


 

 

Ta lektura, podobnie గak tysiące innych, గest dostępna on-line na stronie
wolnelektury.pl.
Utwór opracowany został w ramach proగektu Wolne Lektury przez fun-
dacగę Wolne Lektury.

IMMANUEL KANT

Krytyka czystego rozumu
ఝ.  

  „ ”
W sto lat po śmierci Kanta zdobywamy się przecie na przekład naగznakomitszego ǳie-
ła గego: Krytyki czystego rozumu. Jest to niewątpliwie pokaźne uczczenie z naszeగ strony
pamięci tego wielkiego myśliciela; ale zarazem, niestety, dość smutny dowód naszego
ubóstwa materialnego i umysłowego, że tak późno przyswaగamy sobie tę zasadniczą pod-
stawę wszelkiego krytycyzmu, nie tylko filozoficznego, lecz naukowego w ogóle.

Rad గestem niezmiernie, że przekładu tego dokonał autor do takieగ pracy wyగątkowo
uzdolniony, bo wykształcony na swoగskieగ i obceగ filozofii, a nadto, గako wielce zasłu-
żony pisarz na polu ǳieగów naszeగ literatury, wyrobiony wszechstronnie pod względem
గęzykowym. Oba te czynniki przyłożyły się też znakomicie do tego, że Piotra Chmie-
lowskiego spolszczenie tak ciężkiego, a często nawet barǳo zawiłego ǳieła, గakim గest
Krytyka czystego rozumu, należy niewątpliwie do naగlepszych wśród licznych przekładów
tego ǳieła na inne గęzyki. Znam bliżeగ przekłady ancuski Tissota (), angielskie:
Haywooda (), Meikleగohna () i Maxa Müllera (), oraz rosyగski Władisław-
lewa (), a przy wydaniu ninieగszego, porównywaగąc ze sobą trudnieగsze ustępy tych
przekładów, przekonałem się często, że polskiemu należy przyznać pierwszeństwo pod
względem zręcznego połączenia wierności i ścisłości z గasnością i potoczystością wysło-
wienia.

We wspomnianych przekładach ścisła zgodność z oryginałem pociągała za sobą za-
zwyczaగ zwroty wymuszone, nieగasne, — co powieǳieć należy nawet o przekłaǳie Ma-
xa Müllera; — chęć zaś przystępnieగszego wykładu rozumowań Kanta łączyła się czę-
sto z zatarciem lub przynaగmnieగ z osłabieniem subtelnych odcieni గego myśli, — గak
o tym świadczą przekłady Tissota i Władisławlewa. Chmielowski natomiast w naగza-
wilszych i naగtrudnieగszych mieగscach znalazł zawsze szczęśliwe wyగście mięǳy tą Scyllą
i Charybdą tłumaczów. Ścisłość i wierność గego przekładu nie ucierpiała wcale na tym,
że dbał o możliwie గasny i przystępny wykład przez dobór wyrażeń i zwrotów dobrze
zrozumiałych, a szczególnieగ przy pomocy rozbicia zbyt długich okresów na mnieగsze,
odpowiadaగące barǳieగ duchowi naszego గęzyka.

Rzecz naturalna, że i naగwiększa w tym kierunku umieగętność nie mogła usunąć trud-
ności, leżąceగ w samym przedmiocie, traktowanym przez Kanta, w గego krytycyzmie,
opartym na bezwzględnym dualizmie mięǳy podmiotem i przedmiotem poznania, mię-
ǳy apriorycznymi i aposteriorycznymi czynnikami naszeగ wieǳy. Stąd to studium Kanta
i na podstawie tego przekładu pozostanie zawsze pracą trudną, poważną. Ale przekład
Chmielowskiego ułatwił tę pracę znakomicie dla czytelnika polskiego. Toteż można się
spoǳiewać, że się przyczyni skutecznie do oparcia dążności filozoficznych naszych młod-
szych myślicieli na zasadach prawǳiwie krytycznych. A గest to rzeczą barǳo pożądaną
wobec dogmatyzmu i sceptycyzmu, grożących sprowaǳić nasze życie umysłowe, a szcze-
gólnieగ też konstrukcyగną pracę na polu filozofii, z toru postępu i prawdy, to w గedną, to
w drugą stronę.

Z prawǳiwym też zadowoleniem włączyłem ten przekład do „Biblioteki filozoficz-
neగ” wydawaneగ przeze mnie od lat dwuǳiestu z niemałym trudem i z dość znacznym
nakładem pracy. Ale tym razem wydanie Krytyki czystego rozumu w przekłaǳie Chmie-
lowskiego nie గest bynaగmnieగ moగą zasługą. Choć od dawna myślałem o przyswoగeniu

http://www.wolnelektury.pl
http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/krytyka-czystego-rozumu
https://wolnelektury.pl/
https://wolnelektury.pl/
https://fundacja.wolnelektury.pl
https://fundacja.wolnelektury.pl


tego ǳieła naszeగ literaturze filozoficzneగ i przeగrzałem w tym celu kilkakrotnie nieudałe
pierwsze próby różnych tłumaczów, to గednak nigdy bym nie był śmiał znakomitemu
badaczowi naszeగ literatury przedłożyć życzenia, aby się zaగął tym przekładem, gdyby on
sam z własneగ inicగatywy nie był wystąpił z tym zamiarem. Ostatnio zamiar taki miał
prof. Piątkowski w Detroit, zasłużony tłumacz Prolegomenów Kanta, ale poprzednio గuż
umówiłem się w teగ sprawie z prof. Kreczmarem w Warszawie, którego praca atoli, le-
dwo rozpoczęta, niestety, przez chorobę, a następnie śmierć przerwaną została. Wtem
w listopaǳie  r. otrzymałem z Zakopanego od Piotra Chmielowskiego list z odno-
śną propozycగą. W liście tym Chmielowski pisze mięǳy innymi: „Czytaగąc we wstępie
Pańskim do Prolegomenów, że nierychło spoǳiewać się można przekładu Krytyki czystego
rozumu, pomyślałem sobie: Ja, co miałem dosyć cierpliwości, ażeby przetłumaczyć całego
Wilhelma Meistra, chociaż się zżymałem na wiele ustępów w drugieగ గego części, czyż-
bym nie dokonał rzeczy naprawdę pożyteczneగ dla rozwoగu umysłowości naszeగ, gdybym
przetłumaczył nie większą od Wilhelma pod względem obగętości Krytykę czystego rozumu?
ǲiałalność swoగą na większą skalę rozpocząłem od pracy psychologiczneగ (Geneza fanta-
zji), dlaczegóż nie miałbym zakończyć zawodu przekładem cuǳego ǳieła filozoficznego,
kiedy mi się nie udało nic własnego dokonać na polu filozofii? A do tego zbliża się setna
rocznica zgonu królewieckiego mędrca, a my nie mamy w swoim గęzyku naగważnieగsze-
go గego ǳieła. Czyżby to nie było pięknie i pożytecznie uczcić tę rocznicę wydaniem po
polsku Krytyki czystego rozumu? Jeżeli on mógł గą napisać w przeciąg czterech czy pięciu
miesięcy, to czemuż by tłumacz nie mógł się ze swoగą pracą w tymże mnieగ więceగ czasie
uporać!”…

Wkrótce umówiliśmy się co do wcielenia tego przekładu do „Biblioteki filozoficzneగ”,
— z czego wielce byłem rad, bo wieǳiałem, że nikt u nas nie గest lepieగ przygotowanym
i barǳieగ uzdolnionym do dobrego przekładu Kanta od Chmielowskiego. Komitet kasy
pomocy naukoweగ imienia Mianowskiego życzliwie przyగął moగe podanie w teగ sprawie
i wyznaczył na ten cel odpowiedni fundusz. Bez pomocy teగ Instytucగi, tak niezbędneగ
dla naszego życia umysłowego, zapewne nigdy nie bylibyśmy w posiadaniu tego ǳieła.
Chmielowski zaś wziął się z wyగątkową u nas energią do pracy i w niespełna pół roku
rękopis przekładu był gotów w całości, a w końcu czerwca  roku rozpoczęto druk.

W ten sposób oddaగemy w ręce naszeగ publiczności గedno z naగznakomitszych ǳieł
filozoficznych, które w sto lat po śmierci autora nie tylko, że nie straciło na sweగ warto-
ści, lecz przeciwnie nabierało z biegiem czasu coraz większeగ zasadniczeగ doniosłości dla
rozwoగu myśli luǳkieగ. Oby ono i u nas nie pozostało bez wpływu na postęp filozofii
w duchu zdrowego krytycyzmu!

Co do terminologii, używaneగ przez Chmielowskiego, nadmieniam, że odstępuగe ona
w kilku wypadkach od przyగęteగ przeze mnie w „Bibliotece filozoficzneగ”. Odstępstwo to
గednak usprawiedliwia ta okoliczność, że za nie bierze na siebie odpowieǳialność taki
tłumacz, którego zdania samoǳielnego w tym wzglęǳie nie miałem prawa, ani też nie
chciałem, గako redaktor, krępować.

Eltham, pod Londynem, w lutym 

Henryk Struve

 ఝ  Krytyce czystego rozumu
Dnia  lutego  roku umarł w Królewcu naగwiększy myśliciel niemiecki, Emanuel¹
Kant. Przy గego śmiertelnym łożu గako naగbliżsi i zażyli przyగaciele znaగdowali się dwaగ
luǳie, którzy następnie stali się pierwszymi i do ǳiś dnia źródłowymi biografami filozofa,
luǳie pochoǳenia polskiego i o nazwiskach czysto polskich, ale niewątpliwie od dawna
గuż zniemczeni, z imionami chrzestnymi niemieckimi.

Jednym z nich był Ludwik Ernest Borowski (–), późnieగszy arcybiskup ko-
ścioła ewangelickiego w Prusach, po otrzymaniu szlachectwa గako kawaler Orderu Orła

¹Emanuel Kant — piszę Emanuel, nie Immanuel, ponieważ nie uznaగę słuszności zachowywania formy
obceగ w imionach chrzestnych; u nas forma Emanuel, przekładem Biblii dokonanym przez Wuగka upoważniona,
గedynie గest właściwą. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Czarnego. Ogłosił on zaraz w r.  życiorys swego niegdyś profesora, a potem przyగacie-
la, nakreślony గeszcze w r.  i w znaczneగ części przeగrzany przez Kanta, który గednak
nie życzył sobie, ażeby się on za గego życia w druku ukazał. Napis గego brzmi: „Dar-
stellung des Lebens und Charakters Immanuel Kants. Von Kant selbst genau revidirt und
berichtigt”. Drugim biografem, który również swą pracę r.  wydrukował, był Bogu-
sław (Ehregoth) Andrzeగ Krzysztof Waszański, kaznoǳieగa, który od r.  do  był
uczniem i sekretarzem (amanuensis) Kanta, a późnieగ należał do zażyłych గego znaగomych.
Jego książka ma tytuł: Kant in seinen letzten Lehensjahren. Beiträge zur Kenntniss seines
Charakters und häuslichen Lebens aus dem täglichen Umgange mit ihm.

Jak ci pierwsi biografowie pomimo nazwisk polskich pozostali obcy narodowi nasze-
mu (figuruగą tylko w Bibliografii Estreichera), a przez niemieckich uczonych są dobrze
znani i cytowani: tak też było i ze znaగomością filozofii Kanta w Polsce. Jednostki słucha-
ły nawet wykładów గego w Królewcu w ostatnich latach గego zaగęć profesorskich (Kant
faktycznie przestał wykładać w r. , choć గeszcze na rok / zapowiadał swe od-
czyty): lecz nie przywiązywały zbyt wielkieగ wagi do గego krytycyzmu i wolały zaగąć się
późnieగszymi systematami, గak Józef Kalasanty Szaniawski. Spomięǳy tych, co గuż wy-
kładów słuchać nie mogli, tylko z książek zaznaగamiali się z గego poglądami, większość
(Feliks Jaroński, Ignacy Zabellewicz, Józef Emanuel Jankowski) brała tę naukę z drugieగ
ręki, w formie barǳo złagoǳoneగ, niedotykaగąceగ częstokroć గądra krytycyzmu, a taki
znowu myśliciel గak Hoene Wroński pisał o nim tylko po ancusku.

Silny i wpływowy głos Jana Śniadeckiego, który wiǳiał w teగ filozofii „zarazę umy-
słową”, odstręczał młoǳież od Kanta i tak niezbyt pochopną do głębszych zaciekań,
a chociaż w obronie Kanta odezwał się natenczas głos Philopolskiego (Tytusa ǲiedu-
szyckiego), niewielkie on wywarł wrażenie. Niebawem zaś potem co zdolnieగsze umysły
przeగęły się pomysłami Schellinga (J. Gołuchowski), a గeszcze barǳieగ Hegla (Kremer,
Libelt, Trentowski, Cieszkowski i inni), a lubo oni o Kancie zawsze się z poważaniem
oǳywali, to przecież uważaగąc గego stanowisko za గuż przebyte („przezwyciężone”), nie
mogli czytelników zachęcać do studiowania ǳieł takie stanowisko reprezentuగących.

Po kilkunastoletnich obగawach zapału, okazywanego dla metafizyki, nastąpiło kilku-
nastoletnie dla nieగ zoboగętnienie: a gdy w Niemczech około r. , po przeగściu naగ-
gwałtownieగszych faz burzy materialistyczneగ, nastąpił zwrot do Kanta, u nas w umysłach
młoǳieży zapanował nastróగ pozytywistyczny, chociaż na katedrach filozofii (w Krakowie
i Warszawie) głoszony był idealny realizm, uznaగący wielkie historyczne znaczenie mę-
drca królewieckiego. Należy గednak stwierǳić, że zaగęcie się pozytywizmem wywołało
pośrednio studia nad Kantem, a to z powodu Jana Śniadeckiego, którego pozytywiści nasi
obrali sobie za patrona kraగowego. Rozbiór poglądów tego męża, dokonany przez Hen-
ryka Struvego, Jana Skórskiego, Maurycego Straszewskiego sprowaǳił z konieczności
krytyczne rozpatrzenie గego stosunku do Kanta. Wprawǳie i wtedy nie zbrakło sądów
ostro potępiaగących krytycyzm filozofa (ks. Marian Morawski), lecz rychło z tegoż sa-
mego środowiska wyszła గego obrona (ks. Stefan Pawlicki). Niezadługo też, po części pod
wpływem niektórych niemieckich nowo-kantystów, zaczęli pozytywiści nasi upatrywać
pewną łączność mięǳy Kantem i Comtem (względność naszego poznania), a fakt, że my-
śliciel królewiecki z barǳo szczupłych danych, samą bystrością umysłu swego, doszedł
do wyników, które fizగologia nowoczesna dopiero w połowie XIX wieku stwierǳiła ści-
śle naukowo (rǳenna podmiotowość naszych wrażeń zmysłowych), barǳo przychylnie
usposobiła dla niego umysły. Mało kto go czytał naprawdę, bo Pierwsze zasady Herberta
Spencera przenoszono nad Krytykę czystego rozumu: ale miano dla niego cześć nieudaną².

Nareszcie metafizyka ponownie przyszła do uznania, i to właśnie na takich podsta-
wach, o గakich mówił Kant, tగ. czysto naukowych, z tą różnicą, że nie miały być czysto
subiektywnymi. Wyrazem wzmożonego zainteresowania się filozofią była poczytność wy-
dawnictw filozoficznych nieraz nader obszernych (np. Wstęp krytyczny prof. Struvego),
ich zwiększona liczba, a wreszcie pierwsze u nas czasopismo, wyłącznie „nauce nauk” po-
święcone, „Przegląd filozoficzny” od r.  w Warszawie stale do teగ pory wychoǳący³.

²nieudany — tu: nieudawany; prawǳiwy. [przypis edytorski]
³tak też było i ze znajomością filozofii Kanta w Polsce (…) — o losach pism Kanta w Polsce szczegółowieగ

piszą: Henryk Struve w artykule Kant w Wielkiej Encyklopedji ilustrowanej; P. Chmielowski w „Pamiętniku

  Krytyka czystego rozumu 



Wobec takiego usposobienia umysłów zdawało się, że nadeszła pora przyswoగenia li-
teraturze naszeగ naగważnieగszego ǳieła Kanta: Krytyki czystego rozumu, znaneగ dotychczas
z drobnych tylko wyగątków, a stanowiąceగ punkt zwrotny w ǳieగach filozofii. Pod koniec
r.  powziąłem zamiar przetłumaczenia గeగ, a zwierzywszy się z niego prof. Struvemu,
doznałem zachęty do wykonania pracy, którą też w pierwszym półroczu  doprowa-
ǳiłem do skutku, maగąc naǳieగę, że ǳięki materialnemu poparciu ze strony komitetu
kasy pomocy im. dr Mianowskiego, bęǳie można ogłosić książkę w setną rocznicę zgonu
గeగ autora. I oto spełnia się to życzenie. Szczególnym trafem wychoǳi ona po polsku w ta-
kieగ kolei, గaką w r.  proగektował A. Schopenhauer dla Anglików, tగ. po ogłoszeniu
przekładu Prolegomenów. (Zob. గego list do Tom. Campbella, wydruk. w Anmerkungen
zu Locke und Kant).

Wobec istnieగących గuż w naszym గęzyku obszernych prac o Kancie, nie potrzebuగę się
na tym mieగscu rozwoǳić nad గego życiorysem i filozofią; przedstawię to గedynie, co గest
ściśle związane z powstaniem Krytyki czystego rozumu i గeగ obecnym przekładem.

I
Po piętnastoletnieగ docenturze został wreszcie Kant profesorem zwyczaగnym logiki

i metafizyki w marcu r. . Przy obగęciu katedry teగ bronił publicznie  sierpnia t.
r. rozprawy O formie i zasadach świata zmysłowego i myślnego (De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma et principiis). Odpowiadał mu గeden z naగdoగrzalszych గego uczniów,
-letni Marek Herz, który w kilka dni potem odగechał do Berlina i stał się coǳien-
nym towarzyszem filozofa Mendelssohna. Kant utrzymywał z Herzem listowne stosunki
i zwierzał mu się ze swoich naukowo-piśmienniczych zamiarów. Korespondencగa ta గest
prawie గedynym źródłem wiadomości naszych o rozwoగu powolnym pracy nad Krytyką
czystego rozumu.

Zanim గednak z nieగ skorzystamy, trzeba choć w krótkości zaznaczyć pomyślny zwrot,
గaki w owym czasie nastąpił w sprawie podniesienia i wzmożenia studiów uniwersyteckich
w Prusiech. Oto w r.  ministrem „departamentu duchownego,” do którego należał
także naగwyższy naǳór nad całym szkolnictwem, został baron von Zedlitz, gorący zwo-
lennik „oświecenia” w duchu wieku XVIII, a zarazem żywo interesuగący się wykładami
Kanta, mianowicie o geografii fizyczneగ, według zapisek studenckich, umyślnie z Kró-
lewca sprowaǳonych. Przeniknięty zasadą swobody myśli i słowa, zwłaszcza naukowego,
pragnąc położyć koniec rutynie, panuగąceగ do owego czasu w uniwersytetach pruskich,
przesłał on w grudniu  r. uniwersytetowi królewieckiemu rozporząǳenie, by odtąd
profesorowie zaprzestali wykładów według przestarzałych podręczników. Mianowicie na
wyǳiale filozoficznym miano zaniechać filozofii zmarłego właśnie w r.  Chrystiana
Augusta Crusiusa, a గego zagorzałym zwolennikom (గak: Weymann i Wlochatius⁴) raǳił
minister, żeby zamiast filozofii, inne przedmioty naukowe obగęli; Kanta zaś (i Reuscha)
podawał za wzór innym profesorom.

Niewątpliwe Kant nie potrzebował bodźca do rozwinięcia sweగ samoǳielności, bo
గuż i przedtem nie tylko w drukowanych rozprawach, ale i w wykładach uniwersyteckich
samoǳielnym się okazywał, gdyż lubo⁵ w prelekcగach musiał się trzymać przepisanych
książek, umiał w ustnych obగaśnieniach treść ich rozszerzać i pogłębiać. W każdym atoli
razie wolnomyślne usposobienie w sferach rząǳących stanowiło i dla niego nader pożą-
daną okoliczność w czasie, kiedy właśnie zamyślał stanowczo się rozprawić z doówczasową
metafizyką. Sam przeszedłszy we własnym umyśle fazy leibnizowsko-wolfowskiego racగo-
nalizmu, angielskiego empiryzmu (mianowicie w ǳieǳinie poగęć moralnych) i scepty-
cyzmu (uగawnionego naగsilnieగ w Marzeniach jasnowiǳącego, objaśnionych przez marzenia
metafizyki), poszukiwał twardego gruntu, na którym można było by wznieść gmach wie-
ǳy metafizyczneగ, choćby szczupły rozmiarami, ale z trwałego materiału. Dawid Hume

literackim” (Lwów, , z. III); Najdawniejsze wiadomości o Kancie w piśmiennictwie naszym (por. w tym-
że „Pamiętniku”, z. IV; artykuł E. Petzolda: Kant. Projekt wiecznego pokoju a Polska). Tenże: Kant w Polsce
w „Przegląǳie filozoficznym” Warszawa , z. III. Dodatkowo wymienić tu należy prace rodaka naszego
dra Mścisława Wartenberga, pisane po niemiecku: Kants Theorie der Kausalität” Lipsk ; Der Begriff des
transscendentalen Gegenstaudes bei Kant (w „Kantstudien”, t. IV); Sigwarts Theorie der Kausalität im Verhältniss
zur Kantischen, Berllin . [przypis tłumacza]

⁴Wlochatius — oczywiście z polskieగ niegdyś roǳiny: Włochaty czy Włochacki. [przypis tłumacza]
⁵lubo (daw.) — choć, chociaż. [przypis edytorski]

  Krytyka czystego rozumu 



przebuǳił go z drzemki dogmatyczneగ, uczynił go wyznawcą metody sceptyczneగ, ale
sceptycyzmem na długo nie zaraził. W r.  zabłysła mu myśl⁶ ugruntowania metafizy-
ki na nowych podwalinach; przeగawiła się ona naగprzód w oweగ rozprawie inauguracyగneగ
z r. , gǳie przestrzeń i czas wystąpiły గako podmiotowe గeno formy oglądu zmy-
słowego; ale rozwinięcie teగ myśli, rozciągnięcie గeగ na ǳieǳinę poznania rozsądkowego
i rozpatrzenie się w świecie „myślnym” (intelligibilis) zaగęły lat całych . Kant łuǳił się
sam z początku, że się z tą pracą rychło upora, lecz zarówno nastręczaగące się wciąż trud-
ności, chęć systematycznego uగęcia myśli w całość zaokrągloną, a przy tym utrudnienia
profesorskie i lichy stan zdrowia, podtrzymywanego tylko naǳwyczaగ uregulowanym,
higienicznym trybem życia, płoszyły wciąż to złuǳenie.

I tak w liście do Herza z  czerwca  r. Kant, nawiązuగąc swóగ nowy zamiar do my-
śli napomkniętych w rozprawie inauguracyగneగ, powiada⁷: „Przyszedł mi do głowy plan
szczegółowszego rozwinięcia. Jestem tedy zaగęty opracowaniem obszernieగszego ǳieła,
które pod napisem: Granice zmysłowości i rozumu ma zawrzeć stosunek zasadniczych po-
గęć i praw, dla zmysłowości oznaczonych, wraz z zarysem tego, co stanowi istotę nauki
o smaku, metafizyki i nauki moralneగ. Bo niezmiernie ważną గest rzeczą — mówi daleగ
— nie tylko dla filozofii, ale także dla naగistotnieగszych celów luǳkości w ogóle, umieć
należycie rozróżniać to, co należy do przyrody naszych właǳ poznawczych, od tego, co
stanowi przyrodę przedmiotów, dokładnie rozpoznaగąc, co polega na podmiotowych za-
sadach luǳkich sił duszy (auf subjectivischen Principien der menschlichen Seelenkräfte), nie
tylko zmysłowości, ale i rozsądku także”. Wiǳimy stąd, że Kant początkowo chciał w jed-
nym ǳiele, traktuగącym o „granicach zmysłowości i rozumu”, zawrzeć to, co następnie
w przeciągu lat dwuǳiestu rozwinął w trzech swoich Krytykach (czystego rozumu, prak-
tycznego rozumu, rozwagi).

Zaraz atoli గeno zagadnienie wysunęło się na czoło innych, a mianowicie zagadnienie
dotyczące poznania rzeczy: గaka గest podstawa zgodności mięǳy naszymi wyobrażeniami
a przedmiotami? Tę kwestię podaగe Kant w liście do Herza z  lutego  r. గako గądro
całego badania: „Rozważywszy część teoretyczną w całym గeగ zakresie wraz ze wzaగemny-
mi stosunkami wszystkich గeగ cząstek, spostrzegłem, że mi brak గeszcze czegoś istotnego,
com przy swoich długoletnich poszukiwaniach metafizycznych spuszczał z uwagi tak sa-
mo గak inni, a co przecie daగe rzeczywiście klucz do całeగ taగemnicy metafizyki, zakryteగ
dotąd dla sameగ siebie. Zadałem sobie mianowicie pytanie: na గakieగ podstawie polega od-
noszenie się tego, co w nas zwiemy wyobrażeniem, do przedmiotu?” Gdyby poగęcia nasze
były albo przyczynami albo skutkami przedmiotów, to zgodność tych i tamtych dałaby
się wyగaśnić w sposób materialny. Atoli nie są one ani గednym, ani drugim. Wyగaśnienie
nadprzyroǳone zaś prowaǳi do przyగęcia albo natchnienia boskiego (గak u Platona, Ma-
lebranche’a) albo przedustawneగ harmonii (గak u Leibniza), a w obu wypadkach ucieka
się do ǳiałania bożego. „Lecz deus ex machina w oznaczeniu źródła i ważności poznań
naszych గest naగniedorzecznieగszym ze wszystkiego, co wybrać można, i prócz błędne-
go kółka w szeregowaniu poznań naszych ma గeszcze tę wadę, że chimerycznie popiera
nabożne lub marudne uroగenie”. Zwraca więc Kant badanie swoగe ku „źródłom pozna-
nia umysłowego”, bez których niepodobna oznaczyć ani przyrody ani granic metafizyki.
„Mogę teraz, powiada Kant, wyłożyć Krytykę czystego rozumu, przedstawiaగącą przyro-
dę zarówno teoretycznego గak praktycznego poznania, o ile ono గest umysłowym tylko;
pierwszą część teగ krytyki, zawieraగącą źródła metafizyki, గeగ metodę i granice, opracuగę
naగpierw, a potem czyste zasady moralności; i ową pierwszą ogłoszę w przeciągu trzech
może miesięcy”. Co tu Kant oznaczył గako część pierwszą Krytyki czystego rozumu, miało
następnie stać się treścią గeగ całeగ. Z trzech miesięcy atoli zrobiło się ǳiewięć lat.

A minie cztery, zanim z pracowni zatopionego w rozmyślaniach mędrca posłyszymy
wiadomość o postępie roboty. Wtedy przyszły całokształt Krytyki rozumu ukaże się w za-
rysach wyraźnieగszych. W liście z  listopada  r. czytamy, że do wykonania ǳieła
zamierzonego potrzebne są: „Krytyka, karność (eine Disciplin), kanon i architektonika

⁶W r.  zabłysła mu myśl ugruntowania metafizyki na nowych podwalinach (…) — własne wyznanie Kanta
zapisane na egzemplarzu Metafizyki Baumgartena; zob. Reflexionen zu der Kritik der reiner Vernunft wyd. przez
B. Erdmanna: „Das Jahr  gab mir grosses Licht”. [przypis tłumacza]

⁷w liście do Herza z  czerwca  r. Kant (…) powiada — przytoczenia i streszczenia teగ korespondencగi
biorę z ǳieła Kuno Fischera: Immanuel Kant und seine Lehre, wyd. IV, . [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



czystego rozumu; cała గednym słowem umieగętność, do któreగ nic nie można zużytko-
wać z గuż istnieగących i która do swego ufundowania wymaga nawet osobnych wyrażeń
technicznych”. Jak wiadomo, Krytyka czystego rozumu w ostatecznym kształcie składa się
z nauki o pierwiastkach poznania i z nauki o metoǳie. Co w liście Kant zowie „Krytyką”,
to wypełniło pierwszą; a co oznaczył wyrazami: karność, kanon i architektonika — drugą
część ǳieła.

Ukończyć tę pracę spoǳiewał się latem  r.; nie chciał atoli z powodu słabego
zdrowia wzniecać oczekiwań, widocznie bał się, że nie nadąży. A గednak rzucaగąc wstecz
okiem na upłynione sześć lat, mógł powieǳieć, że go praca zaగmowała nieustannie: „Ze
wszech stron — pisze do Herza — słyszę zarzuty z powodu bezczynności, w గakieగ od
dawnego czasu pozornie pozostaగę, a przecież istotnie nigdy nie byłem zaగęty w sposób
systematycznieగszy i wytrwalszy, గak od owych lat, odkąd mnie Pan nie wiǳiał” (tగ. od
r. ). Herz w rozprawie swoగeగ o smaku (r. ) porównał był Kanta do uwielbiane-
go przez siebie Lessinga. Kant na to odpowiada: „Pochwała uǳielona mi w zestawieniu
z Lessingiem niepokoi mię. Bo w rzeczywistości nie położyłem గeszcze zasługi, co by
గego była godna, i tak mi గakoś się zdaగe, గakobym wiǳiał u boku szydercę, drwiącego
z moich ku temu pretensగi korzystaగącego ze sposobności do złośliweగ nagany”. On się na
taką naganę wystawiać nie chciał; a chociaż గuż się wewnętrznie załatwił z ideą całości fi-
lozofii noweగ, szło mu o గak naగగaśnieగsze przedstawienie samych గeగ podwalin. To zadanie
było naగtrudnieగsze i dlatego zamierzona praca rozwĳała się tak z wolna. „Od czasu —
ciągnie daleగ w owym liście do Herza — odkądeśmy się rozłączyli, przybrały badania mo-
గe, niegdyś ułamkowo ku różnym przedmiotom filozofii zwrócone, kształt systematyczny
i naprowaǳiły mię powoli na ideę całości, umożliwiaగącą dopiero sąd o znaczeniu części
i ich wzaగemnym na siebie wpływie. Wszystkim obrobieniom prac tych leży atoli గakby
kamień na droǳe to, co nazywam krytyką czystego rozumu; usunięciem tego kamienia గe-
stem obecnie wyłącznie zaగęty i spoǳiewam się uprzątnąć go do zimy. Co mię zatrzymuగe,
to గedynie usiłowanie, by wszystkiemu tam poగawiaగącemu się nadać zupełną wyraźność,
ponieważ spostrzegam, iż to, z czymeśmy się sami oswoili, sąǳąc, żeśmy doprowaǳili do
naగwiększeగ గasności, bywa fałszywie rozumianym nawet przez znawców, గeżeli całkiem się
oddala od zwykłego ich sposobu myślenia”. Naǳieగa ta się nie spełniła. W naగbliższym
liście (niedatowanym, lecz niewątpliwie napisanym po  maగa  r.) zapewnia Kant,
że „obiecane ǳiełko” (das versprochene Werkchen) posuwa się naprzód, i గak się zdaగe,
gotowym bęǳie na lato: „przyczyny zwlekania z pismem — dodaగe — które niewiele
wynosić ma arkuszy, uznasz Pan kiedyś za uzasadnione naturą rzeczy i przedsięwzięcia”.
Ale mĳa lato  r. a „ǳiełko” nie wychoǳi.

Tymczasem wykłady Kanta o metafizyce przybrały, po części pod wpływem owego
reskryptu Zedlitza, kształt nowy, barǳo oddalony od గego własnych dawnieగszych i od
ogólnie przyగętych. Herzowi, który od r.  miewał w Berlinie wobec mieszanego towa-
rzystwa odczyty filozoficzne i pragnął mieć odpis wykładów Kanta, filozof nasz obiecuగe
„podręcznik metafizyki, nad którym niezmordowanie ślęczy i który niebawem skończyć
się spoǳiewa”. O Krytyce rozumu zarówno w tym liście z  sierpnia  గak w trzech
dalszych aż do  lutego  r. nie ma wcale wzmianki. Tylko z listu do Engla, wydawcy
„Filozofa światowego”, dowiaduగemy się, że Kant pod koniec r.  spoǳiewał się ukoń-
czyć ǳieło i dlatego nie obiecuగe Englowi artykułu, bo గak powiada: „nie powinienem
przerywać pracy, co mię tak długo powstrzymała od wygotowania wszystkich innych
wytworów namysłu (aller anderen Producte des Nachdenkens)”. Ale i wtedy గeszcze się po-
mylił. Dopiero w ciągu roku następnego ǳieło mogło naprawdę być do druku zdatnym.
List do Herza z  maగa  r. rozpoczyna się słowami: „Na ten గarmark wielkanocny wyగ-
ǳie książka moగa pod tytułem: Krytyka czystego rozumu. Bęǳie drukowana nakładem
Hartknocha u Grunerta w Halli (…) Książka ta zawiera wynik ostateczny wszystkich róż-
norodnych badań, rozpoczętych od poగęć, któreśmy razem roztrząsali przy rozprawie pod
nazwą świata zmysłowego i myślnego, i dla mnie ważną to గest okolicznością, bym temu
samemu bystremu mężowi, który za rzecz godną siebie uznał opracowanie idei moich,
i wykazał naగgłębsze wniknięcie w nie, poddał pod ocenę tę całą sumę wysiłków moich”.

Z listów postronnych (Hamanna i Herdera) wiemy, że Hartknoch z Rygi zapropono-
wał Kantowi nakład గego ǳieła w pierwszych dniach paźǳiernika  r., i że w grudniu
గuż ono znaగdowało się w drukarni. Dnia  kwietnia r.  otrzymał Hamann, bliski

  Krytyka czystego rozumu 



przyగaciel filozofa, sam także filozofuగący, pierwszych  arkuszy (całość zawierała ½);
dalsze  dostał dopiero  maగa. W sześć tygodni potem skarżył się, że ani on ani nawet
Kant nie posiadał గeszcze reszty ǳieła (tగ. początku i końca). Z rąk filozofa dostał po-
święcony sobie egzemplarz dopiero w ostatnich dniach lipca. Ale niewątpliwie odczytał
గuż był na kilka tygodni przedtem całość w arkuszach, gdyż  lipca napisał krótką recenzగę
ǳieła, którą przeznaczał dla gazety królewieckieగ, ale గeగ nie wydrukował.

Z tego wynika, że daty dedykacగi ǳieła baronowi Zedlitzowi,  marca  r. nie
można uważać za ǳień uroǳin ǳieła: było ono wtedy wydrukowane trochę więceగ గeno
niż w połowie.

Sam Kant w liście do Mendelssohna z  sierpnia  r. w ten sposób przedstawił ge-
nezę swego ǳieła, tłumacząc się z zarzuconeగ sobie przez niego nieగasności: „Przykro mi
to barǳo, ale mnie nie ǳiwi, gdyż wynik namysłu co naగmnieగ dwunastoletniego dopro-
waǳiłem do skutku w przeciągu – miesięcy, గak gdyby w przegonach, z naగwiększym
wprawǳie baczeniem na treść, ale z mnieగszą dbałością o wykład i uprzystępnienie czy-
telnikowi łatwego obగęcia; a takiego postanowienia i ǳisiaగ wcale nie żałuగę; gdyż bez
niego i przy dłuższym odkładaniu dla wsączenia popularności, ǳieło prawdopodobnie
wcale by nie wyszło, a oneగ waǳie można bęǳie przecie zaraǳić z wolna, kiedy గuż ist-
nieగe sam wytwór w swoim surowym obrobieniu (…). Niewielu గest tak szczęśliwych, by
mogli myśleć i dla siebie i dla innych i umieli utrafić sposób wykładu odpowiedni dla
nich wszystkich. Mendelssohn గest tylko jeden”.

II
Jakże rozumieć wyrażenie Kanta, że wynik co naగmnieగ -letniego namysłu obrobił

w przeciągu  do  miesięcy? Barǳo długo brano గe dosłownie i poczytywano Krytykę
czystego rozumu za pracę zupełnie గednolitą, nieగako od razu i w nieprzerwanym ciągu my-
śli skreśloną. W nowszych atoli czasach zaczęto powątpiewać, ażeby ǳieło tak obszerne
mogło być, obok zaగęć profesorskich, wykonanym w całości w przeciągu tak krótkiego
czasu. Nie maగąc do rozporząǳenia żadnych dowodów zewnętrznych (pierwotnego ręko-
pismu, notatek, świadectw postronnych), położono nacisk na znamiona wewnętrzne, na
pewne charakterystyczne powtarzania się, na sprzeczności zwłaszcza, które by nie mogły
były, గak się zdawało, powstać, gdyby cała praca rzeczywiście w గednym nieprzerwanym
ciągu została doraźnie wykonana.

W ocenie tych cech naగoględnieగszym okazał się Kuno Fischer, który znaగąc గuż prace
krytyczne, idące barǳo daleko w kwestii rozbĳania Krytyki na części i cząstki składowe,
w ostatnim wydaniu swego ǳieła o Kancie, starał się zwalczyć zarzuty, czynione przez „fi-
lologów Kantowskich”, ostro przeciwko nim występuగąc i గednolitość ostatecznego opra-
cowania uwydatniaగąc. Naగdaleగ natomiast zaszedł Eryk Adickes naగprzód w książce pt.
Kants Systematik als systembildender Faktor (Berlin, ), a potem w wydaniu Krytyki
czystego rozumu (Berlin, ), stawiaగąc szczegółowo rozwiniętą hipotezę o stopniowym
rozrastaniu się ǳieła Kanta. W streszczeniu hipoteza ta tak się przedstawia:

Byłoby rzeczą naǳwyczaగ ǳiwną, gdyby Kant nie zrobił użytku z pomnieగszych opra-
cowań, గakie z pewnością w ciągu lat – porobił. Również ǳiwnym, wobec obగę-
tości i nader powikłanego rusztowania systematu, byłoby, gdyby Kant nie poddał (przy
końcu przepisywania całości albo też w గego ciągu) obszernym poprawkom swego pierw-
szego „krótkiego zarysu”, గaki miał zwyczaగ robić zawsze według świadectwa గego zażyłego
biografa, Borowskiego. Że taki zarys Krytyki istniał, świadczy przedmowa do nieగ, gǳie
గest wzmianka o takim „erster Entwurf ”. Rozważaగąc zaś właściwości wewnętrzne układu
ǳieła, można doగść do przeświadczenia, że w nim mieszczą się wytwory różnych cza-
sów, గuż to sprzeczne, గuż to zgodne z sobą: częścią w naǳwyczaగ kunsztowneగ, częścią
w zupełnie niedostateczneగ łączności, niekiedy nawet prawie bez związku.

Te części daగą się rozgatunkować na trzy klasy, z których pierwsza mieści w sobie wy-
twory ostatnich lat przed rozpoczęciem krótkiego zarysu: są to albo drobne samoistne
refleksగe co do poszczególnych zagadnień, albo też zwarte wykłady samychże zagadnień;
do tego dodać గeszcze należy większe samoistne opracowanie o antynomiach. Drugą klasę
stanowi ów krótki zarys na początku onych – miesięcy podగęty, a traktuగący zwięźle
w sposób wolny od powtarzań, గednolity i గasny, prawie wszystkie zagadnienia Kryty-
ki. Maగąc z góry గuż zamiar zużytkowania dawnieగszych materiałów, Kant stawiał w tym

  Krytyka czystego rozumu 



krótkim zarysie czasami samo zagadnienie tylko i గego rozwiązanie, nie uzasadniaగąc go
dokładnieగ; odnosi się to mianowicie do transcendentalnego wywodu kategorii. Trzecią
klasę tworzą dodatki późnieగsze, zaczynaగące się గednak wpierw, zanim krótki zarys został
ukończony. Zasaǳaగą się one głównie na ważneగ zmianie dotycząceగ postawienia kwe-
stii we Wstępie (przez wprowaǳenie przeciwieństwa: „analityczny — syntetyczny”) oraz
na wprowaǳeniu nauki o „schematyzmie”. Większa część innych późnieగszych dodat-
ków miała na celu to గedynie, ażeby na rozmaitych mieగscach można się było odwołać
do owych dwu świeżo wsuniętych twierǳeń. Ideał czystego rozumu (tగ. ostatni odǳiał
Dialektyki) przeważnie, a Nauka o metoǳie w całości wykazuగą గuż wpływ zmienionego
postawienia kwestii we Wstępie, a także przeważnie i wpływ schematyzmu.

Iż Kant గeszcze przed ukończeniem krótkiego zarysu robił te notatki, powodem było
to, że chcąc gorąco przyśpieszyć wygotowanie sweగ pracy do druku, pragnął przepisywa-
czowi umożliwić rozpoczęcie odpisu, daగąc mu ostateczną redakcగę Wstępu, — గak nie
mnieగ to, że równocześnie zagadnienie, dlaczego „byt” nie może być orzeczeniem real-
nym, raz గeszcze uprzytomniło mu całą doniosłość różnicy mięǳy sądami analitycznymi
i syntetycznymi. Zresztą prawdopodobną oczywiście గest rzeczą, iż nie wszystkie póź-
nieగsze dodatki pochoǳą z tego dopiero czasu, ale że గuż przedtem przy odpowiednieగ
sposobności, gǳie Kant ponownie dotykał kwestii గuż poprzednio obrabianych, czynił
też przydatki, wykreślenia i poprawki. Podobnie postępował i przy wsuwaniu materiałów
dawnieగszych. Łatwo przypuścić, że przy zużytkowaniu tych dawnieగszych materiałów
i włączaniu ich do krótkiego zarysu, nie zawsze filozof uprzytomniał sobie szczegółowo
treść ustępów, które miały być z sobą złączone, ale poprzestawał na pobieżnym గeno ich
przegląǳie. Stąd powtórzenia i sprzeczności, których inaczeగ, przypuszczaగąc powstawa-
nie ǳieła w గednolitym ciągu, nie podobna by sobie wyగaśnić.

W swoim wydaniu Krytyki czystego rozumu Adickes przeprowaǳił wykaz szczegó-
łowy, co గego zdaniem należało pierwotnie do „krótkiego zarysu”, a co było dodatkiem
lub wsuwką. Nie taił on wcale, że w tym wzglęǳie nie mógł osiągnąć zupełneగ pewno-
ści; a właściwa każdemu odkrywcy żarliwość poprowaǳiła go nieగednokrotnie za daleko
w sprawie odszukiwania i uwydatniania sprzeczności, powtarzań lub niewłaściwych po-
łączeń myślowych czy gramatycznych; w każdym గednak razie pomysł zasadniczy mieści
w sobie dużo prawdopodobieństwa; toteż nie ǳiw, że wśród młodszych badaczów przyగął
się łatwo, tak dalece, że autor monografii o Kancie, w wydawnictwie „Klasyków filozofii”
(u Frommanna w Sztutgarcie), Friedrich Paulsen, udogmatyzował go గuż swoim wykła-
ǳie⁸. Ma ten pomysł niewątpliwie znaczenie w psychologicznym wyగaśnieniu pewnych
niezgodności napotykanych w ǳiele, oraz w ocenie గego kompozycగi, grzesząceగ w ogóle
rozwlekłością: ale niewiele się przyczynia do głębszego wniknięcia w wywody filozofa.

III
Kant barǳo rychło uczuł zarówno za pośrednictwem listów do siebie pisanych, గak

z krytyk (początkowo barǳo nielicznych), że myśli గego niezrozumieli należycie nawet
znawcy. Dotknął go mianowicie zarzut (z naciskiem przez Jacobiego uwydatniony), że
గego „transcendentalny idealizm” niczym się właściwie nie różni od idealizmu Berkeleya.

⁸Paulsen udogmatyzował go [Adickesa] już swoim wykłaǳie — zob. Fr. Paulsen, I. Kant i jego nauka. Z -
-go wydania niemieckiego przełożył i wyjątkami z „Krytyki czystego rozumu” i „Krytyki praktycznego rozumu”
uzupełnił J. Wł. Dawid, Warszawa, , s. –. Spośród innych pomysłów co do stopniowego rozwoగu
zasadniczych myśli Krytyki czystego rozumu, przytoczę tu గeszcze pogląd Emila Arnoldta, wielce zasłużonego
badacza dokumentów archiwalnych i innych, dotyczących Kanta, zebranych w księǳe: Kritische Exkurse zur
Kantforschung(). Według niego Kant, przystępuగąc do redakcగi swego ǳieła, miał గedynie przed sobą „plan
całości z wieloma notatkami, łączącymi się co do biegu myśli, lecz sformułowanymi niezależnie od siebie”.
Lecz plan ten rozwĳał się గuż dawnieగ latami całymi, a rozwóగ గego polegał na wzmagaగącym się różniczkowa-
niu. Początkowo ǳiełko o „granicach zmysłowości i rozumu” miało obగąć podstawy całeగ filozofii krytyczneగ
i poǳieliło się przede wszystkim na część teoretyczną i praktyczną (r. ); część teoretyczna odłączyła się
następnie od praktyczneగ i przedstawiła się గako Krytyka czystego rozumu (/); na ten czas przypada గedno
z naగtrudnieగszych badań i udowodnień, mianowicie „przedmiotowy wywód kategorii”, zasadnicza część skła-
dowa Logiki transcendentalnej, która rozǳieliła się na Analitykę i Dialektykę (); zagadnienia dialektyczne
występuగą na plan pierwszy (): rozczytywanie się w ǳiele Jana Mikołaగa Tetensa, wydanym – pt.
Pbilosophische Versuche über die menschliche Natur und ihre Entwicklung powstrzymuగe Kanta w dalszym opra-
cowaniu ǳieła (/); ukończywszy prace przygotowawcze, filozof zastanawia się nad sposobem „wykładu”
( i początek ); pisze pierwszy zarys (), następuగe przeróbka (/); Hartknoch podeగmuగe się
nakładu (w listopaǳie ); zob. Kuno Fischer: Immanuel Kant (), s.  w przypisku. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Chęć wyగaśnienia stanowiska swoగego w tym wzglęǳie గak niemnieగ pragnienie, żeby
wykład swóగ uprzystępnić dla szerszego ogółu, spowodowały Kanta do porobienia zmian
w wydaniu drugim, które się okazało potrzebnym. Wyszło ono w r. .

Kant w przedmowie do tego wydania zapewniał, że w niczym istoty nauki swoగeగ
zaprowaǳonymi w nim zmianami nie naruszył i że tylko starał się o గaśnieగsze, przystęp-
nieగsze zredagowanie wykładu. Zdania tego గednak ani spółcześni (Jacobi), ani potom-
ni (od Schopenhauera poczynaగąc) nie poǳielili, dopatruగąc w drugim wydaniu co do
stosunku względem idealizmu zmian, dotykaగących sameగ treści nauki. Jedni poczytali
pierwsze wydanie za wyraz prawǳiweగ nauki Kanta i oddawali mu stanowczo pierw-
szeństwo, inni z uwagi, że ǳieło filozofa w drugim opracowaniu గeszcze trzykrotnie za
życia గego wyszło bez zmian żadnych (, , ), na nim, గako na ostatecznym
sformułowaniu filozofii krytyczneగ, oparli i wykład గeగ i ocenę.

Nie mogąc tu wchoǳić w szczegółowe roztrząsanie przeciwnych sobie dowoǳeń,
poprzestanę na wskazówce, గakie to ważnieగsze zmiany wprowaǳił Kant do drugiego
wydania Krytyki. Znaగduగą się one mianowicie we Wstępie, w kilku mieగscach Estety-
ki transcendentalnej, w „wywoǳie czystych poగąć rozsądkowych”, w „analityce zasad”,
w rozprawce „o podstawie rozróżnienia wszystkich przedmiotów w ogóle na fenomena
i noumena” i w „paralogizmach czystego rozumu”. Polegaగą zaś na rozszerzeniu lub skró-
ceniu wykładu, na dodatkach lub opuszczeniach, na całkowiteగ lub częścioweగ przeróbce.
Rozszerzony został Wstęp i niektóre szczegóły Estetyki: całkowicie przerobiony — wy-
wód kategorii, częściowo — rozróżnienie noumenów od fenomenów; dodane w Analityce
zasad „odparcie idealizmu” i „ogólna uwaga do systematu zasad”; przerobione i wskutek
licznych opuszczeń skrócone — paralogizmy czystego rozumu. Naగważnieగszymi z pośród
wszystkich zmian są: odmienne przedstawienie czystych poగęć rozsądkowych (kategorii)
i nauka o różnicy mięǳy zగawiskami a rzeczami samymi w sobie (noumenami), daleగ
„odparcie idealizmu” i wreszcie opuszczenia w wykłaǳie paralogizmów czystego rozumu.

Ażeby czytelnik miał przed sobą i mógł porównywać ciągle oba wydania, od dawna
przyగęto, by wziąwszy za tekst zasadniczy wydanie pierwsze czy drugie, dołączać wszystkie
odmianki krótsze czy dłuższe, గakie గe wyróżniaగą. Czy się weźmie za podstawę wydanie
pierwsze czy drugie, różnicy to wielkieగ nie stanowi; oba sposoby stosowane zarówno
w edycగach zbiorowych ǳieł Kanta గak i w odǳielnych przedrukach Krytyki czystego
rozumu. Rosenkranz, idąc za radą Schopenhauera, wziął za tekst główny I wydanie (I.
Kants sämmtliche Werke ); a równocześnie Hartenstein — drugie (I. Kants Werke
), co zachował i w drugieగ edycగi wszystkich ǳieł filozofa (). Z czterech odǳiel-
nych przedruków Krytyki czystego rozumu Karol Kehrbach (w „Bibliotece Powszechneగ”
Reclama) oparł swóగ na pierwszeగ edycగi, a J. H. Kirchmann (, i późnieగsze oddruki),
Benno Erdmann (Lipsk, ) i Eryk Adickes (Berlin, ) — na drugieగ. Pomięǳy
Kehrbachem a Erdmannem wywiązała się z tego powodu polemika (zob. K. Kehrbach:
Replik gegen des Hrn B. Krdinanns Recension meiner Ausgabe der Kantischen Kritik der
reinen Vernunft), która wobec bezstronnego sądu uగawniła గedynie bezpodstawność upie-
rania się przy గednym lub drugim sposobie ogłaszania ǳieła Kanta, gdyż wyczerpuగące
zamieszczenie odmianek tekstowych czyni zupełnie zadość wymaganiom naukowym.

Idąc za przykładem większości wydawców, w przekonaniu, że Kant istotnie chciał po-
dać tekst wydania drugiego za గedynie autentyczny, zastosowałem do niego swoగe tłuma-
czenie Krytyki czystego rozumu. Miałem przed sobą dla porównania edycగe Kirchmanna,
Kehrbacha i Adickesa i według tych wydań umieszczałem odmianki z pierwszego wyda-
nia albo pod tekstem, albo też na samym końcu ǳieła (mianowicie dwa naగważnieగsze
i naగdłuższe ustępy: Wywód kategorii i Paralogizmy czystego rozumu). Ażeby warianty
I wydania, umieszczone u dołu stronic, wyróżnić od przypisków, należących do wydania
drugiego, uగąłem గe w nawiasy klamrowe [ ] tak గak wszystko w ogóle, co గest obగaśnie-
niem przeze mnie dodanym czy to w samym tekście, czy też w notkach. Nie naśladowałem
Adickesa co do streszczeń i rozkładu (dyspozycగi) poszczególnych ustępów Krytyki, gdyż
są to bądź co bądź podmiotowe zapatrywania, uwarunkowane naగczęścieగ główną hipotezą
wydawcy względem sposobu powstania ǳieła. Nie przeczę, iż takie streszczenia i rozkłady
mogą nieraz ułatwić czytanie i rozumienie tekstu: ale kto zechce z takieగ pomocy korzy-
stać, musi గuż sięgnąć po edycగę niemiecką. Ja uważałem sobie za obowiązek przedstawić

  Krytyka czystego rozumu 



wiernie tekst drugiego wydania Krytyki గako też wszystkie odmianki z pierwszego, nie
wdaగąc się w uwydatnianie powtarzań lub sprzeczności.

Obగaśnienia mnieగ zrozumiałych wyrażeń łacińskich lub też w ogóle takie, które uగąć
można było w kilku słowach, umieściłem w samym tekście, wyగątkowo w przypiskach;
natomiast dłuższe nieco uwagi, rzeczowe przeważnie, mogące się przyczynić do łatwieగ-
szego rozumienia tekstu, lub też podaగące wiadomości o luǳiach czy poగęciach, wspo-
mnianych w tekście, odłożyłem na koniec książki. Do nich to się odnoszą cyowe odno-
śniki w tekście. Dodałem tu również abecadłowy spis wyrazów i wyrażeń technicznych,
oraz imion własnych, wspomnianych w Krytyce, albo w moich obగaśnieniach, ażeby czy-
telnik mógł bez wielkiego trudu zestawiać i porównywać definicగe i teorie, w różnych
mieగscach ǳieła spotykane. Czasami w tym skorowiǳu przy naగtrudnieగszych wyrazach
podawałem króciutkie definicగe, wyగęte z sameగże Krytyki czystego rozumu, ażeby wciąż
uprzytamniać znaczenie, w గakim గe brał filozof. W wykazie treści na koniec podałem
nie tylko wszystkie nadpisy, గakie Kant umieścił w swym ǳiele, ale także (w nawiasach
klamrowych) dopisałem గe tam, gǳie Kant poprzestał na samym nakreśleniu paragrafu
(§). W ten sposób każda, nawet drobna cząstka ǳieła znalazła swe uwyraźnienie i ła-
two odszukaną być może, tym barǳieగ, że „pagina żywa” przez całą książką ciągnąca się,
w każdeగ chwili po గeగ rozwarciu naprowaǳi szukaగącego na główne ǳiały Krytyki czystego
rozumu.

IV
Co do tłumaczenia starałem się połączyć wierność filologiczną z niezbędną wiernością

myślową, గasnością wykładu i poprawnością mowy oగczysteగ nie tylko co do składni, lecz
także i co do toku wysłowienia. Nie myślałem oczywiście doskonalić stylu Kanta i nada-
wać mu cechy „elegancగi”, na któreగ brak sam on utyskiwał; więc nie mogłem unikać
powtarzań i rozwlekłości, గakie się w Krytyce znaగduగą; ale równocześnie nie dozwoli-
łem sobie zwiększać liczby గednobrzmiących wyrażeń, starałem się unikać గednostaగności
w oddawaniu odmiennie po niemiecku przedstawiaగących się dźwięków, na oznaczenie
tych samych lub barǳo zbliżonych poగęć, co zwłaszcza odnosi się do tak często napoty-
kanych w Krytyce różnych form czasownika können, przymiotnika i przysłówka möglich,
rzeczownika Möglichkeit; usiłowałem więc przekładać takie wyrazy i wyrażenia za pomocą
ich poగęciowych równoważników.

W rozbĳaniu długich połączeń zdań na krótsze zachowałem wielką ostrożność, ażeby
w naగmnieగszeగ nawet cząstce nie naruszyć zamiaru autora, w takim połączeniu zawartego;
tam tylko użyłem tego środka, gǳie to nie groziło niewłaściwym wykładem myśli filo-
zofa. W szyku zdań dbałem oczywiście o tok swoగski, ale nie mogłem mu całkowicie po-
święcić గasności i ścisłości wyrażenia, w którym zdania wtrącone mogłyby, przez dążenie
do szyku nam przyroǳonego, zostać odsunięte na mieగsca niewłaściwe; naturalnie czyni-
łem wszelkie możliwe wysiłki stylistyczne, ażeby takie uగmowanie zdań w klamry nieగako
zdarzało się గak naగrzaǳieగ i ażeby czytelnik nie potrzebował zanadto wytężać uwagi na
związanie ze sobą części należących gramatycznie do siebie; zupełnie గednak uniknąć tego
było niepodobna. Krytyka czystego rozumu w oryginale dla samych Niemców przedsta-
wia niemałe trudności గęzykowo-stylowe; ciężkoż wymagać, ażeby tłumaczenie usunęło
గe całkowicie, przy naగszczerszym nawet dążeniu do osiągnięcia teగ zalety.

W wielu wypadkach, kiedy przekład nasuwać mógł గakiś odcień wątpliwości w dobo-
rze wyrazu czy wyrażenia, nie wahałem się podawać słów oryginału (w klamrowych na-
wiasach), ażeby czytelnik nie był zmuszony zaglądać do niego sam, lecz miał to odrobinkę
choćby wątpliwe wyrażenie tuż przed oczyma i mógł się nad nim swobodnie zastanowić.

Nowych wyrazów dla oddania myśli Kanta nie „kułem” wcale; starałem się గeno zu-
żytkować i zastosować te, గakie గuż są w powszechnym zapasie గęzykowym. Nie będę ich
tu wymieniał i usprawiedliwiał; kto przeగrzy skorowiǳ wyrazów technicznych, dodany
na końcu ǳieła, łatwo odnaగǳie ich odpowiedniki niemieckie lub łacińskie i wyrobić
sobie może zdanie u trafności lub nietrafności obranych przeze mnie terminów; win-
ny się one uwierzytelnić samymi sobą. Dwa tylko wyrazy omówić tu muszę, dlatego że
przez nie odstąpiłem od przyగęteగ గuż w „Bibliotece filozoficzneగ” terminologii. Są to:
ogląd i rozwaga.

  Krytyka czystego rozumu 



Wyraz niemiecki: die Anschauung (po łacinie: intuitus) od dawna sprawiał wielkie
trudności tłumaczom naszym. Oddawali గe wyrazami: patrzenie, wpatrzalność, wiǳenie,
ujmowanie, ujęcie, uglądanie, poglądanie. Prof. Struve w swoim Wykłaǳie logiki ()
użył wyrazu: oglądanie, a następnie po latach wielu zdecydował się na: pogląd, którym
tłumaczono też Anschauung w Prolegomenach Kanta. Przyగąć wyrazu „pogląd” w tym zna-
czeniu nie mogłem, gdyż lubo słoworodowo odpowiada on niemieckiemu: w powszech-
nym atoli గęzyku obeగmuగe daleko szersze widnokręgi, niż Anschauung i zazwyczaగ bierze
się w znaczeniu całego szeregu poగęć związanych గedną myślą przewodnią. Tymczasem
niemiecki wyraz Anschauung równoznaczny గest z doraźnym wyobrażeniem, tగ. tym obra-
zem, గaki pozyskuగe nasz umysł, gdy nań ǳiała గakiś przedmiot zmysłowy. Na takie pro-
ste, doraźne wyobrażenie naగodpowiednieగszym terminem wydaగe mi się właśnie ogląd.
Nie గest on wytworem sztucznym: znaగduగe się zapisany w Słowniku polskim wileńskim
w formie: oględ. Nie గest to forma poprawna, gdyż pospolicie przed głoską d (గak przed
„chwilowymi” w ogóle) każde ę źródłowe zmienia się na ą. Nie nasuwa గuż ten wyraz tak
rozległych skoగarzeń myślowych గak „pogląd”; a ponieważ w mowie potoczneగ nie używa
się ǳisiaగ, więc naగlepieగ wskutek tego nadaగe się na termin naukowy, bo గest zrozumiały,
a niespospolitowany. — Atoli Anschauung w Krytyce znaczy nie tylko wynik wrażliwości
zmysłoweగ, lecz także samą czynność teగ wrażliwości, a także barǳo często (nierównie
częścieగ aniżeli: anschaulich machen) dowolne wytwarzanie obrazu zmysłowego. Stosow-
nie tedy do znaczenia oddaగę Anschauung przez: oglądanie (czynność wrażliwości), ogląd
(wynik wrażliwości, tగ. doraźne wyobrażenie) i unaocznienie (dowolne wytworzenie obra-
zu dla uprzytomnienia గakiegoś wyobrażenia, np. narysowanie tróగkąta, postawienie cy
, … lub liter algebr, 𝑎 + 𝑏 itp.)

Przechoǳę do drugiego terminu. Die Urtheilskraft zdawiendawna tłumaczono albo
przez: sąd (judicium, vis judicandi), albo przez: właǳę sąǳenia. Ponieważ pierwszy wy-
raz mógł nasuwać wiele znaczeń (sąd prawny, sąd logiczny itp.), rychło go zaniechano;
pozostała tylko: właǳa sąǳenia, przyగęta u końcu powszechnie. Ale przede wszystkim
wyrażenie to, గako złożone, గest barǳo niedogodne w stylizacగi, mianowicie w Krytyce
czystego rozumu, sprowaǳaగąc, a raczeగ zwiększaగąc rozwlekłość nadpisów (tytułów), గuż
i tak niezbyt miłą. Wzgląd ten wszakże byłby podrzędny, bo dotykałby గeno zręczności
wyrażenia; istnieగe wszakże i wzgląd inny, wewnętrzny, zmuszaగący niemal do zmiany
terminologii polskieగ. Oto w Krytyce czystego rozumu tuż przed odǳiałem, traktuగącym
o Urtheilskraft, mieści się wywód, że rozsądek (Verstand) గest właściwą właǳą sąǳenia
(Vermögen zu urtheilen, zob. s.  teగ książki). Nie wiem, గak sobie Niemcy raǳą, ze-
stawiaగąc to Vermögen zu urtheilen z tuż idącą Urtheilskraft గako zupełnie odrębną właǳą
duszy; ale dla polskiego czytelnika zestawienie takie byłoby wprost rażące, i całkowicie
zagmatwałoby mu wywody filozofa. Nie sąǳę, ażeby temu gmatwaniu gruntownie za-
pobiec się miało użyciem odmiennie brzmiącego wyrazu, bo nader ściśle wyodrębnione
i rozgraniczone u Kanta „właǳe duszy” możemy teraz గuż tylko historycznie przyగmo-
wać. Może Niemiec potrafi dobrze rozróżnić Vermögen zu urtheilen od Urtheilskraft; ale
po polsku choćby się użyło różnych rzeczowników: właǳa, zdolność, siła, to one po-
łączone z „sąǳeniem” zawsze గedno tylko mogą wywołać w umyśle poగęcie. W takich
wypadkach bodaగ wyrazowe tylko wyróżnienie గuż గest ulgą dla rozumu. Z tego powodu
postanowiłem zerwać z dotychczas przyగętym zwyczaగem i po doగrzałym namyśle obrałem
wyraz: rozwaga.

Nie ma on w psychologii naszeగ గakiegoś ściśle utrwalonego znaczenia; można go
więc zużytkować swobodnie bez narażenia się na zarzut przeinaczania terminologii. We-
dług określenia podanego przez Kanta zarówno w Kritik der reinen Vernunft, గak i w Kritik
der Urtheilskraft, ta Urtheilskraft గest to zdolność podciągania szczegółów pod ogół, albo
inaczeగ, zdolność stosowania ogólnego prawidła do poszczególnego wypadku. Przykłady
przezeń podane, twierǳenie, że nawet barǳo uczony człowiek może nie posiadać Urthe-
ilskraft, naprowaǳiło mię na mniemanie, że przez wyraz ten niepodobna czego innego
rozumieć, గak naszą „rozwagę”.

Trentowski w Chowannie (t. I, , ) tak గą mięǳy innymi opisuగe: „Rozwaga, ro-
zum i rozsądek są w గęzyku polskim prawie synonimicznymi wyrazami; przecież w filozofii
wielka panuగe mięǳy nimi różnica. Rozum గest wprawǳie także właǳą kombinacగi [గak
rozwaga] i, że tak rzekę, matematycznego kałkułu; on wydaగe także wyroki w gramatyce,

  Krytyka czystego rozumu 



estetyce i loice; ale గego usiłowań celem గest tylko pojęcie. Przeciwnie zaś rozwaǳe nie
iǳie wcale o poగęcie, ale o formę. Człowiek rozumu, dopóki zatrudniony గest rzeczy teగ
lub oweగ poగęciem, nie może ǳiałać, albo też ǳiała wahaగąc się i bez pewnego kroku:
skoro zaś gotów గest ze swym poగęciem, wola గego stoi గak mur niezachwiana i niezłom-
na. Przeciwnie zaś człowiek rozwagi, któremu stosunki przedmiotowości oraz గeగ forma
głowę zaగmuగą, poznaగe swe położenie i innych łatwo, ǳiała nie pytaగąc się wcale o praw-
ǳiwość lub nieprawǳiwość poగęcia, i stosuగe się co chwila do innych występuగących na
scenę okoliczności. Cel przecież గego powinien być zawsze święty i szlachetny, bo inaczeగ
rozwaga గego stałaby się li roztropnością! Podobnież się rzecz ma z rozsądkiem i rozwagą.
Rozsądek⁹ oczyszcza tylko ideały umu [=fantazగi twórczeగ] i porównywa గe z rzeczywi-
stością, a przynaగmnieగ z prawdopodobieństwem; rozwaga zaś గest umem i rozsądkiem,
tworzy ideały i obrabia గe wedle rozsądnych ustaw sztuki. Człowiek rozsądku గest La Har-
pem, tగ. krytykiem, recenzentem; człowiek zaś rozwagi గest Jean Paulem lub Schillerem,
tగ. poetą i krytykiem społem. Toż samo rozumie się o wszystkich innych sztukach i umie-
గętnościach, oraz o sztuce i umieగętności życia.” (Porów. Myślini I, s. , ).

Nie roztrząsaగąc tu stopnia słuszności tych opisów i wyróżnień, stwierǳić prze-
cież wolno, że te określenia „rozwagi” zupełnie przypadaగą do czynności, గakie Urthe-
ilskraft wykonywa w Krytyce czystego rozumu (schematyzm, zatem poszukiwanie formy),
గak i w Kritik der Urtheilskraft (piękno estetyczne i celowość w przyroǳie). Sam Tren-
towski nie użył wprawǳie wyrazu „rozwaga” గako terminu odpowiadaగącego niemieckieగ
Urtheilskraft (odpowiada ona u niego, ze względów widać etymologicznych „rozsądko-
wi”); ale to oczywiście nie przeszkaǳa nam posłużyć się, mianowicie w przekłaǳie Księgi
Kanta, tym wyrazem w oznaczonym właśnie kierunku. Nic a nic nie przemawia, o ile
mi się zdaగe, przeciwko temu proగektowi: a za nim mamy i określenie Urtheilskraft i గeగ
czynność, w ǳiełach Kanta przedstawioną; dogodność zaś wyrazu niezłożonego nie po-
trzebuగe nawet dowoǳenia. Można by tylko గeszcze utrzymywać, że „rozwaga” stosownieగ
mogłaby zostać użytą na wyrażenie Ueberlegung (reflexio), lecz ten termin trzeba podob-
no zostawić w గego brzmieniu łacińskim, zwłaszcza w wyrażeniach przymiotnik owych
(refleksyjny), albo tłumaczyć, gǳie się da, przez doskonałe polskie „zastanowienie”. Tak
też zrobiłem w przekłaǳie Krytyki czystego rozumu.

Jeszcze గedna uwaga terminologiczna niemałeగ doniosłości dla należytego zrozumienia
wywodów Kanta. Niezmiernie często powtarzaగą się w Krytyce wyrazy bestimmen, Bestim-
mung i wszystkie od nich pochodne. Tłumaczyłem గe słowami, przyగętymi w przekłaǳie
Prolegomenów, tగ. określić, określenie, określony, określnie itd. Otóż czytelnik powinien, od-
czytuగąc te wyrazy, pamiętać, że nie iǳie tu o formalną, logiczną definicję poగęć, lecz
o właściwości realne, sprawiaగące, że takie a takie wyobrażenie గest „tym” właśnie, a nie
czymś innym. Z tego powodu, chcąc uniknąć nieporozumienia, logiczne „określenie”
zawsze nazywałem w przekłaǳie „definicగą”, tగ. używałem terminu oryginału, chociaż
wiem, że w terminologii naszeగ od dawna గuż tę łacińską nazwę wyparto. Nie myślę by-
naగmnieగ przywracać గeగ w terminologii ǳisieగszeగ; ale w przekłaǳie księgi Kanta wydała
mi się nie tylko możliwą, nawet pożądaną, zarówno ze względu na owo „określenie realne”
గak i ze względu na pewna archaiczność stylu. — Gdym గuż przekładu w całości doko-
nał, przeczytałem w „Książce” (r. , nr , s. ) nawiasową uwagę p. Mahrburga że
niemieckie bestimmen (łac. determinare) przekładać należy słowem: „wyznaczać”. Nie bę-
dąc upartym, próbowałem zastosować się do teగ uwagi i przeglądaగąc swoగe tłumaczenie,
గuż w korekcie zacząłem podstawiać wyraz „wyznaczać” zamiast „określić”. W niektórych
mieగscach nadawał się on nieźle, గaśnieగ rzecz malował: ale w przeważneగ części innych zu-
pełnie okazał się niedogodnym zwłaszcza w kształtach pochodnych, గak np. przymiotniki,
przysłówki. Musiałem więc zamiaru zaniechać i przy dawnieగszym tłumaczeniu pozostać.

Verstand stale tłumaczyłem przez: rozsądek; Vernunft przez: rozum. Jeden tylko wy-
గątek zrobić musiałem. Mianowicie na początku drugieగ księgi Analityki transcendentalnej
(s.  obecnego ǳieła) powiada Kant, że trzy wyższe właǳe poznawcze: Verstand, Urthe-
ilskraft, Vernunft w zwykłeగ mowie obeగmuగe się „unter der weitläuftigen Benennung des
Verstandes”. To గest zgodne z duchem గęzyka niemieckiego, ale nie polskiego, w którym

⁹rozsądek — trzeba pamiętać, że w terminologii Trentowskiego rozsądek గest wyższą potęgą duchową niż
rozum, wbrew powszechnie przyగętemu u nas znaczeniu obu tych wyrazów. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



„rozum” ma zakres rozlegleగszy aniżeli „rozsądek”. Otóż w tym గednym mieగscu musia-
łem Verstand oddać przez: rozum. Oczywiście nie mówię o takich wypadkach, w których
Verstand znaczy tyle co Bedeutung.

Wreszcie kwestyగka ortograficzna. Piszę stale transcendentalny przez గedno s, choć
wiadomo, że pochoǳi on od słowa: trans-scendere, ale zarówno ogólny zwyczaగ niepisa-
nia dwu liter tam, gǳie się ich podwóగnie nie słyszy, గak i przykład prawie wszystkich
naszych autorów filozoficznych od chwili wprowaǳenia wyrazu tego do mowy naszeగ
upoważniał mię do wyrzucenia zbytecznego s tak samo గak w wielu innych wyrazach
obcych, w których słusznie zaniechano zdwaగania liter.

V
Chcąc z rzetelną korzyścią odczytać Krytykę czystego rozumu, należy గą „studiować”,

bo ona గeżeli nie గest istotnie naగtrudnieగszym z ǳieł filozoficznych, గak utrzymuగe Ku-
no Fischer, to niewątpliwie należy do naగtrudnieగszych. Wprawǳie niektórzy autorowie
(np. Adickes) raǳą, żeby naగprzód odczytać గą przelotnie, nie zagłębiaగąc się w trudności,
byle tylko przeగąć się nieగako గeగ atmosferą, a dopiero przy drugim czytaniu postępować
powoli i nie opuszczać żadnego zawiłego mieగsca, nie roztrząsnąwszy go należycie. Sąǳę
గednak, że taki tryb postępowania może się okazać pożytecznym tam గedynie, gǳie zna-
గomość Krytyki గest obowiązkową dla studenta; lecz kto bez takiego przymusu pragnie
zaగąć się tym ǳiełem, ten niech od razu uzbroi się w cierpliwość i nie pomĳa żadnych
trudności bez należytego rozగaśnienia, które znaleźć można po części nawet w naszeగ
literaturze w formie wykładu nauki Kanta w podręcznikach ǳieగów filozofii: J. Gołu-
chowskiego (t. I-szy Dumań), Schweglera, A. Langego (Historia filoz. materialistycznej
przekład polski, , Falckenberga, Kirchnera (Katechizm historii filozofii, ), a zwłasz-
cza ǳieła Paulsena: I. Kant i jego nauka, . Kto poszukuగe szczegółowych roztrząsań
znaగǳie గe w dwutomoweగ pracy Kuno Fischera (Immanuel Kant und seine Lehre, czwarte
wydanie, Heidelberg, ), wyłożone barǳo గasno i barǳo przystępnie. Kto samoǳiel-
nieగ chce pracować nad Krytyką, musi się zwrócić do wydawnictw ogłoszonych przez
Benno Erdmanna, mianowicie do Reflexionen zu der Kritik der reinen Vernuuft (),
przez Reickego: Lose Blätter aus Karns Nachlass ( tomy, , ), oraz do niezmiernie
szczegółowego Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, napisanego przez H. Va-
ihingera, który w dwu dużych, dotąd wydanych tomach (, ) zawarł obగaśnienia
zaledwie do Przedmów, Wstępu i Estetyki transcendentalnej, o pracach Adickesa i Arnoldta
wspomniałem గuż గuż poprzednio, przedstawiaగąc genezę Krytyki.

Atoli dla należytego zrozumienia Kanta i możności oceny గego usług w ǳieగach fi-
lozofii nie dosyć గest przestudiować Krytykę, choćby nawet ze wszystkimi obగaśnieniami,
గakich dostarczyć mogą książki powyżeగ wskazane; trzeba గeszcze dobrze znać rozwóగ now-
szeగ mianowicie filozofii, poczynaగąc od Bacona i Kartezగusza. Literatura obca గest w takie
pomoce barǳo zasobna, lecz nie myślę na tym mieగscu odwoływać się do nieగ, poprzesta-
గąc na przypomnieniu i i wskazaniu tego, co w naszym własnym piśmiennictwie znaleźć
można.

Otóż prócz wspomnianych dopiero co podręczników do ǳieగów filozofii, z których
naగlepszym niewątpliwie గest Falckenberga: Historia filozofii nowożytnej w przekłaǳie Wł.
M. Kozłowskiego (Warszawa, ), czytelnik polaki może się zaznaగomić z głównymi
zasadami niektórych przynaగmnieగ myślicieli, poprzeǳaగących Kanta, za pośrednictwem
przyswoగenia sobie గuż to obszernych streszczeń, to przekładów ǳieł, napinanych przez
tych myślicieli.

I tak co do wieku XVII. Ponieważ Kant powołuగe się tylko na Bacona z Werulamu
i podaగe na czele sweగ książki wyగątek z గego ǳieła గako motto, ale nie rozprawia się z nim,
dostatecznym bęǳie ogólne zaznaగomienie się z duchem i metodą twórcy empirycznego
kierunku w czasach nowszych, za pośrednictwem ǳiełka Michała Wiszniewskiego: Ba-
cona metoda tłumaczenia natury (), które w nowym wydaniu w Warszawie r.  dla
każdego dostępnym stać się może.

Z pomysłami twórcy przeciwnego spirytualistycznego, racగonalistycznego kierunku,
Kartezగusza, o wiele szersze mieగsce zaగmuగącego w Krytyce, zapoznaగą dwie గego prace,
przełożone na గęzyk polski: Rozprawa o metoǳie, jak dobrze kierować swym rozumem
i szukać prawdy w naukach, przekład Woగciecha Dobrzyckiego (Lwów, ); Rozmyślania

  Krytyka czystego rozumu 



nad zasadami filozofii, dowoǳące istnienia Boga i różnicy mięǳy duszą luǳką i ciałem,
przekład Ign. Kar. Dworzaczka (Warszawa, ).

Z pism dwu znakomitych empiryków angielskich Hobbesa i Locke’a żadne nie zo-
stało przyswoగone గęzykowi naszemu w całości; po polsku możemy tedy poznawać ich
teorie w streszczeniach i ocenach. Co do pierwszego z nich mamy niedawno ogłoszo-
ny przekład pracy Fr. Tönniesa: Tomasz Hobbes. Życie jego i nauka, przełożyła Ludwika
Karpińska (Warsz. ). Co do drugiego, to w XVIII stuleciu wydał wprawǳie A. Cian-
kiewicz Logikę czyli Myśli z Lokka o rozumie luǳkim (), ale gdyby nawet książka ta
znaగdowała się obecnie w handlu księgarskim, niepodobna było by polecić గeగ do czy-
tania, gdyż mogłaby dać naగopacznieగsze poగęcie o ǳiele myśliciela angielskiego, będąc
lichą kompilacగą z గakiegoś ancuskiego przekładu. I tutaగ zatem trzeba poprzestać —
w zakresie piśmiennictwa polskiego — na opracowaniach. Przypominam więc, że po-
siadamy barǳo obszerne studium o Locku wypełniaగące cały niemal tom drugi Historii
filozofii francuskiej wieku XVIII Wiktora Cousina w przekłaǳie Michała Gliszczyńskiego
(Warszawa, ). Jest to co prawda wykład raczeగ retorycznie wymowny, niż filozoficz-
nie głęboki i trafny, ale w połączeniu z tym, co się odczyta o Locku w Historii filozofii
materialistycznej Langego (t. I, –) i w Historii filozofii nowożytnej Falckenberga (s.
–), można sobie wyrobić dostateczne poగęcie o stanowisku i znaczeniu historycz-
nym tego „fizగologa rozumu luǳkiego”, గak go Kant nazywa. Nawiasem గuż tylko dodam,
że istnieగe o nim odǳielna monografia, napisana przez Polaka, lecz w గęzyku niemiec-
kim. Jest to doktorska rozprawa Teofilu Zygmunta Ziemby pt. Locke und seine Werke
nach den ürࢲ die Philosophie interessantesten Momenten dargestellt und gewürdigt (Lwów,
, s. ).

Przechoǳąc do wieku XVIII, naగdotkliwszym okazuగe się brak tłumaczeń, a nawet
dobrych a szczegółowych streszczeń u nas filozofii Leibniza, która గuż to w swoim czy-
stym kształcie, గuż to w przeróbce Chrystiana Wolfa była punktem wyగścia nie tylko
w filozoficznym ukształceniu Kanta, ale i w wytworzeniu się następnie własnych గego
poglądów. Szczególnieగ ważnym byłoby przyswoగenie గęzykowi naszemu ǳieła, wymie-
rzonego przeciw Lockowi w roku గeszcze , lecz ogłoszonego dopiero w wiele lat
po śmierci Leibniza, mianowicie w  pt. Nouveaux essais sur l’entendement humain,
zwłaszcza, że nowsi krytycy przypisuగą temu właśnie ǳiełu wielki wpływ u zwrot poglą-
dów Kanta, zaznaczony rokiem  według గego osobistego zeznania. Zanim przekładu
takiego się doczekamy, musimy w గęzyku naszym poprzestać na krótkich streszczeniach,
zawartych w podręcznikach do historii filozofii i na słabeగ rozprawie Władysława Daగ-
senberga Filozofia Leibniza (Kraków, , s. ).

Drugim filozofem, którego wpływ pobuǳaగący głośno sam Kant zaznaczył, గest Da-
wid Hume; i గego również pisma nie były dotychczas na గęzyk nasz przełożone. Szczęściem
to ǳieło, które znać koniecznie potrzeba przy studiowaniu Krytyki czystego rozumu, to
గest: Enquiry concerning human understanding (drukowane po raz pierwszy w  r. a na
గęzyk niemiecki przełożone naగprzód w ) ukaże się w tłumaczeniu polskim równo-
cześnie z przekładem ninieగszym Krytyki. Dokonali go prof. Kazimierz Twardowski i dr.
Jan Łukasiewicz we Lwowie.

Wreszcie ten filozof, z którego „idealizmem” walczył Kant, Berkeley, గest dla czytel-
ników polskich dostępny, bo గego Rzecz o zasadach poznania mamy w గasnym przekłaǳie
Feliksa Jezierskiego (Warszawa, ).

Takie oto są książki, którymi posługiwać się może czytelnik przy studiowaniu księgi
Kanta. Spis zasobów tych można by powiększyć wykazem rozprawek w czasopismach,
ale niewiele by గuż on przyczynił się do uwydatnienia bogactwa naukowego w teగ mierze
i niewiele by ułatwił prace nad zrozumieniem Krytyki czystego rozumu, o którą głównie
tu choǳi; są one bowiem przeważnie treści ogólnieగszeగ.

Winienem w końcu wyrazić serdeczne poǳiękowanie prof. Struvemu za życzliwe ra-
dy i wskazówki, గakich mi uǳielał zarówno w ciągu dokonywania przekładu, గak przy
గego drukarskieగ korekcie. Radom tym zawǳięcza tłumaczenie w znacznieగ mierze cechę
ścisłości filozoficzneగ. Koleǳe Samuelowi Dicksteinowi za obగaśnienia z ǳieǳiny mate-
matyki słowa poǳięki zaznaczyć tutaగ także za miły dla siebie poczytuగę obowiązek. Oby

  Krytyka czystego rozumu 



ta praca, podగęta z miłością dla przedmiotu swego, mogła umysłowości naszeగ przynieść
గak naగwiększy pożytek!

Lwów,  stycznia  r.

Piotr Chmielowski

De nobis ipsis silemus: De re autem, quae agitur, petimus, ut homines eam non opinionem,
sed opus esse cogitent, ac pro certo habeant, non sectae nos alicuius, aut placiti, sed utilitatis et
amplitudinis humanae fundamenta moliri; — deinde ut, suis commodis sequi, in commune
consultant et ipsi in partem veniant; — praeterea, ut bene sperent, neque Instaurationem
nostram ut quiddam infinitum et ultra-mortale fingant et animo concipiant, quum revera sit
infiniti erroris finis et terminus legitimus¹⁰¹¹.

Baco de Verulamio¹², Instauratio magna. Praefatio.

Jego Ekscelencji
kr. ministrowi stanu
Baronowi von Zedlitz’owi
Miłościwy Panie!
Dopomagać wzrostowi umieగętności ze sweగ strony, znaczy to pracować we własnym

interesie Waszeగ Ekscelencగi: gdyż ten ze sprawą tamtych złączony గest naగściśleగ nie tyl-
ko wysokim stanowiskiem opiekuna, lecz daleko poufalszym — miłośnika i światłego
znawcy. Dlatego też posługuగę się tym గedynym środkiem, గaki do pewnego stopnia గest
w moim rozporząǳeniu, by okazać swą wǳięczność za łaskawe zaufanie, którym Wasza
Ekscelencగa mię zaszczyca, గakobym mógł się w czymś przyłożyć do tego zamiaru.

Kogo zadowala życie spekulatywne, ten wśród pragnień umiarkowanych, uznaniem
oświeconego, słusznego sęǳiego czuగe się silnie zachęconym do wysiłków, których po-
żytek గest wielki, choć odległy i stąd pospolitemu wzrokowi niewidoczny¹³.

Takiemu mężowi i గego łaskaweగ uwaǳe poświęcam to pismo, a గego opiece wszystkie
inne sprawy mego literackiego powołania i గestem z naగgłębszą czcią

WASZEJ EKSCELLENCJI
uniżenie naగposłusznieగszym sługą
Królewiec,  marca  r.

Emanuel Kant

¹⁰Baco de Verulamio, Instauratio magna. Praefatio: De nobis ipsis silemus (…) — Bacon z Werulamu w przed-
mowie do ǳieła Instauratio magna: „O sobie samych zamilczymy. A co do przedmiotu, o który iǳie, prosimy,
iżby go uznano nie za mniemanie, ale za sprawę, i nabrano przekonania, iż nie zakładamy tu podwalin dla గakieగś
sekty, lub wiǳi-mi-się, ale dla korzyści i dostoగności luǳkieగ; — następnie, żeby dbaగąc o własne dobro, do-
pomagano też ogólnemu przez wzięcie w nim uǳiału; — prócz tego żeby nabrano otuchy i teగ naszeగ Odnowy
nauk nie poczytywano za coś nieskończonego i nadluǳkiego, lecz duchem గą obగęto, boć ona w istocie గest
końcem i prawowitą granicą błędu nieskończonego”. [przypis tłumacza]

¹¹De nobis ipsis silemus (…) — tę dewizę dodał Kant w drugim wydaniu swego ǳieła. [przypis tłumacza]
¹²Baco de Verulamio — Franciszek Bacon ur.  zm. , twórca empirystycznego kierunku w filozofii

czasów nowszych, zamierzył w wielkim ǳiele, któremu dał tytuł Instauratio magna (Wielka Odnowa) r. ,
rozwinąć plan zreformowania wszystkich nauk zarówno co do ich zakresu గak i co do metody. Opracować
గednak zdołał właściwie dwie tylko części: De dignitate et augmentis scientiarum (O godności i pomnożeniu
nauk) i Novum Organon (Nowa logika — u nas opracowana przez Michała Wiszniewskiego pt. Bakona Metoda
tłumaczenia natury. Kraków , drugie wyd. , Warszawa). [przypis redakcyగny]

¹³Kogo zadowala życie spekulatywne (…) — okres od słów: „Kogo zadowala” do: „wzrokowi niewidoczny”
opuszczony został w drugim wydaniu (podpisanym  kwietnia ) i w następnych. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



     . 
Rozum luǳki w pewnym ǳiale poznań swoich wystawiony గest na ten szczególny los, iż
trapią go pytania, których nie może odrzucić, gdyż mu గe zadaగe własna గego przyroda, ale
na które nie może też odpowieǳieć, gdyż przewyższaగą całą możność luǳkiego rozumu.

Popada on w ten kłopot nie ze swoగeగ winy. Zaczyna od pewnych twierǳeń zasad-
niczych, których użycie nasuwa się nieodparcie w biegu doświadczenia i zarazem przez
toż doświadczenie sprawǳa się dostatecznie. Przy ich pomocy wznosi się (గak to rów-
nież z przyrody గego wynika) coraz wyżeగ, do odlegleగszych uwarunkowań. Spostrzegłszy
గednak, że tym sposobem praca గego zawsze pozostać musi nieukończoną, ponieważ py-
tania nie ustaగą nigdy; wiǳi się tedy przynaglonym uciec się do takich twierǳeń, które
przekraczaగą zakres wszelkiego możliwego użycia w doświadczeniu, a przecież wydaగą się
tak niepodeగrzanymi, że nawet pospolity rozum luǳki zgaǳa się na nie. Ale przez to
popada on w mrok i sprzeczności, z których może wprawǳie wywnioskować, że gǳieś
tam na dnie pewnie istnieగą błędy utaగone. odkryć ich wszakże nie potrafi, gdyż twierǳe-
nia, którymi się posługuగe, గako wychoǳące poza granicę wszelkiego doświadczenia, nie
uznaగą గuż wcale probierza doświadczenia. Otóż boగowisko tych nieskończonych sporów
nazywa się metafizyką,

Był czas, kiedy గą głoszono królową wszystkich nauk, a గeżeli weźmiemy chęć za uczy-
nek, zasługiwała ona zaiste, z powodu niezmierneగ doniosłości swego przedmiotu, na to
zaszczytne miano. Obecnie modny ton czasu nakazuగe okazywać గeగ całkowitą wzgardę,
a ta matrona, odepchnięta i opuszczona, skarży się గak Hekuba: modo maxima rerum,
tot generis natisque potens, nunc trahor exul, inops. — Ovid. Metam. [=„niedawno naగ-
większa w państwie, silna tylu zięciami i synami, teraz గestem wleczona గako bezdomna,
nęǳarka”. Owidiusz w Przemianach, księga XIII, w. , .]

Początkowo panowanie గeగ pod rządami dogmatyków było despotyczne. Atoli ponieważ
prawodawstwo miało గeszcze na sobie ślady dawnego barbarzyństwa, więc wskutek woగen
wewnętrznych powoli wyroǳiło się w zupełną anarchię, a sceptycy, roǳaగ koczowników,
czuగących wstręt do wszelkieగ stałeగ uprawy roli, rozrywali od czasu do czasu zగednocze-
nie społeczne. Ale że na szczęście było ich niewielu, nie mogli tedy przeszkoǳić, żeby
tamci nie próbowali go kształtować wciąż na nowo, lubo nie według umówionego z sobą
zgodnie planu గakiegoś. W nowszych czasach zdało się raz wprawǳie, గakoby wszyst-
kim owym sporom kładła koniec pewna fizyologia rozumu luǳkiego (sławnego Locke’a)
i గakoby prawomocność onych uroszczeń została całkowicie rozstrzygnięta: okazało się
గednak, że గakkolwiek uroǳenie oweగ rzekomeగ króloweగ wyprowaǳono z czerni po-
spolitego doświadczenia, przez co గeగ pretensగe słusznie musiano by uznać za podeగrzane;
wszelako ponieważ taki గeగ rodowód wymyślono mylnie w istocie, podtrzymywała ona
wciąż గeszcze swe uroszczenia, a tym sposobem wszystko znowuż popadło w zgrzybiały
robaczywy dogmatyzm, a przeto i w lekceważenie, od którego chciano naukę oswoboǳić.
Obecnie, gdy గuż wszystkich dróg (గak mniemaగą) spróbowano napróżno, panuగe przesyt
i całkowity indyferentyzm, roǳic zamętu i nocy w umieగętnościach, lecz także równocze-
śnie początek, a przynaగmnieగ przygotowanie bliskiego ich przetworzenia i wyświetlenia,
skoro wskutek źle zastosowaneగ pilności stały się ciemnymi, zawikłanymi i nieużyteczny-
mi.

Nadaremnie bowiem chcielibyśmy okazywać sztuczną obojętność wobec takich badań,
których przedmiot nie może być obojętnym dla przyrody luǳkieగ. Nawet owi mniemani
indyferentyści, chociażby nie wiem గak się starali o niepoznakę, przemieniaగąc gwarę szko-
larską na ton popularny, popadaగą nieodwołalnie, గeżeli tylko w ogóle o czymś myślą,
w metafizyczne wywody, dla których niby taką wzgardę obగawiali. Jednakże oboగętność
ta, ukazuగąca się wśród rozkwitu wszelkich nauk i dotykaగąca tę właśnie, któreగ wiado-
mości, gdyby ich nabyć było można, wśród wszelkich innych naగmnieగ zrzekać by się
należało, — గest zగawiskiem, zasługuగącym na uwagę i namysł. Jest ona widocznie skut-
kiem nie lekkomyślności, lecz doగrzałeగ rozwagi¹⁴ stulecia, które nie daగe się గuż łuǳić

¹⁴Jednakże obojętność ta, ukazująca się wśród rozkwitu wszelkich nauk i dotykająca tę właśnie, której wiadomości,
gdyby ich nabyć było można (…) — słychać wciąż skargi na płytkość sposobu myślenia naszych czasów i na
upadek nauki gruntowneగ. Ja wszakże nie sąǳę, aby te, których podwaliny dobrze założono, గak: matematyka,
przyrodoznawstwo itd. zasługiwały na ten zarzut choćby w naగmnieగszeగ cząstce; przeciwnie utrzymuగą one dawną

  Krytyka czystego rozumu 



wieǳą pozorną i żąda od rozumu, by na nowo podగął naగuciążliwszą ze wszystkich prac,
pracę poznania siebie samego, i ustanowił trybunał, który by go ubezpieczył co do słusz-
nych గego wymagań, a natomiast wszelkie bezpodstawne u roszczenia mógł usunąć nie za
pomocą ukazów, ale wedle swoich praw odwiecznych i niezmiennych; trybunałem takim
గest tylko Krytyka czystego rozumu.

Poగmuగę zaś przez to nie krytykę książek i systematów, lecz krytykę właǳy rozu-
moweగ w ogóle ze względu na wszelkie poznania, ku którym, niezależnie od wszelkiego
doświadczenia, zmierzać usiłuగe, a więc i rozstrzygnięcie możliwości lub niemożliwości గa-
kieగkolwiek w ogóle metafizyki, oraz oznaczenie zarówno గeగ źródeł, గak zakresu i granic,
a to wszystko na podstawie zasad naczelnych [aus Principien].

Otóż గa wszedłem na tę గedyną drogę, గaka గeszcze pozostawała, i pochlebiam sobie,
żem na nieగ odnalazł usunięcie wszelkich zbłąkań, గakie dotychczas rozdwaగały rozum sam
ze sobą, w użyciu oswoboǳonym od doświadczenia. Pytań గego nie wymĳałem zgoła
w ten sposób, iżbym się chciał wymawiać nieudolnością rozumu luǳkiego, lecz wymie-
niłem గe wszystkie w całości według zasad i wykrywszy punkt nieporozumienia rozumu
z samym sobą, rozwiązałem గe ku zupełnemu గego zadowoleniu. Co prawda, załatwienie
owych pytań nie tak się dokonało, గakby sobie tego życzyła dogmatycznie marząca cie-
kawość; గą to bowiem zaspokoić by mogły chyba tylko sztuczki czaroǳieగskie, na czym
గa wcale się nie znam. Ale bo też nie było to zamiarem naturalnego powołania rozumu
naszego; a obowiązek filozofii na tym polegał, by mamidło, powstałe z mylnego rozu-
mienia rzeczy, usunąć, choćby przy tym w nic rozwiać się miało mnóstwo sławionych
i ulubionych uroగeń. W teగ sprawie dawałem wielkie baczenie na dokładność i ośmie-
lam się powieǳieć, że nie ma ani గednego metafizycznego zagadnienia, które by tu nie
zostało rozwiązane, albo przynaగmnieగ, żeby nie był dany klucz do takiego rozwiązania,
Istotnie i czysty rozum గest tak doskonałą గednością, że gdyby గego zasada nie wystarczała
do załatwienia choćby గednego tylko ze wszystkich pytań, గakie mu własna przyroda za-
daగe, tobyśmy tę zasadę mogli wprost odrzucić, gdyż wówczas nie podołałaby ona, z całą
niezawodnością, i wszelkim też innym pytaniom.

Mówiąc to, spostrzegam, zdaగe mi się, na twarzy czytelnika zmieszane ze wzgardą
oburzenie na te tak samochwalcze na pozór i nieskromne uroszczenia; chociaż są one bez
porównania umiarkowańsze niż uroszczenia గakiego bądź autora, co w naగpospolitszym
programacie szkolnym zapowiada, że udowodni poగedynczą (niezłożoną) przyrodę duszy,
albo też konieczność గakiegoś pierwszego początku świata. Ten bowiem chełpi się, że roz-
szerzy poznanie luǳkie poza wszelkie granice możliwego doświadczenia; gdy గa wyznaగę
pokornie, że to przechoǳi całkowicie moగą zdolność, a zamiast tego zaగmuగę się samym
rozumem i గego czystym myśleniem: poznawszy go zaś dostatecznie, nie potrzebuగę గuż
szukać daleko od siebie, bo go w sobie samym znaగduగę, czego przykład daగe mi గuż zwykła
logika, iż można wszystkie గego proste czynności całkowicie systematycznie wymienić;
— tylko że tutaగ stawiam pytanie, ile też wolno mi mieć naǳiei, iż przezeń dokonam,
గeśli mi odగęty zostanie wszelki materiał i pomoc doświadczenia.

Tyle o zupełności w osiągnięciu każdego z osobna celu i o dokładności w osiągnięciu
wszystkich celów razem, గakie nam narzuca nie dowolny zamiar, lecz przyroda samego
poznania, గako materii (treści) naszego poszukiwania krytycznego.

Trzeba గeszcze rozpatrzyć pewność i wyraźność, dwie rzeczy dotyczące formy గego, గako
istotne wymagania, które słusznie postawić można względem autora, puszczaగącego się na
tak śliskie przedsięwzięcie.

Co się tedy tyczy pewności, to గa sam na siebie wydałem wyrok; że w takich wywo-
dach nie wolno zgoła mniemać గeno, i że wszystko, co wygląda na przypuszczenie (hipo-
tezę), గest tu towarem zakazanym, którego nie goǳi się wystawiać na sprzedaż choćby
za naగmnieగszą cenę, lecz skoro tylko wykryty zostanie, musi być przyaresztowany. Każ-

sławę gruntowności, a nawet గą w naukach przyrodniczych przewyższaగą. Ten sam duch przeగawiłby się też
skutecznie i w innych roǳaగach poznania, gdyby przede wszystkim zaగęto się poprawą ich zasad. W braku
takich zasad oboగętność i zwątpienie, a w końcu surowa krytyka, są raczeగ dowodem gruntownego sposobu
myślenia. Nasz wiek గest istotnym wiekiem krytyki, któreగ wszystko się poddać musi. Religia na mocy sweగ
świętości i prawodawstwo na mocy sweగmajestatyczności chcą się zazwyczaగ od nieగ uwolnić. Ale wówczas wzbuǳaగą
słuszne przeciw sobie podeగrzenia i nie mogą rościć prawa do nieudanego poważania, które rozum przyznaగe
temu గedynie, co mogło wytrzymać గego swobodny i publiczny rozbiór. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



de bowiem poznanie, maగące ugruntować się a priori, samo z góry zapowiada, że chce
być uważane wprost za konieczne, tym barǳieగ zaś określenie wszystkich czystych po-
znań a priori, maగące być miarą, owszem także przykładem wszelkieగ apodyktyczneగ (fi-
lozoficzneగ) pewności. Czy w tym względnie spełniłem to, do czego się zobowiązałem,
to zostawiam całkowicie sądowi czytelnika; autorowi bowiem przystoi tylko przedstawić
dowody, nie zaś wyrokować o ich skutku na sęǳiów. Ażeby గednak nie stać się przyczyną
niewinną osłabienia owych dowodów, niech mu wolno bęǳie samemu zaznaczyć pewne
mieగsca, mogące dać pochop do nieగakieగ nieufności, chociaż one dotyczą celu గeno pod-
rzędnego; gdyż chciałbym zawczasu powstrzymać wpływ, గaki ze względu na cel główny
mogłaby wywrzeć na sąd czytelnika choćby naగmnieగsza గego w teగ mierze wątpliwość.

Nie znam badań, które by do zgłębienia właǳy, zwaneగ rozsądkiem, a zarazem do
określenia prawideł i granic గeగ użycia, były ważnieగsze nad te, గakie w drugim rozǳia-
le Analityki transcendentalnej podałem pod napisem: Wywód czystych pojęć rozsądkowych:
kosztowały mię też trudu naగwięceగ, nie bez korzyści atoli, గak mam naǳieగę. Roztrząsanie
to, zasięgaగące nieco głębieగ, ma dwie strony. Jedna odnosi się do przedmiotów czyste-
go rozsądku, a ma wyłożyć i wyగaśnić obiektywną ważność గego poగęć a priori; właśnie
dlatego wchoǳi też ona istotnie do moich celów. Drugieగ zadaniem గest rozpatrzyć sam
czysty rozsądek wedle గego możliwości i sił poznawczych, na których się opiera, a zatem
pod względem subiektywnym; a chociaż ten wywód wielką ma wagę dla mego głów-
nego celu, nie należy గednak do niego w sposób istotny, ponieważ pytaniem głównym
to zawsze pozostanie: co i ile może poznać rozsądek i rozum, wolny od wszelkiego do-
świadczenia, nie zaś to, గakim sposobem sama właǳa myślenia గest możliwa? Ponieważ
to drugie గest గak gdyby wyszukiwaniem przyczyny dla danego skutku i o tyle mieści coś
w sobie podobnego do hipotezy (chociaż w istocie tak się rzecz nie ma, గak to okażę przy
inneగ sposobności); wydaగe się tedy, గakobym w tym wypadku pozwolił sobie coś mnie-
mać, więc i czytelnikowi wolno by było mniemać inaczeగ. Ze względu na to winienem
uprzeǳić czytelnika, napomykaగąc, że nawet w razie gdyby moగa subగektywna dedukcగa
nie wywołała w nim całkowitego przekonania, గakiego oczekuగę, to obiektywna, o któ-
rą głównie mi tu iǳie, zachowa przecież całą moc swoగą; do czego bądź co bądź to, co
powieǳiano na s.  i ¹⁵, może zupełnie wystarczyć.

Co się na koniec tyczy wyraźności, to czytelnik ma prawo wymagać naగprzód wyraźno-
ści dyskursywnej (logiczneగ), za pomocą pojęć, a potem wyraźności intuitywnej (estetyczneగ)
za pomocą oglądów tగ. przykładów i innych obగaśnień konkretnych. O pierwszą dbałem
dostatecznie. Wynikało to z istoty mego przedsięwzięcia; była atoli i przypadkowa przy-
czyna, iż drugiemu wymagania, chociaż nie tak ważnemu, ale słusznemu, nie mogłem
należycie uczynić zadość. Przykłady i obగaśnienia wydawały mi się zawsze potrzebnymi,
a stad rzeczywiście w pierwszym zarysie napływały, గak należy, na swoగe mieగsca. Wkrótce
przecież spostrzegłem obszar swego zadania i mnogość przedmiotów, z గakimi będę miał
do czynienia; a ponieważ zauważyłem, że one same przez się w suchym, całkiem szkolnym
wykłaǳie గuż wielce rozszerzą ǳieło, poczytałem więc za rzecz niestosowną, rozpychać
గe nadto గeszcze przykładami i obగaśnieniami, niezbędnymi గedynie w zamiarze popular-
nym, zwłaszcza że praca moగa wcale nie mogła się zastosować do użytku popularnego;
a właściwi znawcy umieగętności nie potrzebowali barǳo takiego ułatwienia, a chociaż
ono zawsze గest przyగemne, to przecież mogło za sobą pociągnąć coś nawet przeciwne-
go celowi. Ksiąǳ Terrasson¹⁶ powiada wprawǳie: గeżeli obగętość książki zmierzymy nie
liczbą kartek, ale czasem, గakiego potrzebuగemy do గeగ zrozumienia; to o nieగedneగ książ-
ce można by powieǳieć, że byłaby znacznie krótszą, gdyby nie była tak krótką. Z drugieగ
atoli strony, గeżeli się zwróci baczenie na dostępność obszerneగ, lecz zasadniczo ściśle ze
sobą złączoneగ całości poznania spekulatywnego, to równie słusznie da się powieǳieć:
niejedna książka stałaby się znacznie wyraźniejszą, gdyby nie zamierzano zrobić jej aż tak
wyraźną. Pomocnicze bowiem środki wyraźności pomagaగą wprawǳie w częściach, ale

¹⁵co powieǳiano na s.  i  — oczywiście są to strony pierwszego wyd. niemieckiego. Jest tu mowa
o ustępie pt. Przejście do transcendentalnego wywodu kategorii. [przypis tłumacza]

¹⁶Ksiąǳ J. Terrasson (–) — గest mięǳy innymi autorem ǳieła pt. La philosophie applicable à tous les
objects de l’esprit et de la raison, które na గęzyk nasz przełożył Ks. Andrzeగ Bromirski i wydał r.  pt. Filozofia
obyczajów i rozumu, do wszystkich rzeczy, które pod rozum luǳki podpadają, w wybornych uwagach służąca (Zob.
H. Struve: Wstęp krytyczny do filozofii, wyd. III, , s. ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



szkoǳą częścieగ w całości, nie dozwalaగąc czytelnikowi doగść dosyć szybko do obeగrzenia
teగ całości, a wszystkimi swymi గasnymi barwami artykulacగę czyli uczłonkowanie syste-
mu గakby zalepiaగą i niewidocznym czynią, a o nie przecież głównie choǳi, by móc sąǳić
o గego గedności i ǳielności.

Jak mnie się zdaగe, niemałym dla czytelnika bęǳie powabem złączyć swóగ trud z tru-
dem autora, గeśli ma na widoku wykończenie całkowite i trwałe wielkiego i ważnego
ǳieła wedle przedłożonego zarysu. Otóż metafizyka według poగęć, గakie o nieగ poda-
my, గest గedyną ze wszystkich nauk, która może sobie obiecywać takie wykończenie i to
w krótkim czasie a z niewielkim, lecz zగednoczonym trudem, tak że dla potomności nic
innego nie pozostanie, గak tylko rozprowaǳenie wszystkiego według swoich zamiarów
w kształcie dydaktycznym, nie mogąc pomnożyć zgoła treści choćby w naగmnieగszeగ mie-
rze. Bo to గest tylko systematycznie ułożony inwentarz wszystkich naszych posiadłości,
osiągniętych przez czysty rozum. Nic tu wymknąć się nam nie może, ponieważ to, co ro-
zum wydobywa całkowicie z samego siebie, nie zdoła się ukryć, lecz zostanie przez rozum
wyprowaǳone na గaśnię, గak tylko odkryగemy wspólną tych poగęć zasadę. Naగzupełnieగsza
గedność takich poznań, to గest z samych czystych poగęć, na które nic doświadczalnego,
nawet poszczególny ogląd, co by miał prowaǳić do pewnego określonego doświadczenia,
nie może mieć takiego wpływu, by గe rozszerzyć i pomnożyć, — czyni tę bezwarunkową
i zupełność nie tylko możebną do przeprowaǳenia, ale i konieczną. Tecum habita et no-
ris, quam sit tibi curta supellex. Persius [=zamieszkaగ z sobą, a poznasz, గak twóగ zasób గest
szczupły. Persగusz w satyrze IV-eగ, wiersz ostatni].

Taki system czystego (spekulatywnego) rozumu spoǳiewam się sam opracować pod
tytułem: Metafizyka przyrody; a on nie maగąc nawet połowy obగętości, zawrze nierów-
nie bogatszą treść niż ta-tu Krytyka, która przede wszystkim musiała wystawić źródła
i warunki గeగ możliwości a całkiem zachwaszczony grunt oczyścić i wyrównać. Tu ocze-
kuగę od czytelnika cierpliwości i bezstronności sęǳiego, tam zaś życzliwości i spółpracy
pomocnika; bo chociaż wszystkie zasady systemu గuż są całkowicie wyłożone w Krytyce,
to dokładność systemu samego wymaga przecie, aby nie brakło ani గednego z poగęć po-
chodnych, których nie trzeba bęǳie obrachować a priori, lecz które trzeba wyszukiwać
z wolna గedne po drugich, zwłaszcza że gdy tam wyczerpie się całą syntezę poగęć, to tu
wymaga się nadto, aby dokonać tegoż względem analizy; co wszystko గest łatwe i stanowi
raczeగ rozrywkę niż pracę.

Winienem గeszcze coś niecoś nadmienić i co do druku. Ponieważ rozpoczęto go trochę
za późno, więc połowę może tylko korekt mogłem dostać do przeగrzenia: napotykam
w nich kilka omyłek drukarskich, lecz niegmatwaగących sensu, oprócz teగ, co się znaగduగe
na s.  w.  od dołu, gǳie zamiast skeptisch trzeba czytać specifisch. Antynomia czystego
rozumu, od s.  do , rozłożona గest na kształt tablicy w ten sposób, że wszystko,
co należy do tezy, iǳie w ciągu zawsze na leweగ stronicy, a to, co należy do antytezy,
na praweగ; zrobiłem to dlatego, aby twierǳenie i zaprzeczenie tym łatwieగ można było
porównywać ze sobą.

     . 
Czy opracowanie poznań, należących do ǳieǳiny rozumu, iǳie bezpieczną drogą umie-
గętności, czy też nie, osąǳić to rychło da się ze skutku. Jeśli ono po wielu zachodach
i przygotowaniach, docieraగąc do celu, utyka, lub też by go osiągnąć, musi nieraz nawra-
cać i inna drogę obierać; również, గeśli niepodobna sprowaǳić zgody mięǳy rozmaitymi
współpracownikami co do sposobu, w గaki ma się dążyć do wspólnego celu: to zawsze
można się przekonać, że badanie takie bynaగmnieగ గeszcze nie weszło na bezpieczną ścież-
kę umieగętności, lecz గest tylko prostym dreptaniem w kółko; a గuż i to stanowi zasługę
wobec rozumu, gdy się tę drogę, o ile podobna, odnaగǳie, choćby wypadło zaniechać
nieగedneగ rzeczy గako płonneగ, która się przedtem w powziętym bez zastanowienia zamia-
rze mieściła.

Że logika గuż od naగdawnieగszych czasów szła pewnym gościńcem, widać stąd, iż od
Arystotelesa nie potrzebowała się nigdy wstecz cofać, గeśli nie zechcemy na karb గeగ ulep-
szeń policzyć odrzucenia niektórych zbędnych subtelności lub też గaśnieగszego uwydat-
nienia przedmiotu wykładu, co przecież należy raczeగ do elegancగi, niż do pewności umie-

  Krytyka czystego rozumu 



గętneగ. I to także godne uwagi, że logika nie mogła również posunąć się naprzód; a więc
wydaగe się wedle wszelkich pozorów zamkniętą i skończoną. Jeśli bowiem niektórzy now-
si zamierzyli గą rozszerzyć tym sposobem, że wsuwali w nią గuż to rozǳiały psychologiczne
o rozmaitych siłach poznawczych (o wyobraźni, o dowcipie), గuż to metafizyczne o po-
czątku poznania lub o rozmaitym roǳaగu pewności wedle różnorodnych przedmiotów
(o idealizmie, sceptycyzmie itd.), గuż to antropologiczne o przesądach (o ich przyczynach
i środkach zaradczych); — wynikło to z ich niewieǳy o właściweగ przyroǳie teగ umie-
గętności. Jest to nie pomnożeniem, lecz zeszpeceniem umieగętności, kiedy każemy ich
granicom zachoǳić w siebie; a granica logiki określa się nader dokładnie tym, że గest
umieగętnością, która nic innego nie czyni, tylko obszernie wykłada formalne prawidła
wszelkiego myślenia (czy గest aprioryczne czy empiryczne, గakikolwiek ma początek lub
przedmiot, czy w umyśle naszym napotyka przeszkody przypadkowe lub przyroǳone)
i prawideł tych ściśle dowoǳi.

Że się logice tak dobrze powiodło, zawǳięcza tę wyższość tylko swemu ogranicze-
niu, które గą uprawnia a nawet zobowiązuగe, by się oderwała od wszelkich przedmiotów
poznania i ich różnicy; tak, że w nieగ rozsądek zaగmuగe się wyłącznie i గedynie sobą sa-
mym i swoగą formą tylko. Naturalnie daleko trudnieగ musiało być rozumowi weగść na
bezpieczną drogę umieగętności, kiedy miał do czynienia nie tylko z sobą samym, lecz
także z przedmiotami; stąd też logika గako propedeutyka tworzy గeno గakby przedsionek
umieగętności, a kiedy గest mowa o wieǳy, to wprawǳie do గeగ oceny uznaగe się z góry lo-
gikę za potrzebną, lecz samych గeగ zdobyczy szukać się musi w umieగętnościach, właściwie
i przedmiotowo tak nazwanych.

O ile w nich ma tedy być rozum, to musi tam być coś do poznania a priori, a గego
poznanie może w dwoగaki sposób odnosić się do przedmiotu: albo może tylko określić ten
przedmiot i గego poగęcie (które skądinąd winno być dane), albo też urzeczywistnić go także.
Pierwsze గest teoretycznym, drugie praktycznym poznaniem rozumu. Z obu trzeba naగprzód
przedstawić część czystą, czy ona dużo czy mało zawiera, mianowicie tę część, gǳie rozum
określa swóగ przedmiot całkowicie a priori, nie mieszaగąc z nią tego, co pochoǳi z innych
źródeł; złe to bowiem gospodarstwo, kiedy się na oślep wydaగe, co wpływa, nie mogąc
następnie, kiedy się utknie, wyróżnić, గaka część dochodu może starczyć wydatek, a z గakieగ
trzeba go okroić.

Matematyka i fizyka są to dwa teoretyczne poznania rozumu, które winny a priori
określić swe przedmioty; pierwsza zupełnie czysto, druga przynaగmnieగ częściowo czysto,
a potem wedle innych także źródeł poznania niż źródło rozumu.

Matematyka od naగdawnieగszych czasów, గakich sięgaగą ǳieగe rozumu luǳkiego, u po-
ǳiw wzbuǳaగącego narodu Greków, szła bezpieczną drogą umieగętności. Wszelako nie
należy myśleć, iż tak, గak logice, gǳie rozum tam tylko ze sobą ma do czynienia, łatwo
గeగ było trafić, a raczeగ sameగ się skierować na tę drogę królewską i sąǳę raczeగ, że długo
się ciągnęło గeగ dreptanie w kółko (zwłaszcza wśród Egipcగan); a zmianę owa przypisać
trzeba rewolucji, któreగ dokonał szczęśliwy pomysł గednego-గedynego człowieka w próbie,
po któreగ nie podobna గuż było zboczyć z drogi, గaką obrać musiano, a bezpieczny po-
chód umieగętności został rozpoczęty i wyznaczony na wszystkie czasy i w nieskończone
oddale. Nie przechowano nam ǳieగów teగ rewolucగi w sposobie myślenia, daleko waż-
nieగszeగ niż odkrycie drogi około sławnego przylądka, ani też ǳieగów szczęśliwca, co గeగ
dokonał. Podanie గednak, przekazane nam przez Diogenesa Laertiosa¹⁷, który wymienia
domniemanego wynalazcę naగdrobnieగszych i wedle pospoliteగ opinii żadnego dowodu
niewymagaగących początków demonstracగi geometryczneగ, stwierǳa, że paniątka prze-
miany, spowodowaneగ pierwszym śladem odkrycia teగ noweగ drogi, wydawać się musiała
matematykom naǳwyczaగ ważną i stąd nie podobna było o nieగ zapomnieć. Temu pierw-
szemu, co okazywał trójkąt równoramienny (czy się zwał Tales czy tam inaczeగ), zabłysło

¹⁷Diogenes Laertios — Diogenes, rodem z Laerty w Cylicగi, żył naగprawdopodobnieగ w drugieగ połowie III
wieku ery naszeగ i గest autorem bogatego zbioru wiadomości o życiu i poglądach filozofów greckich: Περί βίων,
δογμάτων και αποφθεγμάτων των εν φιλοσοφία ευδοκιμησάντων. Naగnowsze wydanie z przekładem łacińskim
ogłosił Ed. Cobet : De vitis, dogmatis et apophthegmatibus clarorum philosophum libri X. Napomknięty przez
Kanta ustęp znaగduగe się tu w ks. I,  i n.: powieǳiano tu, że twierǳenie, iż kąt w półkolu గest prosty, గedni
przypisywali Talesowi, druǳy Pitagorasowi. Zob. F. Ueberweg: Grundriss der Geschichte der Philosophie I §.
Winienem tu zaznaczyć w ogóle, że obగaśnienia tyczące się ǳieగów filozofii czerpię głównie z tego wybornego
źródła. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



światło: gdyż zrozumiał, że nie trzeba mu wybadywać tego, co wiǳi w figurze lub też
w samym గeగ poగęciu i stąd గakby wyuczać się గeగ własności, ale że to, co sam według poగąć
a priori w nią wmyślił i w nieగ przedstawił, winien wytworzyć (za pomocą konstrukcగi);
i że aby coś wieǳieć na pewno a priori, nie powinien przypisywać rzeczy nic po nad to,
co koniecznie wynikało z tego, co on sam w nią włożył, stosownie do swego poగęcia.

Przyrodoznawstwu wiodło się daleko powolnieగ, zanim trafiło im gościniec umieగęt-
ności; dopiero bowiem półtora wieku temu proగekt pomysłowego Bacona z Werulamu
częścią spowodował odkrycie, częścią, ponieważ గuż znaగdowano się na ślaǳie, ożywił గe
barǳieగ, co również daగe się wyగaśnić rychło potem zaszłą rewolucగą sposobu myślenia.
Zastanowię się tutaగ గedynie nad przyrodoznawstwem, opartym na zasadach empirycz-
nych.

Kiedy Galileusz¹⁸ zaczął spuszczać swoగe kule o ciężkości, przez siebie samego obraneగ,
po równi pochyłeగ; albo kiedy Torricelli¹⁹ kazał powietrzu dźwigać ciężar, który wyobra-
ził sobie z góry równym znanemu sobie słupowi wody; albo kiedy w późnieగszym గeszcze
czasie Stahl²⁰ przemieniał metale w wapno a to napowrót w metal, dodaగąc tu coś lub
odeగmuగąc²¹; — to wszystkim badaczom przyrody zabłysło światło. Poగęli oni, że rozum
poznaగe to tylko sam podług swego zamysłu wytwarza, że wraz z zasadami swych sądów
wedle stałych praw winien iść naprzód i zmuszać przyrodę, by na గego pytania odpo-
wiadała; nie zaś dać się tylko woǳić niby na pasku inaczeగ bowiem przypadkowe, bez
z góry obmyślanego planu robione spostrzeżenia nie wiążą się w pewnym koniecznym
prawie, którego przecież rozum szuka i potrzebuగe. Rozum winien ze swymi zasadami,
wedle których zgodne ze sobą zగawiska mogą గedynie uchoǳić za prawa, w గedneగ ręce,
a z eksperymentem, który sobie podług owych zasad obmyślił, w drugieగ, przystępować
do przyrody, wprawǳie po to, ażeby od nieగ się uczyć, ale nie w roli ucznia, daగącego
wmówić sobie wszystko, co zechce nauczyciel, tylko w roli dyplomowanego sęǳiego,
zmuszaగącego świadków do odpowieǳi na pytania, గakie im zadaగe. A więc nawet fizyka
zawǳięcza tak korzystna rewolucగę swoగeగ metody tylko pomysłowi, żeby zgodnie z tym,
co sam rozum wkłada przyrodę, szukać w nieగ tego (nie zaś wmawiać గeగ), czego się od nieగ
musi nauczyć i o czym by sam przez się nic nie wieǳiał. Tym sposobem dopiero przyro-
doznawstwo wyruszyło w bezpieczny pochód umieగętności, kiedy przez tyle stuleci było
po prostu గeno dreptaniem w kółko.

Metafizyce, całkiem odosobnionemu spekulatywnemu poznaniu rozumowemu, które
się zupełnie wynosi ponad wiadomości doświadczalne, i to wyłącznie tylko za pomocą
samych poగęć (nie tak గak matematyka przez ich zastosowanie do oglądania), gǳie więc
rozum musi być własnym uczniem, — los do teగ pory tak nie poszczęścił, żeby zdołała
weగść na bezpieczną ścieżkę umieగętności; గakkolwiek గest starszą, niż wszystkie inne nauki,
i przetrwałaby nawet wówczas, gdyby wszystkie inne pochłonęła całkiem garǳiel wszystko
niszczącego barbarzyństwa. W nieగ bowiem rozum wciąż utyka, nawet wtedy, gdy chce
poగąć a priori (గak sobie pochlebia) te prawa, które stwierǳa naగpospolitsze doświadczenie.

W nieగ trzem niezliczoną ilość razy nawracać w tył, ponieważ przekonywamy się, że
droga nie tam prowaǳi, dokąd chcemy; a co do zgodności గeగ zwolenników w twierǳe-
niach, to od teగ గest ona tak daleką, że wygląda raczeగ na boగowisko, ku temu właściwie,
గak się zdaగe, przeznaczone, by ćwiczyć swe siły w potyczce dla zabawy, lecz na którym
nigdy గeszcze żaden szermierz nie mógł sobie naగmnieగszego mieగsca wywalczyć i na zwy-
cięstwie swoim oprzeć trwałe posiadanie. Nie ma zatem wątpliwości, że గeగ postępowanie
było dotychczas tylko dreptaniem, a co naగgorsza, dreptaniem wśród samych గeno poగęć.

Gǳież przyczyna, że nie można było tu గeszcze odnaleźć bezpieczneగ drogi umieగętno-
ści? Czyż గest niemożliwa? Czemuż więc przyroda nawieǳiła nasz rozum niestruǳonym
dążeniem poszukiwania teగ drogi గako గedneగ z naగważnieగszych spraw swoich? Co więceగ,
గakże mało mamy powodów pokładania ufności w rozumie naszym, kiedy w గedneగ z naగ-
ważnieగszych ǳieǳin ciekawości naszeగ nie tylko nas opuszcza, lecz mamidłami uwoǳi

¹⁸Galileo Galilei (–) — ogłosił prawa spadania ciał w r. . [przypis redakcyగny]
¹⁹Jan Torricelli (–) — uczeń Galileusza, był wynalazcą barometru r. . [przypis redakcyగny]
²⁰Jerzy Ernest Stahl (–), prócz teorii flogistonu, podał mięǳy innymi opisy swoich badań chemicz-

nych nad wapnem metalicznym w ǳiele: Experimenta et observationes chemicae (). [przypis redakcyగny]
²¹Kiedy Galileusz zaczął (…) — nie idę tu ściśle za nicią ǳieగów metody doświadczalneగ, któreగ pierwsze

początki nie są zresztą dobrze znane. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



i w końcu oszukuగe! A może dotychczas nie trafiono tylko na tę drogę? Jakieగ wska-
zówki mamy się trzymać, ażeby przy wznowionym szukaniu mieć naǳieగę, że bęǳiemy
szczęśliwsi niż inni przed nami?

Sąǳiłbym, że przykłady matematyki i przyrodoznawstwa, które przez rewolucగę, od
razu dokonaną, stały się tym, czym są obecnie, dość chyba maగą ponęty, by się nad istotną
częścią przemiany metody, tak korzystneగ dla nich, zastanowić i, o ile pozwala ich analo-
gia, గako poznań rozumowych, z metafizyką, naśladować గą w teగ mierze choćby dla próby
గeno. Dotąd utrzymywano, że całe poznanie nasze winno się stosować do przedmiotów;
wszystkie atoli wysiłki, by o nich coś a priori za pomocą poగęć wywnioskować, przez co
by się rozszerzyły nasze poznania, spełzły na niczym wobec takiego założenia. Sprobuగ-
myż tedy, czy nam w zagadnieniach metafizyki lepieగ się nie powieǳie, గeśli przypuścimy,
że przedmioty winny się stosować do naszego poznania²², co గuż lepieగ zgaǳa z żądaną
możliwością poznania ich a priori, maగącego coś ustanowić o przedmiotach, zanim one
zostaną nam dane. Jest z tym tak samo, గak z pierwszymi myślami Kopernika, który, kie-
dy mu గakoś niedobrze szło z obగaśnieniem ruchów niebieskich w przypuszczeniu, że cała
armia gwiazd obraca się około wiǳa, spróbował, czy by mu się nie lepieగ powiodło, గeśli
wiǳowi każe się obracać a gwiazdy natomiast zostawi w spokoగu. Otóż można podobną
próbę zrobić i w metafizyce co do oglądania przedmiotów. Gdyby oglądanie musiało się
stosować do właściwości przedmiotów, to nie poగmuగę, గakby można o nim coś wieǳieć a
priori; ale గeśli przedmiot (గako obiekt zmysłów) stosuగe się do właściwości naszeగ właǳy
oglądania, to tę możliwość mogę sobie doskonale wyobrazić. A ponieważ nie mogę się
zatrzymać przy tych oglądach, గeżeli maగą się stać poznaniami, lecz muszę గe గako wy-
obrażenia odnieść do czegoś గako do przedmiotu i ten za pomocą tamtych określić: to
mogę albo przypuścić, że pojecia, za pomocą których dokonywam tego określenia, sto-
suగą się również do przedmiotu; a wówczas znowu గestem w tym samym kłopocie, గakim
sposobem mogę coś wieǳieć o tym a priori; — albo też przypuszczam, że przedmioty
czyli, co na గedno wychoǳi, doświadczenie, w którym గe గedynie (గako przedmioty dane)
poznaగemy, stosuగą się do tych poగęć, a wtedy dostrzegam గuż łatwieగsze wyగście, gdyż
i doświadczenie గest roǳaగem poznania, którego rozum wymaga, którego prawidło mu-
szę uznać w sobie, zanim mi గeszcze dane zostaną przedmioty, a więc a priori; prawidło
to wyraża się w poగęciach a priori, do których tedy wszystkie przedmioty doświadczenia
muszą się koniecznie stosować i z nimi zgaǳać. Co się tyczy przedmiotów, o ile te mogą
być pomyślane tylko przez rozum i to w sposób konieczny, ale które w doświadczeniu
zgoła nie mogą być dane (przynaగmnieగ tak, గak గe rozum pomyślał); to próby tworzenia
ich w myśli (bo dać się pomyśleć muszą) wręczą nam potem wspaniały kamień probier-
czy tego, co przyగmuగemy గako zmienioną metodę trybu myślenia, mianowicie, że my
o rzeczach to tylko wiemy a priori, co sami w nie wkładamy²³.

Próba ta udaగe się pomyślnie i obiecuగe metafizyce w pierwszeగ గeగ części, miano-
wicie gǳie się zaగmuగe poగęciami a priori, którym odpowiednie przedmioty, do nich
przystaగące, mogą być dane w doświadczeniu, bezpieczną drogę umieగętności. Po teగ bo-
wiem przemianie trybu myślenia można doskonale wyగaśnić możliwość poznania a priori,

²²Sprobujmyż tedy, czy nam w zagadnieniach metafizyki lepiej się nie powieǳie, jeśli przypuścimy, że przed-
mioty winny się stosować do naszego poznania — zupełnie nowego takiego stanowiska względem przedmiotów
nazwać nie można. Już w V wieku przed Chr. uczył Protagoras: πάντων χρημάτων μέτρον ἐστὶν ἄνθρωπος, τῶν
μὲν ὄντων ὡς ἔστιν, τῶν δὲ οὐκ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν (=„Człowiek గest miarą wszystkich rzeczy, istnieగących, గako
istnieగą, nieistnieగących, గako nie istnieగą”; u Diogenesa Laertiosa, ks. IX, ). Ponieważ Kant lubił zestawiać się
z Kopernikiem, można powieǳieć, iż Protagoras i గego zwolennicy byli dla niego tym, czym Niketas i Filolaos
dla naszego astronoma. [przypis redakcyగny]

²³Co się tyczy przedmiotów, o ile te mogą być pomyślane tylko przez rozum i to w sposób konieczny, ale które
w doświadczeniu zgoła nie mogą być dane (…) — ta metoda, przeగęta od przyrodnika, polega więc na szuka-
niu pierwiastków czystego rozumu w tym, co się przez eksperyment daగe stwierǳić lub zaprzeczyć. Ale że
co do rozbioru twierǳeń czystego rozumu, zwłaszcza gdy te zapuszczaగą się poza wszelkie granice możliwego
doświadczenia, niepodobna wcale zrobić eksperymentu z ich przedmiotami (గak w przyrodoznawstwie); można
więc tego dokonać tylko z pojęciami i zasadami, przyగętymi przez nas a priori, tak గe mianowicie układaగąc,
żeby te same przedmioty mogły być rozpatrywane z dwu stron różnych: z jednej strony గako przedmioty zmy-
słów i rozsądku istnieగące dla doświadczenia, z drugiej zaś strony గako przedmioty tylko pomyślane, istnieగące
dla rozumu odosobnionego i zmierzaగącego poza granice doświadczenia. Jeżeli się okaże, że rozpatrzywszy rze-
czy z tego dwoగakiego punktu wiǳenia, otrzymamy zgodność z zasadą czystego rozumu, a przy గednym tylko
punkcie wiǳenia powstaగe nieuchronny spór rozumu samego z sobą: to eksperyment rozstrzyga na korzyść
słuszności owego rozróżnienia. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



a co ważnieగsza, można dostatecznymi dowodami zaopatrzyć prawa, stanowiące a priori
podstawę przyrody, గako ogółu przedmiotów doświadczenia; a według dotychczasowego
trybu postępowania nie podobna było zrobić ani గednego ani drugiego. Z tego atoli wy-
wodu naszeగ właǳy poznawania a priori, w pierwszeగ części metafizyki, wypływa wynik
zastanawiaగący i dla głównego celu, obrabianego w drugieగ గeగ części, barǳo niekorzystny
napozór, a mianowicie, że nie możemy nigdy wyగść poza granicę możliwego doświadcze-
nia, co przecież గest naగistotnieగszą sprawą teగ umieగętności. Ale na tym właśnie polega
eksperyment odwrotneగ próby prawǳiwości wyniku oweగ pierwszeగ oceny naszego po-
znania rozumowego a priori, mianowicie, że ono rozciąga się గeno na zగawiska, rzecz zaś
samą w sobie natomiast pozostawia wprawǳie గako rzeczywistą samą przez się, lecz przez
nie poznaną. Tym bowiem, co nas pobuǳa musowo wyగść poza granicę doświadczenia
i wszelkich zగawisk, గest Bezwarunkowość, któreగ domaga się koniecznie i całkiem słusznie
rozum w rzeczach samych w sobie, by uzupełnić wszystko, co uwarunkowane, a przez to
szereg warunków wyczerpać. Jeżeli się tedy okaże, iż przypuszczaగąc, że nasze poznanie
doświadczalne stosuగe się do przedmiotów గako rzeczy samych w sobie, Bezwarunkowość
nie da się zgoła pomyśleć bez sprzeczności; przypuszczaగąc natomiast, że nasze wyobrażenie
o rzeczach, గak nam są dane, stosuగe się nie do nich గako rzeczy samych w solne, lecz raczeగ
te przedmioty, గako zగawiska, stosuగą się do naszego trybu wyobrażania, sprzeczność znika;
że zatem Bezwarunkowość napotkać się musi nie w rzeczach, o ile గe znamy (o ile są nam
dane), lecz o ile ich nie znamy గako w rzeczach samych w sobie: — to przekonamy się,
iż uzasadnionym గest, cośmy początkowo przyగęli tylko na próbę²⁴. Atoli, choć rozumo-
wi spekulatywnemu odmówimy wszelkiego powoǳenia na tym polu naǳmysłowości,
zawsze pozostanie nam గeszcze możność próbowania, czy w poznaniu praktycznym nie
znaగduగe się danych, by określić owo transcendentne poగęcie Bezwarunkowości, i tym
sposobem, zgodnie z życzeniem metafizyki, dostać się poza granicę wszelkiego możliwe-
go doświadczenia, z naszym poznaniem a priori, przydatnym గednak tylko dla zamiaru
praktycznego²⁵. A przy takim postępowaniu rozum spekulatywny zrobił nam do takie-
go rozszerzenia przynaగmnieగ wolne mieగsce, choć గe musiał pozostawić pustym; oddaగe
nam గe więc niezaగętym, owszem, wzywa nas, byśmy గe zapełnili, గeżeli potrafimy, గego
praktycznymi danymi²⁶.

Na takieగ próbie zmiany dotychczasowego postępowania metafizyki i na tym, że za
przykładem geometrów i przyrodników przedsiębierzemy całkowitą గeగ rewolucగę, pole-
ga zadanie Krytyki czystego spekulatywnego rozumu. Jest ona rozprawą o metoǳie, a nie
systematem sameగ umieగętności; kreśli గednakże całkowity గeగ zarys zarówno co do గeగ
granic, గak i co do całego wewnętrznego గeగ uczłonkowania. Czysty bowiem spekulatyw-
ny rozum ma to sobie właściwego, że może i powinien zmierzyć własną zdolność swoగą
wedle różnorodności sposobu, w గaki obiera sobie przedmioty myślenia, a nawet z góry
wyliczyć różne sposoby stawiania sobie zagadnień, i tym trybem nakreślić pierwszy rzut
do systematu metafizyki; gdyż, co do pierwszego, w poznaniu a priori nic przedmiotom

²⁴(…) uzasadnionym jest, cośmy początkowo przyjęli tylko na próbę (…) — eksperyment ten czystego rozumu
ma dużo podobieństwa z eksperymentem chemików, zwanym przez nich niekiedy próbą redukcji, w ogóle zaś
postępowaniem syntetycznym. Analiza metafizyka rozǳieliła czyste poznanie a priori na dwa barǳo różne pier-
wiastki, tగ. na rzeczy గako zగawiska i rzeczy same w sobie. Dialektyka łączy znowu oba ku zgoǳie z konieczną
ideą rozumową bezwarunkowości i sąǳi, że ta zgoda nigdy nie powstaగe inaczeగ, గak przez owo rozróżnienie,
które zatem గest prawǳiwe. [przypis autorski]

²⁵pozostanie nam jeszcze możność próbowania, czy w poznaniu praktycznym nie znajduje się danych, by określić
owo transcendentne pojęcie Bezwarunkowości (…) dostać się poza granicę wszelkiego możliwego doświadczenia— గest
to zapowiedź zużytkowania idei Boga, wolności i nieśmiertelności w Krytyce praktycznego rozumu, korzystaగąceగ
z owego swobodnego pola, గakie rozum teoretyczny zostawia poznaniu naǳmysłowemu, z samych czystych
poగęć. [przypis redakcyగny]

²⁶A przy takim postępowaniu rozum spekulatywny zrobił nam do takiego rozszerzenia przynajmniej wolne miej-
sce, (…) wzywa nas, byśmy je zapełnili, jeżeli potrafimy, jego praktycznymi danymi — w ten sposób centralne
prawa ruchu ciał niebieskich nadały temu, co Kopernik przeగmował początkowo tylko గako hipotezę, niezawod-
ną pewność i dowiodły zarazem niewiǳialneగ, budowę świata spaగaగąceగ siły (przyciągania Newtonowego), która
na zawsze pozostałaby nieodkrytą, gdyby tamten pierwszy nie odważył się w sposób przeciwny zmysłom, ale
w istocie prawǳiwy, szukać ruchów, będących przedmiotem obserwacగi, nie w ciałach niebieskich, lecz w ich
wiǳu. I గa też w teగ przedmowie przemianę trybu myślenia, wyłożoną w Krytyce, a podobną do oweగ hipotezy,
stawiam tylko గako hipotezę, chociaż w sameగ rozprawie, by na pierwsze próby takieగ przemiany, będące za-
wsze hipotetycznymi, zwrócić uwagę, dowoǳę గeగ z właściwości naszych wyobrażeń o przestrzeni i czasie, oraz
z pierwiastkowych poగęć rozsądku, nie hipotetycznie, lecz apodyktycznie. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



nie może być przypisanym prócz tego, co myślący podmiot wydobywa z siebie samego;
a co do drugiego, గest ono ze względu na zasady poznawcze całkiem odrębną, dla sie-
bie istnieగącą గednością, w któreగ każdy członek, గak w ciele organizowanym, istnieగe dla
wszystkich innych a wszystkie dla గednego, i nie można przyగąć żadneగ zasady za pewną
pod jednym względem, nie zbadawszy గeగ zarazem pod każdym względem w całkowitym
użyciu czystego rozumu. Za to ma też metafizyka to rzadkie szczęście, గakie żadneగ in-
neగ rozumoweగ umieగętności, maగąceగ do czynienia z przedmiotami (bo logika zaగmuగe
się tylko formą myślenia w ogóle), nie może stać się uǳiałem, iż wprowaǳona przez tę
Krytyką na bezpieczną drogę umieగętności, zdoła całe pole należących do nieగ poznań
obగąć całkowicie, a więc ǳieło swe wykończyć i złożyć గe do użytku potomnych గako
skarbiec niedaగący się గuż nigdy zwiększyć, gdyż ma ona do czynienia tylko z zasadami
i ograniczeniami w ich użytkowaniu, a te ona sama określa. Do takieగ zupełności గest też
ona zobowiązana, గako umieగętność zasadnicza, i trzeba, żeby o nieగ można było powie-
ǳieć: nil actum reputans, si quid superesset agendum [=uważaగąc, że nic nie zrobiono, గeśli
pozostało coś గeszcze do zrobienia].

Ale cóż to z skarb — zapytaగą — który zamyślamy zostawić potomności, daగąc గeగ
oczyszczoną wprawǳie przez krytykę, lecz tym sposobem wprowaǳoną w stan stężały
metafizykę? Przy pobieżnym przeglądaniu tego ǳieła nasunąć się może spostrzeżenie,
గakoby korzyść z niego była tylko ujemną tగ. żebyśmy się nie ważyli wychoǳić ze speku-
latywnym rozumem poza granicę doświadczenia; rzeczywiście గest to pierwsza korzyść.
Niebawem wszakże staగe się ona dodatnią, kiedy się nabierze przekonania, że twierǳenia,
z którymi rozum spekulatywny odważą się wyగść poza swoగą granicę, maగą istotnie za nie-
uchronny skutek nie rozszerzenie, lecz, rozpatrzone dokładnieగ, raczeగ ścieśnienie użytku
rozumu naszego, ponieważ zagrażaగą rzeczywiście rozpostarciem granic zmysłowości, do
któreగ właściwie należą, na wszystko, i tym sposobem wyrugowaniem zupełnym używa-
nia czystego (praktycznego) rozumu. Stąd krytyka, ścieśniaగąca granice, గest wprawǳie
w teగ mierze ujemną, ale znosząc równocześnie przeszkodę, ograniczaగącą owo drugie użyt-
kowanie, a nawet grożącą గego zniszczeniem, w rzeczy sameగ przynosi korzyść dodatnią
i to barǳo ważną, skoro tylko nabęǳie się przekonania, że istnieగe po prostu konieczne
praktyczne (moralne) zastosowanie czystego rozumu, w którym on nieuchronnie rozsze-
rza się poza granice zmysłowości, do czego గednak nie potrzebuగe wcale pomocy rozumu
spekulatywnego, ale musi być zabezpieczonym przeciw గego przeciwǳiałaniu, aby nie
popaść w sprzeczność z samym sobą. Odmawiać dodatniego znaczenia teగ usłuǳe Kry-
tyki znaczyłoby to samo, co twierǳić, że policగa nie zapewnia wcale dodatnieగ korzyści,
ponieważ głównym గeగ zaగęciem గest przecie kłaść hamulec na przemoc, గakieగ obywatele
గedni od drugich doznać by mogli, a przez to zapewnić każdemu możność spokoగnego
i bezpiecznego wykonywania spraw swoich.

Że przestrzeń i czas są tylko formami zmysłowego oglądania, więc tylko warunkami
istnienia rzeczy గako zగawisk, że daleగ nie mamy żadnych poగęć rozsądkowych, zatem i żad-
nych pierwiastków do poznania rzeczy, o ile odpowiadaగące tym poగęciom unaocznienie
danym być nie może, że tedy nie możemy osiągnąć poznania o żadnym przedmiocie గako
o rzeczy sameగ w sobie, lecz tylko గako o obiekcie zmysłowego oglądania tగ. గako o zగa-
wisku: dowoǳi tego analityczna część Krytyki; a stąd co prawda wynika ograniczenie
wszelkiego możliwego spekulatywnego poznania rozumowego do samych przedmiotów
doświadczenia. Mimo to — co zaznaczyć przecie potrzeba — zawsze tu mamy zastrzeże-
nie, że chociaż tych właśnie przedmiotów గako rzeczy samych w sobie poznać nie możemy,
to powinniśmy గe przynaగmnieగ móc pomyśleć²⁷. Inaczeగ bowiem wynikłoby niedorzeczne
twierǳenie, że istnieగe zగawisko bez czegoś, co się zగawia. Otóż przypuśćmy, że, uznane
przez naszą Krytykę za konieczne, rozróżnienie rzeczy గako przedmiotów doświadczenia
od tychże rzeczy గako samych w sobie, wcale me zostało zrobionym; w takim razie zasa-

²⁷(…) tych właśnie przedmiotów jako rzeczy samych w sobie poznać nie możemy, to powinniśmy je przynajmniej
móc pomyśleć (…) — ażebym przedmiot poznał, na to potrzeba, żebym mógł dowieść గego możliwości (czy to
z గego rzeczywistości na podstawie świadectwa doświadczenia, czy też a priori za pomocą rozumu). Ale pomyśleć
mogę, co zechcę, గeśli tylko nie przeczę sam sobie tగ. గeśli moగe poగęcie గest tylko myślą możliwą, chociaż
zaręczyć nie mogę, czy w zakresie wszelkich możliwości odpowiada గeగ గakiś przedmiot czy nie. By takiemu
poగęciu przypisać ważność przedmiotową (realną możliwość, bo tamta była గeno logiczną), do tego trzeba czegoś
więceగ. Lecz tego „więceగ” niekoniecznie należy poszukiwać w teoretycznych źródłach poznania; może się ono
znaగdować i w praktycznych. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



da przyczynowości, a więc mechanizm przyrody w గeగ określeniu, musiałaby mieć wagę
co do wszystkich w ogóle rzeczy గako przyczyn sprawczych. A zatem o teగ sameగ istocie,
np. o duszy luǳkieగ, nie mógłbym powieǳieć, że గeగ wola గest wolną, a przecie zara-
zem i podległą konieczności przyrody, tగ. nie-wolną, — nie popadaగąc w sprzeczność
naగoczywistszą, gdyż w obu twierǳeniach brałem duszę w tym samym znaczeniu, mia-
nowicie గako rzecz w ogóle (గako rzecz samą w sobie), inaczeగ też brać nie mogłem, bez
uprzednieగ Krytyki. Jeżeli గednak Krytyka nie zbłąǳiła, ucząc brać przedmiot w dwo-
jakim znaczeniu tగ. గako zగawisko lub గako rzecz samą w sobie; గeżeli గeగ wywód poగęć
rozsądkowych గest trafny, a więc గeśli i zasada przyczynowości rozciąga się tylko do rzeczy
wziętych w pierwszym znaczeniu, mianowicie o ile są przedmiotami doświadczenia, ale
też same przedmioty w drugim znaczeniu wcale గeగ nie podlegaగą: — to taż sama wola
da się pomyśleć w zగawisku (w widomych czynnościach) గako stosuగąca się nieodwołalnie
do prawa przyrody i o tyle nie-wolna, z drugieగ atoli strony, గako rzecz do siebie sameగ
należąca, prawu przyrody nie podległa, a więc wolna; — i sprzeczności w tym nie bęǳie.
Chociaż tedy nie mogę duszy moగeగ, rozważaneగ z teగ drugieగ strony, poznać spekulatyw-
nym rozumem (tym mnieగ empiryczną obserwacగą), a zatem i wolności గako właściwości
istoty, któreగ przypisuగę pewne ǳiałania w świecie zmysłów, a to dlatego, że taką istotę
musiałbym poznać określoną według గeగ istnienia, a గednak nie w czasie (co గest niemożli-
wym, gdyż poగęciu moగemu nie mogę dać wcale unaocznienia); — mogę గednak pomyśleć
sobie wolność, tగ. wyobrażenie o nieగ nie zawiera w sobie przynaగmnieగ sprzeczności,
గeżeli zastosuగemy nasze krytyczne rozróżnienie dwu roǳaగów wyobrażeń (zmysłowych
i umysłowych) i wypływaగące z niego ograniczenie czystych poగęć rozsądkowych, a więc
i zasad, గakie z nich wynikaగą.

Daగmy tedy na to, że moralność wymaga koniecznie wolności (w naగściśleగszym zna-
czeniu), గako przymiotu naszeగ woli, przytaczaగąc praktyczne w rozumie naszym spoczy-
waగące pierwotne zasady గako dane tegoż a priori, które by bez przyగęcia wolności po
prostu były niemożliwe; że natomiast rozum spekulatywny dowiódł, గakoby wolności
pomyśleć nie można: to owo pierwsze założenie, mianowicie moralne, musi koniecznie
usunąć się przed tym, którego odwrotnik zawiera sprzeczność oczywistą; a więc wolność
a z nią i obyczaగność (gdyż odwrotnik teగże nie zawiera sprzeczności, గeżeli గuż wolność nie
bęǳie wprzód przypuszczona) ustąpić mieగsca mechanizmowi przyrody. Natomiast, kiedy
do moralności niczego więceగ nie potrzebuగę, tylko żeby wolność nie przeciwiła się sama
sobie, a więc dała się przynaగmnieగ pomyśleć, i kiedy nie గestem zmuszony roztrząsać గą
daleగ, czy nie stawia గakieగ przeszkody mechanizmowi przyrody w daneగ czynności (roz-
patrywaneగ w innym wzglęǳie): to nauka obyczaగności zachowuగe swe mieగsce, a nauka
przyrody swoగe; a to stać by się nie mogło, gdyby wprzódy Krytyka nie pouczyła nas
o naszeగ nieuchronneగ niewieǳy co do rzeczy samych w sobie i gdyby nie ograniczyła
wszystkiego, co możemy poznać teoretycznie, do samych గeno zగawisk.

Takiż sam wykład dodatnieగ korzyści krytycznych zasad czystego rozumu dałby się
przeprowaǳić co do poగęcia Boga i pojedynczej przyrody duszy naszeగ; ale go pomĳam ze
względu na krótkość. Nie mogę zatem Boga, wolności i nieśmiertelności ku koniecznemu
praktycznemu użytkowi mego rozumu nawet przyjąć, గeśli równocześnie spekulatywne-
mu rozumowi nie ujmę గego pretensగi do nadmiernych wiadomości, ponieważ on, chcąc
się do nich dobrać, musi się posługiwać takimi twierǳeniami, które, sięgaగąc w istocie
గeno przedmiotów możliwego doświadczenia, zastosowane mimo to do rzeczy, niemogą-
cych stać się przedmiotem doświadczenia, przemieniaగą గe wciąż w zగawiska i tym sposo-
bem wszelkie praktyczne rozszerzenie czystego rozumu podaగą za niemożliwe. Muszę więc
usunąć wieǳę, ażeby zrobić mieగsce dla wiary; a dogmatyzm metafizyki, tగ. przesąd, iż
można w nieగ czynić postępy bez Krytyki czystego rozumu, గest istotnym źródłem wszel-
kieగ sprzeczneగ z moralnością niewiary, która zawsze గest barǳo a barǳo dogmatyczna.

Jeżeli zatem nie może być zbyt trudną rzeczą przekazać potomności testamentem sys-
tematyczną metafizykę, ułożoną według wskazówek Krytyki czystego rozumu, to nie గest
to podarunek, który by mało cenić należało; dość tylko baczyć na uprawę rozumu przez
bezpieczny pochód umieగętności w ogóle, w porównaniu z choǳeniem po omacku i lek-
komyślnym గego uwĳaniem się bez krytyki, — albo też na lepsze spożytkowanie czasu
przez żądną wieǳy młoǳież, która przy zwykłym dogmatyzmie tak wcześnie i tak wie-
le znaగduగe zachęty do wygodnego mędrkowania o rzeczach, których zgoła nie rozumie

  Krytyka czystego rozumu 



i których, tak zresztą గak nikt w świecie, nigdy też nie poగmie; lub nawet do wynaగdywania
nowych myśli i mniemań a tym sposobem do zaniedbywania nauki umieగętności grun-
townych; — naగbarǳieగ zaś wziąć należy na uwagę tę korzyść nieocenioną, że się na całą
przyszłość położy przecie koniec wszelkim zarzutom przeciw moralności i religii i to me-
todą sokratyczną, mianowicie naగగaśnieగszym udowodnieniem niewieǳy przeciwników.
Bo zawsze była na świecie గakaś metafizyka i bęǳie też daleగ, a przy nieగ także znaగǳie
się dialektyka czystego rozumu, gdyż się z nią łączy w sposób naturalny, Pierwszą więc
i naగważnieగszą sprawą filozofii గest odగąć గeగ wszelki szkodliwy wpływ raz na zawsze, a to
mianowicie przez zatamowanie źródła błędów.

Atoli wobec teగ ważneగ zmiany na polu umieగętności i wobec straty, గaką ponieść mu-
si rozum spekulatywny w dotychczasowym swoim uroగonym mieniu, wszystko zresztą,
co się odnosi do ogólneగ sprawy luǳkieగ i do pożytku, గaki ciągnął dotąd świat z nauk
czystego rozumu, pozostaగe w tym samym co i dawnieగ pomyślnym stanie; a strata do-
tyka గeno monopolu szkół, nie zaś interesów luǳi, Zapytuగę naగnieugiętszego dogmatyka,
czy dowód trwania duszy naszeగ po śmierci, wydobyty z poగedynczości substancగi; czy
dowód wolności woli przeciw mechanizmowi powszechnemu, utkany z subtelnych, lubo
bezwładnych, rozróżnień pomięǳy podmiotową a przedmiotową praktyczną konieczno-
ścią; czy dowód istnienia Boga, wysnuty z poగęcia istoty ze wszystkich naగrzeczywistszeగ
(z przypadkowości tego, co zmienne, i z niezbędności pierwszego sprawcy ruchu), —
czy te dowody, wyszedłszy ze szkół, dostały się kiedykolwiek do ogółu i mogły wywrzeć
na గego przekonania wpływ bodaగ naగmnieగszy? A గeżeli tak się nie stało i గeżeli nigdy
spoǳiewać się tego nie można z powodu nieudolności zwykłego zdrowego rozsądku do
tak subtelneగ spekulacగi; natomiast, గeżeli co do pierwszeగ kwesty!, w każdym człowieku
dostrzegalna właściwość గego natury, że doczesność (గako do zadań całego గego przezna-
czenia niedostateczna) nigdy go nie może uczynić zadowolonym, buǳi naǳieగę życia
przyszłego; co do drugieగ, samo గasne przedstawienie obowiązków w przeciwieństwie do
wszelkich uroszczeń skłonności — świadomość wolności, a wreszcie co do trzecieగ, wspa-
niały porządek, piękność i przezorność, wszęǳie w przyroǳie przeglądaగąca, — wiarą
w mądrego i wielkiego stwórcę świata same przez się wywołać muszą, więc wzbuǳić roz-
ciągaగące się na ogół przekonanie, o ile ono polega na podstawach rozumowych: to owo
mienie pozostaగe nie tylko nienaruszonym, lecz raczeగ zyskuగe na znaczeniu przez to, iż
odtąd szkoły dostaną naukę, iżby sobie nie przypisywały గakieగś wyższeగ i dokładnieగszeగ
wiadomości w rzeczy dotycząceగ ogólnego interesu luǳkiego, niż ta, do గakieగ równie ła-
two doగść może wielki (dla nas naగgodnieగszy szacunku) tłum, i żeby poprzestały గedynie
na rozwĳaniu tych powszechnie zrozumiałych a dla moralnego zamiaru wystarczaగących
dowoǳeń.

Zmiana więc dotyczy tylko zarozumiałych pretensగi szkół, które by tutaగ (గak skądinąd
słusznie w wielu innych sprawach) chciały uchoǳić za గedyne znawczynie i przechowy-
waczki prawd takich, z których daగą ogółowi użytkować tylko, ale klucz do nich zatrzy-
muగą przy sobie: quod mecum nescit, solus vult scire videri [=czego nie wie tak గak i గa, to
pragnie udać, że wie sam tylko]. Słusznieగszemu గednak wymaganiu filozofa spekulatyw-
nego czyni się i tu zadość. Pozostaగe on zawsze wyłącznym depozytariuszem umieగętności
pożyteczneగ dla ogółu, choć bez గego wieǳy, mianowicie krytyki rozumu, bo ta nigdy nie
może stać się popularną, ale i być nią nie potrzebuగe; ponieważ గak ludowi nie barǳo tra-
fiaగą do głowy delikatnie wyprzęǳone dowoǳenia o prawach pożytecznych; tak też nie
barǳo na myśl mu przychoǳą równie subtelne przeciw nim zarzuty. Przeciwnie szkoła,
గak każdy człowiek wznoszący się do spekulacగi, popadaగąc nieuchronnie w గedno i drugie,
zobowiązana గest, gruntownym zbadaniem praw rozumu spekulatywnego, raz na zawsze
zaraǳić zgorszeniu, które pręǳeగ czy późnieగ w skutek sporów nawet narodowi musi się
dać uczuć; zgorszeniu, w గakie bez krytyki nieuchronnie wikłaగą się metafizycy (a గako
tacy w końcu i duchowni także), a potem sami fałszuగą nauki swoగe. Krytyka tylko zdoła
podciąć u korzenia materializm, fatalizm, ateizm, wolnomyślną niewiarę, marzycielstwo
i zabobonność, mogące stać się szkodliwymi powszechnie, wreszcie także idealizm i scep-
tycyzm, niebezpieczne raczeగ dla szkół, bo do ogółu z trudnością dostać się zdolne. Gdy
rządy uważaగą za potrzebne zaగmować się i sprawami uczonych, to daleko stosownieగ było-
by dla ich mądreగ opieki nad umieగętnościami గak i nad ludźmi, żeby sprzyగały swoboǳie
krytyki takieగ, przez którą గedynie opracowania rozumowe mogą twardy grunt znaleźć

  Krytyka czystego rozumu 



pod sobą, niż żeby popierały śmieszny despotyzm szkół, podnoszących głośny wrzask
o niebezpieczeństwo publiczne, kiedy się rozǳiera ich siatkę paగęczą, o któreగ ogół nic
nigdy nie wieǳiał i któreగ zatraty nigdy też poczuć nie może.

Krytyka nie గest bynaగmnieగ przeciwną dogmatycznemu trybowi postępowania rozumu
w గego czystym poznaniu, గako umieగętności (gdyż ta musi być zawsze dogmatyczną tగ.
ściśle dowoǳącą z niewątpliwych zasad a priori), lecz గest przeciwną dogmatyzmowi, tగ.
uroszczeniu pomyślnego załatwienia kwestii za pomocą czystego poznania z poగęć (filo-
zoficznych) według zasad, గakie od dawna ma w użyciu rozum, bez roztrząsania sposobu
i prawa, na mocy których do nich doszedł. Dogmatyzm więc గest to dogmatyczne postę-
powanie czystego rozumu bez uprzedniej krytyki własnego swego uzdolnienia. To przeciw-
stawienie nie myśli zgoła przemawiać na rzecz gadatliweగ płytkości pod przywłaszczoną
nazwą popularności, ani też na rzecz sceptycyzmu, załatwiaగącego się z metafizyką barǳo
krótko: owszem, krytyka గest koniecznym uprzednim przygotowaniem do wytworzenia
gruntowneగ metafizyki గako umieగętności, która winna być nieodwołalnie dogmatyczną
i w naగściśleగszym znaczeniu systematyczną, a więc w sposób szkolny (nie popularny) wy-
konaną; nie podobna bowiem odstąpić od wymagania, గakie metafizyka spełnić obiecuగe,
żeby zadania swego dokonała całkiem a priori, więc z zupełnym zaspokoగeniem rozumu
spekulatywnego. W wykonaniu tedy planu, nakreślonego przez Krytykę, tగ. w przyszłym
systemacie metafizyki, musimy póగść kiedyś za ścisłą metodą sławnego Wolfa, naగwięk-
szego wśród wszystkich filozofów dogmatycznych, który po raz pierwszy dał przykład (a
przez ten przykład stał się twórcą dotąd niewygasłego గeszcze ucha gruntowności w Niem-
czech), గak to prawidłowym ustaleniem zasad, గasnym określeniem poగęć, wypróbowaną
ścisłością dowodów, unikaniem śmiałych skoków we wnioskowaniach należy się skiero-
wać na bezpieczną drogę umieగętności. Dlatego właśnie był on wybornie przysposobiony,
by taką umieగętność, గak metafizyka, na tę drogę wprowaǳić, gdyby pomyślał był przede
wszystkim uprzątnąć sobie pole za pomocą krytyki narzęǳia, to గest samego czystego
rozumu. Brak ten గednak przypisać trzeba nie tyle Wolfowi, ile raczeగ dogmatycznemu
sposobowi myślenia గego epoki; i co do tego filozofowie tak గego czasów, గak i wszystkich
poprzednich, nic sobie wzaగem nie maగą do wyrzucenia. Ci, co odrzucaగą zarówno గego
metodę a równocześnie także postępowanie Krytyki czystego rozumu, nie mogą mieć
nic innego na myśli, tylko zupełne pozbycie się więzów umiejętności, przemienienie pracy
w zabawę, pewności w mniemanie, a filozofii w filodoksగę²⁸.

Co się tyczy tego drugiego wydania, to nie chciałem, గak słuszna, ominąć sposobności,
by zapobiec, o ile można, trudnościom i ciemności, z których wynikło zapewne nieగedno
mylne rozumienie, గakie przy ocenie teగ książki nasunęło się, chyba bez moగeగ winy, prze-
nikliwym mężom. W samych twierǳeniach i w ich dowoǳeniu, oraz zarówno w formie
గak i w całości planu nic nie znalazłem do zmienienia; co przypisać należy częścią długie-
mu roztrząsaniu, గakiemu గe poddałem, zanim tę książkę przedstawiłem ogółowi, częścią
właściwości sameగ rzeczy, to గest przyroǳie czystego spekulatywnego rozumu, zawiera-
గąceగ prawǳiwe uczłonkowanie, w którym wszystko గest organem, mianowicie wszystko
dla గednego i każdy szczegół dla wszystkich, w skutek czego każda, choćby naగmnieగsza
ułomność, czy ona గest wadą (błędem) czy brakiem, odkryć się musi nieuchronnie przy
użyciu. W teగ niezmienności utrzyma się, గak mam naǳieగę, systemat ten i nadal. Do ta-
kiego zaufania upoważnia mię nie zarozumiałość, lecz tylko oczywistość eksperymentu,
wykazuగąca గednakowy wynik, czy zdążamy od naగdrobnieగszych pierwiastków do całości
czystego rozumu, czy też wracamy od całości (gdyż i ta istnieగe dla siebie w praktyce
w skutek ostatecznego zamiaru rozumu) do każdeగ poszczególneగ części; gdy tymczasem
próba przemienienia bodaగ naగmnieగszeగ cząstki wywołuగe natychmiast sprzeczności, nie
tylko w systemacie, ale w powszechnym rozumie luǳkim.

²⁸filodoksja — znaczy po grecku właściwie: żąǳa rozgłosu; ale ponieważ wyraz δοξα [doksa] służy także
do określenia pospolitego mniemania w przeciwstawieniu do wieǳy umieగętneగ; więc i filodoksగa przybrała
znaczenie zamiłowania w dowolnych kombinacగach myśli, w pustym rozprawianiu. Ładnie przeciwieństwo to
uwydatnił Trentowski: „Filozofem గest badacz rzetelny, miłuగący prawdę i dlatego przystępuగący do గeగ poznania
po zrzuceniu z siebie గarzma wszelkich obcych zapewnień tగ. z całą swobodą i samoǳielnością; filodoksem zaś —
గest to wyraz z ust Sokratesa — człowiek, co zapoznaగe się z prawdą, ale li dlatego, aby nią kręcił i za గeగ pomocą
nieprawdy dowoǳił” (Myślini I, ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Co do wykładu atoli wiele గest గeszcze do zrobienia; i tu starałem się w tym drugim
wydaniu wprowaǳić poprawki, które maగą zaraǳić గuż to niewłaściwemu rozumieniu
Estetyki, zwłaszcza co do poగęcia czasu, గuż to nieగasności wywodu poగęć rozsądkowych,
గuż to rzekomemu brakowi dostateczneగ oczywistości w dowoǳeniu zasad czystego roz-
sądku, గuż to na koniec fałszywemu tłumaczeniu paralogizmów, zarzucanych psychologii
rozumoweగ. Do tego mieగsca (mianowicie tylko do końca pierwszego rozǳiału dialektyki
transcendentalneగ), lecz nie daleగ rozciągaగą się poczynione przeze mnie zmiany w wy-
kłaǳie²⁹, ponieważ i czas był za krótki i co do reszty nie napotkałem niezrozumienia
u znaగących się na rzeczy i bezstronnych oceniaczy, którzy, choć ich tu nie wymieniam
z należną im pochwałą, odnaగdą sami w odpowiednich mieగscach uwzględnione przeze
mnie napomnienia swoగe.

Z tym wszakże ulepszeniem łączy się pewna mała strata dla czytelnika, strata, któreగ
niepodobna było uniknąć, nie chcąc robić książki zbyt grubą. Mianowicie różne wywody,
które nie należą wprawǳie zasadniczo do wyczerpania całości, lecz których ten i ów czy-
telnik nie barǳo chciałby być pozbawionym, గako skądinąd użytecznych w innym zakre-
sie, musiałem wyrzucić lub podać w skróconym wykłaǳie, by zrobić mieగsce dla nowego
i, గak się spoǳiewam, teraz dostępnego przedstawienia rzeczy. Przedstawienie to co do
twierǳeń a nawet ich dowoǳeń nie zmienia nic: lecz w metoǳie wykładu tu i owǳie
tak się różni od dawnieగszego, iż go przez proste wstawki dokonać nie było podobna. Tę
drobną stratę, daగącą się zresztą powetować wedle upodobania przez porównanie z pierw-
szym wydaniem, wynagroǳi, గak sąǳę, i to z zyskiem, większa zrozumiałość.

²⁹tylko do końca pierwszego rozǳiału dialektyki transcendentalnej (…) rozciągają się poczynione przeze mnie
zmiany w wykłaǳie — właściwym pomnożeniem, ale tylko w sposobie dowoǳenia, nazwałbym to గeno, w któ-
rym podałem nowe odparcie psychologicznego idealizmu oraz ścisły (i గak sąǳę, గedynie możliwy) dowód
przedmiotoweగ rzeczywistości oglądu zewnętrznego. Chociaż by poczytywano idealizm ze względu na istotne
cele metafizyki za całkiem niewinny (గakim w rzeczy sameగ nie గest), to గednak zawsze pozostanie zgorszeniem
filozofii i powszechnego zdrowego rozsądku, że istnienie rzeczy po zewnątrz nas (od których przecie bierzemy
cały materiał do poznań, nawet dla naszego zmysłu wewnętrznego) musimy przyగmować tylko na wiarę i że
nie potrafimy przeciwstawić dostatecznego dowodu, గeżeli komuś przyగǳie do głowy zwątpienie o nim wy-
razić. Ponieważ w wyrażeniach znaగduగe się pewna nieగasność, proszę więc zmienić ów okres w ten sposób:
„Ten trwały czynnik గednak nie może być we mnie oglądem. Wszystkie bowiem określniki moగego istnienia,
daగące się we mnie odnaleźć, są to wyobrażenia i గako takie wymagaగą same wyróżnionego od siebie trwałego
pierwiastku, względnie do którego mogłaby zostać określona ich przemiana, a więc i moగe istnienie w czasie,
w którym one przemianie ulegaగą”. Przeciwko temu dowodowi powieǳą pewnie: గestem przecie bezpośrednio
świadom tego tylko, co గest we mnie, mianowicie moగego wyobrażenia rzeczy zewnętrznych; a zatem pozostanie
wciąż niedowieǳionym, czy coś odpowiadaగącego mu poza mną istnieగe czy nie. Ależ గa przecie గestem świadom
mego istnienia w czasie (a więc i możności określenia go w tym czasie) wskutek doświadczenia wewnętrznego,
a to znaczy coś więceగ niż być świadomym tylko swego wyobrażenia, równa się zaś empirycznej świadomości
mego istnienia, które daగe się określić గedynie przez odniesienie do czegoś, co, związane z moగą egzystencగą, గest
przecież poza mną. Ta świadomość mego istnienia w czasie గest tedy identycznie związana ze świadomością sto-
sunku do czegoś poza mną; గest więc doświadczeniem, a nie uroగeniem, zmysłem, a nie wyobraźnią, czymś, co
nierozłącznie wiąże zewnętrzność z moim zmysłem wewnętrznym; gdyż zmysł zewnętrzny గuż sam w sobie గest
odniesieniem oglądu do czegoś rzeczywistego poza mną; a గego realność, w różnicy od uroగenia, polega tylko
na tym, że się on nierozłącznie wiąże z samym wewnętrznym doświadczeniem గako warunek గego możliwości,
co właśnie tutaగ się ǳieగe. Gdybym z umysłową świadomością mego istnienia, w wyobrażeniu: Jestem, które
towarzyszy wszystkim moim sądom i czynnościom rozsądku mógł złączyć zarazem określenie mego istnienia
przez umysłowe oglądanie; to wówczas dla tego określenia nie byłaby koniecznie potrzebną świadomość stosunku
do czegoś poza mną. Otóż owa umysłowa świadomość iǳie wprawǳie przodem, lecz wewnętrzne oglądanie,
w którym moగe istnienie może być గedynie określonym, గest zmysłowe i związane z warunkiem czasu; a to okre-
ślenie, więc i samo doświadczenie wewnętrzne, zależy od czegoś trwałego, czego we mnie nie ma, a zatem గest
tylko w czymś poza mną, wobec czego గa muszę się rozważać గako zostaగący w stosunku; i tym sposobem, ażeby
możliwym było doświadczenie w ogóle, koniecznie łączyć się musi realność zmysłu zewnętrznego z realnością
wewnętrznego: to znaczy: గestem z గednakową pewnością świadom tego, że poza mną istnieగą rzeczy, które
na móగ zmysł ǳiałaగą, గak గestem świadom, iż గa sam istnieగę określony w czasie. Jakim zaś danym oglądom
odpowiadaగą rzeczywiście przedmioty poza mną, należąc tym samym do zmysłu zewnętrznego, któremu గe przy-
pisać trzeba, a nie wyobraźni; to należy rozstrzygnąć według prawideł, służących do wyróżnienia doświadczenia
w ogóle (nawet wewnętrznego) od uroగenia, przy czym zawsze podstawą bęǳie twierǳenie, że doświadczenie
zewnętrzne rzeczywiście istnieగe. Można do tego dodać గeszcze następną uwagę: wyobrażenie o czymś trwałym
w istnieniu nie గest tym samym co wyobrażenie trwałe, gdyż ono może być barǳo ruchome i zmienne, గak
wszystkie nasze wyobrażenia, nawet wyobrażenia materii, ale odnosi się do czegoś trwałego, co musi być zatem
rzeczą od wszystkich moich wyobrażeń wyróżnioną i zewnętrzną, któreగ egzystencగa zawarta గest koniecznie
w określeniu moగego własnego istnienia i wraz z tym określeniem tworzy గedno-గedyne doświadczenie, które by
nawet wewnętrznie się nie przeగawiło, gdyby nie było (po części) zarazem zewnętrznym. Jak to się ǳieగe? tego
dokładnieగ wyగaśnić niepodobna, tak samo గak tego, గakim sposobem w ogóle pomyśleć możemy coś trwaగącego
w czasie, czego spółbytność z koleగnym przemĳaniem wytwarza poగęcie zmiany. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



W różnych ogłoszonych przez siebie pismach (గuż to przy sposobności oceniania nie-
których książek, గuż to w osobnych rozprawach) zauważyłem z wǳięcznym zadowole-
niem, że duch gruntowności nie zamarł w Niemczech, tylko zakrzyczany został na czas
krótki modnym tonem geniuszkowateగ swobody w myśleniu, i że cierniste ścieżki Kry-
tyki, wiodące do szkolneగ wprawǳie, lecz w tym charakterze గedynie trwałeగ a więc naగ-
niezbędnieగszeగ umieగętności czystego rozumu, nie odstraszyły ǳielnych a గasnych głów
od zaగęcia się nią, dla గeగ opanowania. Tym zasłużonym mężom, tak szczęśliwie łączącym
z gruntownością myśli గeszcze talent przeగrzystego wykładu (którego గa sobie przyznać
nie mogę), pozostawiam wykończenie moగeగ pracy, tu i owǳie ułomneగ గeszcze pod tym
względem; bo w takim wypadku zostać odpartym nie stanowi niebezpieczeństwa zgoła,
lecz raczeగ być niezrozumianym. Co do mnie nie mogę odtąd wdawać się w prowaǳenie
sporów, గakkolwiek starannie baczyć będę na wszystkie wskazówki, czy to od przyగaciół
czy od przeciwników wychoǳące, aby గe odpowiednio zużytkować w przyszłym obro-
bieniu systematu teగ propedeutyki. A ponieważ wśród tych prac గużem się dość głęboko
pochylił ku starości (w tym miesiącu ku sześćǳiesiątemu czwartemu rokowi): muszę
więc oszczędnie szafować czasem, గeśli mam wykonać swóగ plan opracowania metafizyki
zarówno przyrody గak obyczaగów, na potwierǳenie trafności Krytyki rozumu spekula-
tywnego oraz praktycznego; rozగaśnienia zaś ciemności w tym ǳiele początkowo ledwie
podobnych do ominięcia, గak nie mnieగ obrony całości oczekiwać będę od tych zasłużo-
nych mężów, którzy గą obగęli na własność³⁰. W poszczególnych mieగscach daగe się szczypać
każdy wykład filozoficzny (gdyż nie może wystąpić tak opancerzonym గak matematycz-
ny), lubo przy tym uczłonkowanie systematu, rozważanego గako całość, na naగmnieగsze
nie naraża się niebezpieczeństwo; ale ażeby się w nim rozpatrzyć, kiedy గest nowe, nie-
liczni tylko maగą odpowiednią sprawność ducha, a గeszcze nielicznieగsi ochotę, gdyż dla
nich wszelka nowość okazuగe się niedogodną. W każdem też piśmie, zwłaszcza rozwĳa-
గącym się w formie mowy swobodneగ, wyrywaగąc poszczególne mieగsca z ich właściwego
mieగsca i zestawiaగąc గe ze sobą, daగą się wyłowić pozorne sprzeczności, które w oczach
tego, co się spuszcza na cuǳą ocenę, rzucaగą niekorzystne światło na ǳieło; ale temu,
kto owładnął ideą całości, barǳo są łatwe do rozwikłania. Jeżeli గednak teoria ma twardy
grunt pod sobą, to ǳiałanie i przeciwǳiałanie, zagrażaగące గeగ zrazu wielkim niebezpie-
czeństwem, z czasem do tego గeno posłużą, by గeగ nierówności wygłaǳić, a gdy się nią
zaగmą mężowie, oǳnaczaగący się bezstronnością, światłem i prawǳiwą popularnością,
nadać గeగ niebawem elegancగę pożądaną.

Królewiec, w kwietniu 

జ
I. O różnicy mięǳy poznaniem czystym a empirycznym

Żadneగ nie ma wątpliwości, że całe poznanie nasze zaczyna się wraz z doświadcze-
niem³¹; bo czymże innym mogłaby właǳa poznawcza zostać pobuǳoną do ǳiałania,
gdyby nie dokonywały tego przedmioty, które dotykaగą [rühren] zmysłów naszych i గuż
to same wytwarzaగą wyobrażenia, గuż to wprawiaగą w ruch naszą ǳiałalność rozsądkową,
by గe porównywała, łączyła lub odǳielała i w ten sposób przerabiała surowe tworzywo

³⁰tych zasłużonych mężów, którzy ją objęli na własność — tymi mężami, którzy się pierwsi przeగęli nauką Kanta
i których ma on zapewne na myśli w tym mieగscu, byli: Jan Schultz, autor ǳieła wydanego w : Erläuterungen
über des Herrn prof. Kant „Kritik der reinen Vernunft”; Ludwik Henryk Jakob, ze stanowiska Kanta krytykuగący
teoretyczne dowody istnienia Boga: Prüfung der Mendelssohn’schen Morgenstuden ; Karol Krystian Schmidt,
co w r.  ogłosił: Grundriss der Kritik der reinen Vernunft nebst einen Wörterbuch zum leichteren Gebrauch der
Kantischen Schriften; naగbarǳieగ zaś, గako zapalony apostoł noweగ nauki, Karol Leonard Reinhold, co w r. 
rozpoczął w czasopiśmie „Der Deutsche Mercur” popularny wykład: Briefe über die Kantische Philosophie; a on
późnieగ w kilku ǳiełach daleగ గą rozwĳał i od zarzutów bronił. [przypis redakcyగny]

³¹poznanie nasze zaczyna się wraz z doświadczeniem — „doświadczenie” (Erfahrung) గest to według Kanta
„poznanie” (Erkenntniss) przedmiotów (Gegenstände), ukazuగących się nam w przestrzeni i czasie; mogą to być
poznania poszczególne lub też ich zbiór cały. Poznania takie wyróżnić trzeba od prostych wrażeń zmysłowych,
które wcale nie są గeszcze poznaniami i nie tworzą doświadczenia; to bowiem wówczas dopiero powstać może,
gdy do wrażeń dołączymy poగęcia powszechności i konieczności, zaczerpnięte z umysłu naszego. Tego atoli
zasadniczego twierǳenia, że samo doświadczenie nigdy by nam nie dało poగęcia powszechności i konieczności,
Kant nigǳie nie dowoǳi, uważaగąc గe z góry za pewnik. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



[materiał, Stoff ] wrażeń zmysłowych na poznanie przedmiotów, zwane doświadczeniem?
Co do czasu zatem żadne poznanie w nas nie powstaగe przed doświadczeniem a wszelkie
z nim się poczyna.

Chociaż గednak wszelkie poznanie nasze poczyna się wraz z doświadczeniem, nie wy-
pływa przecież całkowicie z doświadczenia. Łatwo bowiem być by mogło, że nawet nasze
poznanie doświadczalne గest czymś złożonym z tego, co otrzymuగemy za pośrednictwem
wrażeń, i z tego, co nasza własna właǳa poznawcza (przez wrażenia zmysłowe గedynie po-
buǳona) wydobywa z siebie sameగ, który to dodatek nie wcześnieగ odróżniamy od owego
tworzywa głównego [Grundstoff ], aż długa wprawa zwróci nań uwagę naszą i uczyni nas
zdolnymi do wyǳielenia go.

Nastręcza się zatem pytanie, wymagaగące co naగmnieగ dokładnieగszego zbadania, nie
zaś natychmiastowego załatwienia według pierwszych pozorów, mianowicie, czy istnieగe
takie poznanie, niezależne od doświadczenia, a nawet od wszelkich wrażeń zmysłowych?
Takie poznania nazywaగą poznaniami a priori³² i odróżniaగą గe od empirycznych, maగących
swe źródła a posteriori, to గest w doświadczeniu.

Wyrażenie to wszakże nie గest గeszcze dostatecznie określonym, by uwydatnić całe
znaczenie, odpowiadaగące przedłożonemu pytaniu. Zwykło się bowiem o nieగednym po-
znaniu, wydobytym ze źródeł doświadczalnych, powiadać, że గe mamy lub pozyskuగemy a
priori, dlatego że go nie wzięliśmy bezpośrednio z doświadczenia, aleśmy గe wyprowaǳi-
li z గakiegoś ogólnego prawidła, które przecież także zawǳięczamy doświadczeniu. I tak
mówią np. o kimś, co odkopał podwaliny swego domu: mógł o tym wieǳieć a priori,
że dom upadnie, to గest, nie powinien był czekać na doświadczenie, aż upadnie rzeczy-
wiście. Atoli nie mógł też wieǳieć tego całkowicie a priori³³. Bo to, że ciała są ciężkie,
że zatem upadaగą. skoro się usunie z pod nich podpora, musiało mu być wpierw znanym
z doświadczenia.

W dalszym tedy ciągu przez poznania a priori nie takie rozumieć bęǳiemy, które po-
wstaగą niezależnie od tego lub owego doświadczenia, ale wręcz niezależne od wszelkiego
doświadczenia. Przeciwstawne im są poznania empiryczne czyli takie, które możliwy-
mi są tylko a posteriori tగ. w skutek doświadczenia. Spomięǳy poznań a priori czystymi
nazywaగą się te, w których nie ma żadneగ przymieszki empiryczneగ. Tak np. twierǳenie:
każda zmiana ma swoగą przyczynę, గest wprawǳie twierǳeniem a priori, ale nie czystym,
ponieważ zmiana గest to poగęcie, które z doświadczenia tylko wydobyć można.

II. Posiadamy pewne poznania a priori, a nawet pospolity rozsądek nigdy bez nich nie
గest

Choǳi tu o cechę, po któreగ byśmy mogli napewno wyróżnić czyste poznanie od
empirycznego. Uczy nas wprawǳie doświadczenie, że coś ma takie a takie własności, ale
nie uczy, że innymi być by nie mogło. Otóż గeżeli po pierwsze znaగǳie się twierǳenie,
które pomyśleć można tylko wraz z గego koniecznością, to గest ono sądem a priori: a గeżeli
nadto nie గest wyprowaǳonym z żadnego innego prócz takiego, które znowuż samo ma
znamię konieczności, to గest wręcz a priori. Po wtóre: Doświadczenie nigdy nie nada-
గe swoim sądom prawǳiweగ czyli ścisłeగ powszechności, tylko umowną i porównawczą
(przez indukcగę), tak że właściwie znaczyć to musi: o ile dotąd zauważyliśmy, nie ma
żadnego wyగątku od tego czy owego prawidła. Jeżeli więc sąd గakiś pomyślimy w ścisłeగ

³²Takie poznania nazywają poznaniami a priori — według Arystotelesa i scholastyków, poznaniem a priori
(πρότερον) గest poznanie z przyczyny (cognitio ex causa lub per causa); a posteriori (ὕστερον) poznanie ze skutków
(cognitio ex effectu); przy czym Arystoteles rozróżniał గeszcze, bacząc na czasowy stosunek przyczyny do skutku:
πρότερον (ὕστερον) πρὸς ἡμᾶς (dla nas) i πρότερον (ὕστερον) τη ψύσει (z natury). W ciągu wieku XVIII takie
poగęcie zatarło się, a natomiast zaczęto apriorycznymi nazywać poznania osiągnięte za pomocą wnioskowania;
aposteriorycznymi zaś poznania za pomocą spostrzeżeń zmysłowych. U Wolffa గest గuż takie określenie: eruere
veritatem a priori=elicere nondum cognita ex aliis cognitis ratiocinando; eruere veritatem a posteriori=solo sensu.
Za takim określeniem poszedł Baumgarten […], a za nim Kant, który ze sweగ strony wprowaǳił odróżnienie
aprioryczności bezwzględneగ (czystej) i względneగ, odróżnienie całkiem obce pierwotnemu znaczeniu wyrażenia.
A trzeba odróżnienie to mieć na pamięci, ażeby nie oskarżać Kanta o sprzeczność z samym sobą, gdyż przy
końcu pierwszego rozǳiału Wstępu […] zdanie o przyczynowości nazywa nieczystym a priori, a w ǳiale drugim
[…] podaగe go za przykład aprioryczności sądu; tam bowiem położył nacisk na poగęcie zmiany; tu na poగęcie
powszechności i konieczności. [przypis redakcyగny]

³³nie mógł też wieǳieć tego całkowicie a priori — w wielu wydaniach znaగduగemy tu mylne wyrażenie: „cał-
kowicie a posteriori”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



గego powszechności, to గest tak, że nie dopuszczamy żadnego zgoła wyగątku, to nie గest
on wywieǳiony z doświadczenia, lecz ma doniosłość wręcz a priori. Empiryczna zatem
powszechność గest tylko dowolnym stopniowaniem doniosłości od takieగ, która obeగ-
muగe większą część wypadków, do takieగ, która obeగmuగe wszystkie, గak np. w zdaniu:
wszystkie ciała są ciężkie. Natomiast gǳie ścisła powszechność należy do istoty sądu,
tam wskazuగe ona odrębne źródło poznawcze tegoż sądu, mianowicie właǳę poznawania
a priori. A więc konieczność i ścisła powszechność są to niezawodne znamiona poznania
a priori i nierozłącznie do siebie wzaగem należą. Atoli ponieważ przy ich użyciu łatwieగ
గest niekiedy wykazać przypadkowość w sądach, niż ich empiryczne ograniczenie³⁴; al-
bo też ponieważ czasami barǳieగ przekonywaగącym bywa wykazać nieograniczoną po-
wszechność, nadaną przez nas pewnemu sądowi, niż గego konieczność: przeto lepieగ గest
posługiwać się osobno owymi dwoma wspomnianymi sprawǳianami, bo każdy z nich
sam przez się గest niezawodny.

Że takie konieczne i w naగściśleగszym znaczeniu, więc czyste sądy a priori istnie-
గą rzeczywiście w poznaniu luǳkim, łatwo dowieść. Chcemy przykładu z umieగętności?
dość గeno pomyśleć o wszystkich twierǳeniach matematyki: chcemy przykładu z naగpo-
spolitszeగ praktyki rozsądkoweగ? może ku temu posłużyć twierǳenie, że wszelka zmiana
musi mieć గakąś przyczynę; owszem w tym drugim przykłaǳie poగęcie przyczyny zawie-
ra w sobie tak widocznie poగęcie konieczności powiązania ze skutkiem i poగęcie ścisłeగ
powszechności prawidła, że przepadłoby całkowicie, gdybyśmy గe chcieli, గak to zrobił
Hume, wyprowaǳić z częstego zestawiania tego, co się odbywa, z tym, co poprzeǳa,
i z wypływaగącego stąd przyzwyczaగenia (więc z podmiotoweగ గedynie konieczności) do
koగarzenia ze sobą wyobrażeń. Nawet nie uciekaగąc się do takich przykładów na dowie-
ǳenie rzeczywistości czystych zasad a priori w naszym poznaniu, moglibyśmy dowieść
ich nieoǳowności dla umożliwienia samegoż doświadczenia, a zatem a priori. Bo skąd by
samo doświadczenie powzięło swą pewność, gdyby wszystkie prawidła, według których
postępuగe, były wciąż empiryczne tylko, a więc przypadkowe? Stąd nie można im chy-
ba przyznać znaczenia pierwszych zasad. Tu wszakże na tym możemy poprzestać, żeśmy
czyste użycie naszeగ właǳy poznawczeగ wraz z గego znamionami గako fakt przedstawili.

Nie tylko గednak w sądach, lecz nawet w poగęciach wykazuగe się aprioryczny początek
niektórych z nich. Odrzućcie po kolei ze swego doświadczalnego poగęcia ciała wszystko,
co w nim గest empiryczne, tగ. barwę, twardość lub miękkość, ciężar, nieprzenikliwość,
— a pozostałaby గeszcze przestrzeń, గaką owo ciało (które గuż całkiem znikło) zaగmowało,
teగ zaś గuż odrzucić nie możecie. Podobnież, lubo swoగe empiryczne poగęcie గakiegoś cie-
lesnego czy niecielesnego przedmiotu pozbawicie wszelkich własności, గakie podaగe wam
doświadczenie; to nie możecie గednak odగąć mu tych, które w myśli waszeగ wystawiaగą
go గako substancగę lub też coś przynależnego substancగi (aczkolwiek to poగęcie obeగmuగe
większy zakres niż poగęcie przedmiotu w ogóle). Musicie tedy, znagleni koniecznością,
z గaką się wam to poగęcie narzuca, przyznać, że ono ma swą sieǳibę a priori w waszeగ
właǳy poznawczeగ³⁵.

³⁴Atoli ponieważ przy ich użyciu łatwiej jest niekiedy wykazać przypadkowość w sądach, niż ich empiryczne ogra-
niczenie — idąc za wskazówką E. Adicksa, przestawiłem tu części zdania, ponieważ sens tego wymaga. Po-
wszechnie czyta się w tym mieగscu: „Weil es aber im Gebrauche derselben bisweilen leichter ist, die empirische
Beschränktheit derselben, als die Zuࢲälligkeit in den Urtheilen (…) zu zeigen”. [przypis tłumacza]

³⁵I. O różnicy mięǳy poznaniem czystym a empirycznym (…) II. Posiadamy pewne poznania a priori (…)
— zamiast tych dwu pierwszych rozǳiałów wstępu znaగduగe się pierwszym wydaniu, gǳie wstęp ma tylko
dwie części (I. Idea filozofii transcendentalnej, II. Poǳiał filozofii transcendentalnej), następny króciutki wykład:
„Doświadczenie గest bez wątpienia pierwszym wytworem, గaki uskutecznia nasz rozsądek, opracowuగąc surowy
materiał wrażeń zmysłowych. Właśnie przez to గest ono pierwszym oświeceniem, a w dalszym rozwoగu tak
niewyczerpanym w nowym nauczaniu, że złączone razem życie wszystkich przyszłych pokoleń nigdy nie po-
czuగe braku nowych wiadomości, గakie mogą być na tym oncie zebrane. Mimo to nie గest ono bynaగmnieగ
గedynym polem, na którym by nasz rozsądek dał się zamknąć. Powiada nam ono wprawǳie, że coś istnieగe, ale
nie powiada, że tak koniecznie a nie inaczeగ być musi. Dlatego też nie daగe nam wcale prawǳiweగ powszech-
ności, a rozum, który takich właśnie poznań wielce గest żądny, bywa przez nie raczeగ drażniony niż zaspakaగany.
Otóż takie powszechne poznania, maగące zarazem cechę konieczności wewnętrzneగ, muszą być od doświad-
czenia niezależne, గasne same przez się i pewne; nazywaగą గe tedy poznaniami a priori; gdy przeciwnie to, co
zapożyczonym గest tylko, గak to powiadaగą, od doświadczenia, poznaగe się గeno a posteriori czyli empirycznie.
Otóż okazuగe się, co గest niezmiernie godne uwagi, że nawet wśród naszych doświadczeń plączą się poznania,
które muszą mieć początek a priori i które może do tego గeno służą, by zaprowaǳić łączność mięǳy naszy-
mi wyobrażeniami zmysłowymi. Albowiem, kiedy się nawet z wyobrażeń usunie wszystko, co zawǳięczamy

  Krytyka czystego rozumu 



III. Filozofia potrzebuగe umieగętności, która by określiła możliwość, zasady i obszar
wszelkich poznań a priori

Ważnieగszym గeszcze atoli, niż wszystko poprzednie, గest to, że pewno poznania po-
rzucaగą nawet pole wszelkich możliwych doświadczeń i za pomocą poగęć, którym odpo-
wiadaగący przedmiot nigǳie w doświadczeniu nie może być dany, rozszerzaగą pozornie
zakres sądów naszych poza wszelkie గego granice.

I na takich to właśnie poznaniach, wybiegaగących ponad świat zmysłowy, w których
doświadczenie dostarczyć nie może ani wskazówki ani sprostowania, opieraగą się badania
rozumu naszego, poczytywane przez nas z powodu ważności swoగeగ za daleko przednieగ-
sze a z powodu celu ostatecznego za daleko wzniośleగsze, niż wszystko, czego nauczyć
się może rozsądek na polu zగawisk; przyczym narażaగąc się nawet na niebezpieczeństwo
błąǳenia, odważamy się raczeగ na wszystko, niżbyśmy mieli zaniechać tak doniosłych
poszukiwań, czy to z గakiegoś względu na trudności i wątpliwości, czy też wskutek lek-
ceważenia i zoboగętnienia.

Tymi nieuchronnymi zagadnieniami samego czystego rozumu są: Bóg, Wolność i Nie-
śmiertelność. Umieగętność zaś, któreగ zadanie ostateczne, przy użyciu wszystkich środków
przygotowawczych, zmierza właściwie tylko do rozwiązania tych zagadnień, nazywa się
metafizyką, a గeగ postępowanie గest z początku dogmatyczne. to znaczy, podeగmuగe się ona
wykonania, pewna siebie, nie roztrząsnąwszy wprzódy, czy rozum podoła lub nie podoła
tak wielkiemu przedsięwzięciu³⁶.

Otóż wydaగe się przecie rzeczą naturalną, że opuściwszy pole doświadczenia, nie przy-
stąpimy, z poznaniami nie wiadomo skąd nam przybyłymi i na rachunek twierǳeń,
których początku nie znamy, do wznoszenia natychmiast budowli, nie upewniwszy się
poprzednio co do గeగ podwalin przez staranne badania: — że zatem przede wszystkim
zadamy raczeగ pytanie, గakim sposobem rozsądek przyగść może do tych wszystkich po-
znań a priori, i గaki też maగą one zakres, doniosłość i wartość. Rzeczywiście nic w tym
naturalnieగszego, గeśli się przez wyraz: naturalny poగmuగe to, co ǳiać się winno w sposób
słuszny i rozumny; ale గeśli przezeń rozumiemy to, co się ǳieగe pospolicie, to znów nic
naturalnieగszego i zrozumialszego nad to, iż takiego badania nie podeగmowano przez czas
długi. Jedna bowiem część owych poznań, matematyczna, cieszy się od dawna posiada-
niem pewności i przez to rozbuǳa przyగazne oczekiwanie i co do innych, chociażby te
miały całkiem odmienną przyrodę. Prócz tego, kiedy się గest poza kołem doświadczenia,
to ma się pewność, iż doświadczenie nas nie pobĳe. Powab rozszerzenia poznań swoich
గest tak wielki, że tylko గakaś wyraźna sprzeczność, w గaką się popadnie, może wstrzymać
w dalszym pochoǳie. Sprzeczność atoli da się wyminąć, kiedy uroగenia swoగe barǳo
ostrożnie urząǳimy, choć uroగeniami być wskutek tego nie przestaగą.

Matematyka daగe nam świetny przykład, గak daleko, niezależnie od doświadczenia,
zaగść możemy w poznaniu a priori³⁷. Otóż ona zaగmuగe się przedmiotami i poznaniami

zmysłom, to pozostaగą przecie గeszcze pewne pierwotne poగęcia i z nich zroǳone sądy, które musiały powstać
całkiem a priori, niezależnie od doświadczenia, ponieważ one to sprawiaగą, że o przedmiotach ukazuగących się
zmysłom możemy więceగ powieǳieć (a przynaగmnieగ sąǳimy, że możemy powieǳieć), niżby nauczyć zdoła-
ło samo doświadczenie, i że owe twierǳenia zawieraగą w sobie prawǳiwą powszechność i ścisłą konieczność,
గakich nie może dostarczyć samo empiryczne poznanie”. [przypis tłumacza]

³⁶Tymi nieuchronnymi zagadnieniami (…) — ustęp od słów: „Tymi nieuchronnymi zagadnieniami” do „tak
wielkiemu przedsięwzięciu” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

³⁷Matematyka daje (…) przykład, jak daleko (…) zajść możemy w poznaniu a priori — apriorycznego pocho-
ǳenia twierǳeń matematyki Kant nie dowoǳi nigǳie. Matematycy teగ miary co B. Riemann i H. Helmholtz
uznaగą owszem empiryczną podstawę „pewników” geometrycznych, chociaż wraz z Kantem przyగmuగą aprio-
ryczność samych wyobrażeń przestrzeni i czasu గako umysłowo koniecznych organizacyగnych współczynników
dla wszelkich empirycznych danych na polu geometrii. Zob. Ueberweg Geschichte der Philosophie der Nauzeit
wyd. IX, t. IV,  i n. Por. też rozprawę Benno Erdmanna: Die Axiome der Geometrie . Spomięǳy wielu
innych zasługuగą na uwagę wywody Jana Stuarta Milla, który w swoim Systemacie logiki dedukcyjnej i induk-
cyjnej poświęcił rozǳiał V księgi II dowoǳeniu (polemizuగąc z przeciwnymi poglądami Whewella: Philosophy
of Discovery), że pewniki geometryczne są uogólnieniami wyprowaǳonymi ze spostrzeżeń. Myśl główna గe-
go argumentacగi mieści się w § , gǳie mówiąc o możności unaoczniania sobie w myśli różnych twierǳeń
geometrycznych (గakby w odpowieǳi na zapatrywania Kanta, którego zresztą zgoła nie uwzględnia), powiada:
„Nie bylibyśmy uprawnieni do zastępowania obserwacగi rzeczywistości przypatrywaniem się obrazowi w umy-
śle naszym, gdyby nas nie nauczyło długie doświadczenie, że przymioty rzeczywistości wiernie się powtarzaగą
w obrazie; tak గak wtedy dopiero wolno nam z naukowego punktu wiǳenia opisywać గakieś zwierzę, które-
gośmy nigdy nie wiǳieli, według wizerunku గego zdగętego dagerotypowo (fotograficznie), gdyśmy rozległym
doświadczeniem nabyli przekonania, że przypatrywanie się takiemu wizerunkowi ściśle się równoważy z ob-

  Krytyka czystego rozumu 



dopóty గeno, dopóki się one daగą przedstawiać przez unaocznienie. Okoliczność ta గednak
łatwo uchoǳi uwagi, gdyż unaocznienie w myśli może być dane nawet a priori, a stąd
ledwie się wyróżnia od czystego గeno poగęcia. Uగęty takim dowodem potęgi rozumu, po-
pęd do rozszerzenia poznań nie wiǳi zgoła żadnych granic. Leciutki gołąb, przeszywaగący
swobodnym lotem powietrze, czuగący przecież గego opór, mógłby powziąć wyobrażenie,
że mu się daleko lepieగ గeszcze powieǳie w przestrzeni bezpowietrzneగ. Podobnie Pla-
ton porzucił świat zmysłowy, stawiaగący rozsądkowi tak ciasne obręby, i puścił się poza
గego granice, na skrzydłach idei, w próżną przestrzeń czystego rozsądku. Nie spostrzegł,
że wysiłkami swoimi nie toruగe sobie wcale drogi, gdyż nie miał żadnego oparcia, niby
podstawy, na któreగ by mógł się wyprostować i przy któreగ mógłby sił swych użyć, ażeby
ruszyć z mieగsca rozsądek. Zwykły to గednak los rozumu luǳkiego w zakresie spekula-
cగi, że wykończa swoగą budowlę గak można naగrychleగ i potem dopiero zastanawia się,
czy też fundament dobrze został położony. A wtedy wyszukuగe się naగróżnorodnieగszych
ubarwień, by wlać w nas otuchę co do గego doskonałości; lub też by zgoła odrzucić takie
spóźnione i niebezpieczne badanie. Co nas wszakże podczas budowy uwalnia od wszelkieగ
troski i podeగrzliwości i schlebia nam pozorną gruntownością, to rzecz następna. Wiel-
ki, a może naగwiększy ǳiał zaగęcia rozumu naszego polega na rozczłonkowywaniu poగęć,
గakie o przedmiotach గuż mamy. To dostarcza nam mnóstwa poznań, które, chociaż są
po prostu tylko wyగaśnieniami czy tłumaczeniami tego, co się w poగęciach naszych (lubo
w sposób splątany గeszcze) గuż myślowo zawierało, bywaగą cenione na równi z nowymi
wiadomościami przynaగmnieగ co do formy, గakkolwiek co do materii czyli treści nie roz-
szerzaగą wcale posiadanych przez nas poగęć, tylko గe na części rozkładaగą. A że z tego
postępowania wynika rzeczywiste poznanie a priori, daగące się bezpiecznie i pożytecznie
rozwĳać, rozum więc pod tym pozorem przemyca, nie spostrzegaగąc tego nawet, twier-
ǳenia całkiem innego roǳaగu, w których do danych poగęć dołącza całkiem obce i to
aprioryczne, lubo nie wiadomo, గak on do nich dociera, i lubo takie pytanie zgoła nawet
na myśl nam nie przychoǳi.

Zamierzam więc zaraz na początku pomówić o różnicy tego dwoగakiego roǳaగu po-
znania.

IV. O różnicy mięǳy sądami analitycznymi a syntetycznymi³⁸
We wszystkich sądach, w których występuగe stosunek podmiotu do orzeczenia (roz-

ważamy tu tylko sądy twierǳące, gdyż potem łatwo to zastosować do przeczących), sto-
sunek ten dwoగakim sposobem wyrazić się może. Albo orzeczenie B należy do podmiotu
A గako coś, co w tym poగęciu A (w sposób utaగony) గest zawarte; albo też B leży całkiem
poza poగęciem A, chociaż się znaగduగe z nim w związku. W pierwszym wypadku nazy-

serwacగą oryginału”. Warto też odczytać rozumowania A. Baina w గego Logice (przekład polski ). [przypis
redakcyగny]

³⁸O różnicy mięǳy sądami analitycznymi a syntetycznymi — różnicę mięǳy sądami analitycznymi a synte-
tycznymi zazwyczaగ określano w sposób następuగący: metoda, podnosząca się przez rozczłonkowywanie danego
poగęcia od rzeczy uwarunkowaneగ do poznania warunków, a wreszcie zasad, గest analityczną; metoda zaś scho-
ǳąca od zasad do poznania rzeczy uwarunkowaneగ గest syntetyczną. Kant uznał za analityczny taki tylko sąd,
w którym orzeczenie గest rozwinięciem గeno poగęcia, zawartego w podmiocie według prawidła scholastyków:
Quid in subiecto est implicite, in praedicato est explicite. Ale ponieważ w podmiot można włożyć, w miarę roz-
winięcia umysłu, mnieగ albo więceగ; zatem dla గednych sąd może być w tym znaczeniu గeszcze analitycznym,
kiedy dla innych musi się wydawać గuż syntetycznym. Zob. E. Adickes w wydaniu Krytyki czystego rozumu s.
, . Przedmiotowego czynnika, który by nas zmuszał do ścisłego rozróżnienia sądów analitycznych od syn-
tetycznych, dopatrzyć trudno. Dla przykładu dość bęǳie powołać się na fakt, że toż samo zdanie, które Kant
poczytuగe za analityczne (wszystkie ciała są rozciągłe), Trentowski uważa za syntetyczne. Oto గego słowa: „Mó-
wiąc np. wszelkie ciało గest rozciągłe; wszelka myśl గest duchoweగ natury; każda idea గest గednym i tymże samym
umysłem, — wydaగę zdania składnicze [syntetyczne], bo rozciągłość గest poగęciem, w którym rzeczy; duchowa
natura poగęciem, w którym myśli; a umysł poగęciem, w którym idee składają się w metafizyczną గedność. Skład-
nicze zdania, గako zdania zestroగu wszystkości w గedność, i గako przeciwniki empirycznych zdań rozkładniczych,
są zdaniami metafizycznymi. Kant i filozofia niemiecka, uważaగąc zdania rozkładnicze za zdania a priori, byli
zniewoleni przez loiczną awożność [konsekwencగę] do uగrzenia w zdaniach składniczych zdań a posteriori. Stąd
powstało owo sławne pytanie: Wie sind die synthetischen Urtheile a priori möglich? które Kant postawił na czele
sweగ Krytyki rozumu i usiłował rozwiązać z wielką pracą, potem i mozołem. Pytanie to ulęgło się przez błędne
poగęcie zdań rozkładniczych i składniczych. Jakkolwiek Krytyka rozumu Kantowska గest czcigodnym, pożytecz-
nym i słusznie sławnym ǳiełem; opiera się przecież na oczywistym niezrozumieniu swego zadania” (Myślini II,
s. ). Zresztą sam Kant w Nauce o metoǳie […] dał przykład, గak sądy syntetyczne, mianowicie empiryczne,
mogą być różne u różnych luǳi, stosownie do stopnia ich wieǳy i bystrości; గeden np. w poగęciu „złota” może
mieścić więceగ znamion niż drugi, bo గeden bęǳie గe znał lepieగ, dokładnieగ niż drugi. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



wam sąd analitycznym, w drugim — syntetycznym. Sądy analityczne (twierǳące) są to
więc takie, w których połączenie orzeczenia z podmiotem pomyślane zostało na mocy
tożsamości; takie zaś, w których połączenie to pomyślane zostało bez utożsamienia, na-
zywam syntetycznymi. Pierwsze można by nazwać także sądami wyjaśniającymi, drugie
sądami rozszerzającymi, ponieważ tamte przez orzeczenie nic nie dodaగą do poగęcia pod-
miotu, tylko గe przez rozczłonkowanie ǳielą na poగęcia częściowe, które w nim గuż były
(choć sposobem powikłanym) pomyślane; gdy tymczasem sądy syntetyczne do poగęcia
podmiotu dodaగą orzeczenie, które w nim nie było pomyślane i żadnym rozczłonkowy-
waniem nie mogłoby z niego być wydobytym. Na przykład, kiedy powiadam: wszystkie
ciała są rozciągłe, గest to sąd analityczny: ponieważ nie potrzebuగę wychoǳić poza poగę-
cie, గakie mam o ciele, by odnaleźć rozciągłość గako z nim połączoną, lecz tylko poగęcie to
rozczłonkować, tగ. uświadomić sobie గeno tę rozmaitość, గaką w nim zawsze myślą upa-
truగę, by napotkać tu owo orzeczenie. Jest to zatem sąd analityczny. Przeciwnie, kiedy
powiadam: wszystkie ciała są ciężkie, to orzeczenie గest tu czymś zupełnie innym od tego,
co mam w samym poగęciu ciała w ogóle. Dodaniem takiego orzeczenia tworzy się więc
sąd syntetyczny.

Sądy doświadczalne, గako takie, są wszystkie syntetyczne. Byłoby bowiem niedorzecz-
nym opierać sąd analityczny na doświadczeniu, gdyż nie potrzebuగę zgoła wychoǳić poza
swoగe poగęcia, aby powziąć sąd, a więc świadectwo doświadczenia గest mi zbyteczne. Że
ciało గest rozciągłe — to twierǳenie, pewne a priori, nie zaś sąd doświadczalny. Zanim
bowiem przeగdę do doświadczenia, mam గuż wszystkie warunki do mego sądu w poగę-
ciu, z którego mogę na mocy zasady sprzeczności wydobyć గeno orzeczenie a przez to
zarazem uświadomić sobie konieczność sądu, o któreగ doświadczenie nawet by mnie nie
pouczyło. Przeciwnie, గakkolwiek w poగęcie ciała w ogóle nie włączam orzeczenia cięż-
kości, to przecież owo poగęcie oznacza przedmiot doświadczenia గedną గego częścią, do
któreగ mogę zatem dodać గeszcze inne części tegoż doświadczenia, గak gdyby należały do
pierwszeగ. Mogę poగęcie ciała poznać poprzednio analitycznie za pomocą cech rozciągło-
ści, nieprzenikliwości, kształtu itp., które wszystkie zamykaగą się w tym poగęciu. Otóż
rozszerzam swoగe poznanie i oglądaగąc się na doświadczenie, z którego wydobyłem to
poగęcie ciała, spostrzegam, że ciężkość zawsze się wiąże z powyższymi cechami, i dodaగę
గą syntetycznie గako orzeczenie do owego poగęcia. A zatem na doświadczeniu to opiera się
możliwość syntezy orzeczenia ciężkości z poగęciem ciała, ponieważ oba poగęcia, chociaż się
nie zawieraగą గedno w drugim, należą గednakże, lubo w sposób przypadkowy, do siebie,
గako części pewneగ całości, mianowicie doświadczenia, które గest również syntetycznym
połączeniem oglądów³⁹.

Lecz w sądach syntetycznych a priori brak zupełnie tego środka pomocniczego, Kie-
dy mam wyగść poza poగęcie A, by uznać poగęcie B గako z nim związane, czymże గest to,
na czym się wspieram i na czym synteza staగe się możliwą? kiedy nie mam tu możności
rozeగrzenia się za tym na polu doświadczenia. Weźmy zdanie: Wszystko, co się ǳieగe,
ma swoగą przyczynę. W poగęciu czegoś, co się ǳieగe, myślę wprawǳie o istnieniu, przed
którym czas upływa itp. a stąd daగą się wyprowaǳić sądy analityczne. Ale poగęcie przy-
czyny leży całkowicie poza owym poగęciem i zapowiada coś odmiennego od tego, co się
ǳieగe, a więc wcale się nie zawiera w tym drugim wyobrażeniu. Jakim tedy sposobem
mogę wypowiadać coś zupełnie odmiennego od tego, co się ǳieగe w ogóle, i uznawać
poగęcie przyczyny, chociaż w tamtym niezawarte, za należące do niego i to nawet koniecz-

³⁹Sądy doświadczalne, jako takie — zamiast ustępu: „Sądy doświadczalne, గako takie (…) syntetycznym po-
łączeniem oglądów” గest w pierwszym wydaniu, co następuగe: „Otóż widać stąd: ) że przez sądy analityczne
poznanie nasze wcale się nie rozszerza, tylko poగęcie, గakie గuż mam, zostaగe rozłożone i memu rozumieniu
uprzystępnione; ) że przy sądach syntetycznych oprócz poగęcia podmiotu muszę mieć గeszcze coś innego ⒳
na czym opiera się rozum, aby uznać orzeczenie, w owym poగęciu niezawarte, za należące do niego. Wobec
sądów empirycznych, czyli doświadczalnych nie ma się w teగ mierze trudności żadneగ. Bo to x గest całkowitym
doświadczeniem co do przedmiotu, o గakim myślę w poగęciu A, stanowiącym część గeno tego doświadcze-
nia. Chociaż bowiem w poగęcie ciała w ogóle nie włączam orzeczenia ciężkości, oznacza ono గednak całkowite
doświadczenie za pomocą గedneగ గego części, do któreగ zatem mogę dodać inne గeszcze części tegoż samego
doświadczenia, గako należące do pierwszeగ. Mogę poగęcie ciała poznać poprzednio analitycznie za pomocą cech
rozciągłości, nieprzenikliwości, kształtu itp., które wszystkie zamykaగą się w tym poగęciu. Otóż rozszerzam swo-
గe poznanie i oglądaగąc się na doświadczenie, z którego wydobyłem to poగęcie ciała, spostrzegam, że ciężkość
zawsze się wiąże z powyższymi cechami. Doświadczeniem tedy గest owo x, które leży za poగęciem A, i na którym
opiera się możliwość syntezy orzeczenia ciężkości B z poగęciem A”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



nie należące? Czymże tu గest to nieznane x, na którym rozum się wspiera. గeśli sąǳi, że
poza poగęciem A odnaగǳie obce mu orzeczenie B, które pomimo to poczytuగe za zwią-
zane z nim? Nie może to być doświadczenie, ponieważ przytoczona zasada dodaగe drugie
wyobrażenie do pierwszego, nie tylko przypisuగąc mu większą powszechność, lecz takie
konieczność, a więc całkiem a priori i z samych గedynie poగęć. Otóż właśnie na takich
twierǳeniach syntetycznych, to గest rozszerzaగących, polega całe zadanie naszego speku-
latywnego poznania a priori, gdyż analityczne są wprawǳie niesłychanie ważne i potrzeb-
ne, ale po to గeno, by osiągnąć taką wyraźność poగęć, గakieగ wymagamy do bezpieczneగ
i rozległeగ syntezy, గako do zdobyczy rzeczywiście noweగ.

V. We wszystkich umieగętnościach teoretycznych rozumu mieszczą się sądy synte-
tyczne గako zasady⁴⁰

. Sądy matematyczne wszystkie są syntetyczne. Twierǳenie to uszło, zdaగe się, uwagi
dotychczasowych roztrząsaczy rozumu luǳkiego, a nawet wprost sprzeciwia się wszystkim
ich zapewnieniom, chociaż గest nieodparcie pewnym, a w zastosowaniu barǳo ważnym.
Przekonawszy się bowiem, że wnioski matematyków wszystkie wysnuwaగą się wedle prawa
sprzeczności (czego wymaga przyroda każdeగ pewności apodyktyczneగ); wmówiono więc
sobie, że i same zasady poznaగemy na mocy prawa sprzeczności; a w tym się mylono;
bo zdanie syntetyczne może być istotnie utworzone wedle prawa sprzeczności, lecz tym
tylko sposobem, iż przybierze się గakieś inne zdanie syntetyczne, z którego można tamto
wywnioskować, — nigdy zaś samo przez się.

Przede wszystkim trzeba zauważyć, że właściwe twierǳenia matematyczne zawsze są
sądami apriorycznymi, nie zaś empirycznymi, gdyż mieszczą w sobie konieczność, któreగ
z doświadczenia wziąć niepodobna. Atoli, గeżeli ktoś nie zechce się na to zgoǳić, niech
i tak bęǳie; ograniczam moగe twierǳenie tylko do czysteగ matematyki, któreగ poగęcie
samo గuż wskazuగe, iż ona zawiera w sobie nie empiryczne, lecz గeno czyste poznanie a
priori.

Wolno by zrazu pomyśleć, że twierǳenie: 7 +5 = 12 గest tylko sądem analitycznym,
wynikaగącym z poగęcia sumy siedmiu i pięciu według prawa sprzeczności. Jednakże za-
stanowiwszy się dokładnieగ, wiǳimy, że poగęcie sumy  i  nic w sobie więceగ nie zawiera
గak tylko złączenie obu liczb w గedną-గedyną, ale przez to wcale గeszcze nie zostało pomy-
ślanym, గaka to గest ta liczba, co obie tamte obeగmuగe. Poగęcie dwunastu bynaగmnieగ nie
గest pomyślane గuż przez to, żem sobie pomyślał złączenie siedmiu i pięciu, i choćbym
గak naగdłużeగ rozczłonkowywał swoగe poగęcie o takieగ możliweగ sumie, to nie napotkam
w nim przecież dwunastu. Potrzeba wyగść poza te poగęcia, przywołuగąc na pomoc una-
ocznienie, odpowiadaగące గedneగ z dwu liczb, np. swoగe pięć palców, albo (గak Segner
w swoగeగ Arytmetyce) pięć punktów, i dopiero koleగno గednostki danych w ogląǳie pięciu
dołączać do poగęcia siedmiu. Biorę tedy naగprzód liczbę , a dla poగęcia  przywoławszy
ku unaocznieniu na pomoc palce swoగeగ ręki, dodaగę koleగno గednostki, które poprzed-
nio skupiłem, by wytworzyć liczbę , w owym moim obrazie, do liczby , i wiǳę tym
sposobem powstaగącą liczbą . Że  maగą być dołączone, to గuż wprawǳie pomyślałem
w poగęciu sumy= 7 + 5, ale nie to, że ta suma równa గest . Twierǳenie zatem aryt-
metyczne గest zawsze syntetyczne; o czym przekonywamy się tym wyraźnieగ, im trochę
większe bierzemy liczby, bo wtedy widać గasno, że choćbyśmy nie wiem గak wykręcali
i obracali nasze poగęcia, to nie przywoławszy unaocznienia na pomoc, nigdy byśmy nie
mogli odnaleźć sumy przez samo rozczłonkowywanie naszych poగęć.

Podobnież żadne zasadnicze twierǳenie czysteగ geometrii nie గest analityczne. Że linia
prosta pomięǳy dwoma punktami గest naగkrótszą — to zdanie syntetyczne. Moగe bowiem

⁴⁰V. We wszystkich umiejętnościach teoretycznych rozumu (…) — Rozǳiał V i VI dodał Kant dopiero w dru-
gim wydaniu. W pierwszym zamiast nich znaగduగą się zdania stanowiące przeగście do VII rozǳiału wydania II:
„Kryగe się tu więc pewna taగemnica [»Gdyby któremu z dawnych przyszło było na myśl choćby zadać గeno to
pytanie, to by się ono potężnie opierało wszystkim aż do naszych czasów systematom czystego rozumu i oszczę-
ǳiło tyle próżnych prób, podeగmowanych na ślepo, bez wieǳy o tym, z czym się ma właściwie do czynienia«
(przypis autora).], któreగ wyగawienie może గedynie uczynić pewnym i niezawodnym postęp na bezgranicznym
polu czystego poznania rozsądkowego, mianowicie wykryć z należytą powszechnością podstawy możliwości
sądów syntetycznych a priori, wyświetlić warunki umożliwiaగące każdy ich gatunek i całe to poznanie (stano-
wiące osobny dla siebie roǳaగ) w pewnym całokształcie według pierwotnych źródeł, poǳiałów, obszaru i granic
oznaczyć nie pobieżnym గeno zarysem, lecz określić całkowicie i w sposób dla wszelakiego użytku dostateczny.
Tyle tymczasowo o właściwości znamionuగąceగ sądy syntetyczne”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



poగęcie o tym, co proste, nie mówi mi nic o wielkości, lecz గedynie tylko o గakości. Poగęcie
więc czegoś naగkrótszego గest tu dodanym i nie może być wydobyte z poగęcia linii prosteగ
za pomocą żadnego rozczłonkowywania. Trzeba tedy wziąć i tu na pomoc unaocznienie,
bo tylko za గego pośrednictwem umożliwia się synteza.

Niektóre గeno nieliczne twierǳenia przyగmowane przez geometrów są istotnie anali-
tycznymi i opieraగą się na zasaǳie sprzeczności; ale one గako zdania identyczne, służą też
tylko za pasmo w metoǳie, a nie గako zasady, np. 𝑎 = 𝑎 tగ. całość równa się sama sobie,
albo (𝑎 + 𝑏) > 𝑎, tగ. całość గest większa od sweగ części. Ale i takie nawet twierǳenia,
chociaż ich ważność wynika z samych poగęć, dlatego tylko dopuszczone są w matematyce,
że przedstawić గe można w unaocznieniu. Jedynie z dwuznaczności wyrażenia powstaగe
w nas zazwyczaగ przekonanie, గakoby orzeczenie takich sądów apodyktycznyœh mieści-
ło się గuż w naszym poగęciu i గakoby zatem sąd był analityczny. Mianowicie, do danego
poగęcia musimy dołączyć w myśli pewne orzeczenie, a ta konieczność tkwi గuż w samych
poగęciach. Ale pytanie nie w tym leży, co mamy dołączyć w myśli do danego poగęcia, ale
co w nim rzeczywiście myślimy; a wówczas okazuగe się, że orzeczenie dołącza się wprawǳie
do owych poగęć w sposób konieczny, ale nie గako pomyślane w samym poగęciu, tylko za
pośrednictwem unaocznienia, które musi dopomóc poగęciu⁴¹.

. Przyrodoznawstwo (Fizyka) mieści w sobie sądy syntetyczne a priori jako zasady. Przy-
toczę గeno parę zdań dla przykładu, గako to, że we wszystkich zmianach świata cielesne-
go ilość materii pozostaగe niezmienną, albo że w każdym uǳielaniu się ruchu ǳiałanie
i przeciwǳiałanie zawsze muszą być sobie równe. W obu tych zdaniach widoczną గest
nie tylko konieczność, a więc ich początek aprioryczny, ale i to także, że są sądami synte-
tycznymi. W poగęciu bowiem materii nie myślę o గeగ trwałości, lecz tylko o గeగ obecności
w przestrzeni przez wypełnienie teగże. Wychoǳę więc rzeczywiście poza poగęcie materii,
by coś a priori do niego dodać w myśli, czego w nim nie pomyślałem. Zdanie to nie గest
tedy analitycznym, ale syntetycznym, a గednak pomyślanym a priori; — i tak też గest we
wszystkich innych twierǳeniach czysteగ części Przyrodoznawstwa.

. W Metafizyce, choćbyśmy గą poczytywali tylko za poszukiwaną dotąd గedynie, lecz
przecie z przyrody rozumu luǳkiego nieoǳowną umieగętność, powinny mieścić się syn-
tetyczne poznania a priori; nie o to bynaగmnieగ గeగ choǳi, by tylko rozczłonkowywać
poగęcia, గakie tworzymy sobie a priori o rzeczach, i przez takie rozczłonkowywanie ob-
గaśniać గe analitycznie, lecz chcemy rozszerzyć nasze poznania a priori, do czego musimy
się posługiwać takimi twierǳeniami, które do danego poగęcia przyczyniaగą coś, co w nim
nie było zawarte, i przy pomocy sądów syntetycznych a priori zaగść tak daleko, żeby samo
doświadczenie zdążyć za nami nie zdołało, np. w zdaniu: świat musi mieć గakiś pierwszy
początek itp. Metafizyka więc tym sposobem, przynaగmnieగ ze względu na cel swój, składa
się z samych zdań syntetycznych a priori.

VI. Ogólne zadania czystego rozumu
Już przez to barǳo dużo się zyskuగe, kiedy się może mnóstwo poszukiwań podcią-

gnąć pod formułę గednego-గedynego zadania, przez to bowiem ułatwia się nie tylko sobie
własne swoగe zaగęcie, określaగąc గe dokładnie, lecz i każdemu innemu, chcącemu గe zbadać,
sąd, czyśmy uczynili zadość swoగemu przedsięwzięciu czy też nie. Otóż właściwe zadanie
czystego rozumu zawiera się w pytaniu:

Jakim sposobem mogą powstawać sądy syntetyczne a priori?
Że metafizyka znaగdowała się dotychczas w tak chwieగnym stanie niepewności i sprzecz-

ności, przypisać to należy teగ tylko przyczynie, że tego zadania nie przywołano sobie wcze-
śnieగ na myśl, a może nawet i różnicy mieǳy sądami analitycznymi a syntetycznymi. Od
spełnienia zadania tego lub też od przekonywaగącego dowodu, że owa możliwość, którą
żąda ono poznać wyraźnie, wcale nie istnieగe naprawdę, zależy byt lub upadek metafi-
zyki, Dawid Hume⁴², który spośród wszystkich filozofów naగbarǳieగ się przybliżył do

⁴¹Niektóre jeno nieliczne twierǳenia przyjmowane przez geometrów (…) — cały prawie ustęp o sądach ma-
tematycznych wszedł do II wyd. Krytyki z Prolegomenów Kanta’ zob. przekład polski tego ǳiełka, przez R.
Piątkowskiego, s. –. [przypis tłumacza]

⁴²Dawid Hume który spośród wszystkich filozofów najbarǳiej się przybliżył do tego zadania — Hume w ten
sposób streszcza swóగ wykład dotyczący zasady przyczynowości czyli „koniecznego powiązania ze sobą” pewnych
obగawów: „Każde wyobrażenie గest odbiciem గakiegoś poprzedniego wrażenia lub czucia, a gǳie nie możemy
odnaleźć wrażenia, możemy być pewni, że tam nie ma wcale wyobrażenia. We wszystkich poszczególnych wy-

  Krytyka czystego rozumu 



tego zadania, lecz nie obmyślił go w sposób należycie określony i w గego powszechności,
zatrzymawszy się గeno przy syntetycznym zdaniu o związku skutku ze swoగą przyczyną
(principium causalitatis), sąǳił, iż wykazał, że takie zdanie a priori గest całkiem niemoż-
liwe. Wedle గego wniosków wszystko, co nazywamy metafizyką, byłoby prostym oma-
mieniem rzekomego rozumowego myślenia o tym, co w istocie zapożyczone గeno zostało
z doświadczenia a wskutek nałogu nabrało pozoru konieczności. Do takiego zapatrywa-
nia, burzącego wszelką czystą filozofię, nigdy by on nie był doszedł, gdyby miał był przed
oczyma nasze zadanie w గego powszechności; zrozumiałby bowiem, że wedle గego dowo-
ǳenia nie mogłaby istnieć także czysta matematyka, ponieważ ta zawiera niewątpliwie
twierǳenia syntetyczne a priori; a od takiego poglądu uchroniłby go pewnie గego zdrowy
rozsądek,

W rozwiązaniu powyższego zadania mieści się గuż zarazem możliwość czystego użycia
rozsądku w założeniu i wykonaniu wszystkich umieగętności, zawieraగących syntetyczne
poznanie a priori przedmiotów, tగ. mieści się odpowiedź na pytania:

Jakim sposobem może powstać czysta matematyka?
Jakim sposobem może powstać czyste przyrodoznawstwo?
Co do tych umieగętności, ponieważ rzeczywiście są one dane, można nader stosownie

pytać: jakim sposobem są one możliwe, bo że możliwymi być muszą, dowoǳi tego ich
rzeczywiste istnienie⁴³. Ale co się tyczy metafizyki, to dotychczasowy గeగ lichy rozwóగ oraz
ta okoliczność, że o żadneగ dotąd nam przedłożoneగ co do naగistotnieగszego punktu గeగ
celu nie można powieǳieć, గakoby rzeczywiście istniała — sprawiaగą, iż każdemu słusznie
nasunąć się musi wątpliwość, czy గest możliwa.

A గednak ten roǳaj poznania należy w pewnym wzglęǳie uważać także za dany;
i metafizyka, chociaż nie గako umieగętność, to గako skłonność przyroǳona (metaphysica
naturalnis) గest również rzeczywista. Rozum bowiem luǳki zmierza niepowstrzymanie,
nie powodowany samą tylko próżnością wieǳenia wiele, lecz zmuszony własną potrzebą,
aż do takich pytań, na które nie może odpowieǳieć ani doświadczalne użycie rozumu
ani zaczerpnięte stąd zasady; toteż istotnie we wszystkich luǳiach, gdy się w nich rozum
wzniesie do spekulacగi, po wszystkie czasy istniała గakaś metafizyka i pozostanie w nich
na zawsze.

I o nieగ tedy గawi się pytanie:
Jakim sposobem może powstać metafizyka jako skłonność przyroǳona?

padkach ǳiałania ciał lub umysłów nie ma nic, co by wywoływało గakieś wrażenie siły lub konieczneగ łączności,
a zatem nie może też poddawać wyobrażenia o nich. Atoli kiedy ukazuగe się kilka గednostaగnych wypadków,
a zawsze za tym samym przedmiotem iǳie ten sam skutek; wówczas zaczynamy urabiać sobie poగęcie przyczyny
i łączności. Wtedy czujemy nowe czucie czy wrażenie, to గest nałogową łączność w myśli lub wyobraźni mięǳy
pewnym przedmiotem a గego zwykłym towarzyszem; a czucie to గest źródłem tego wyobrażenia, którego po-
szukuగemy [tగ. poగęcia przyczynowości]. Albowiem gdy wyobrażenie to powstaగe z pewneగ liczby podobnych do
siebie wypadków, a nie z గednego poszczególnego wypadku, musi zatem powstawać z teగ cechy, గaką się pew-
na liczba wypadków różni od każdego wypadku poszczególnego. Ależ owa nałogowa łączność, czyli przeగście
przez wyobraźnię గest గedyną cechą, గaką się one różnią od siebie. W każdym innym szczególe są sobie równe.
Pierwszy wypadek ruchu, uǳielonego przez zderzenie się dwu kul bilardowych, గaki wiǳieliśmy, గest zupełnie
podobny do każdego wypadku, గaki nam następnie wiǳieć się zdarzy, z tym tylko wyగątkiem, że za pierwszym
razem nie mogliśmy wywnioskować గednego skutku z drugiego, a możemy zrobić to teraz po długim szeregu
గednostaగnego doświadczenia”. („Every idea is copied from some preceding impression or sentiment; and where we
cannot find any impression, we may be certain there is no idea. In all single instances of the operation of bodies or
minds, there is nothing that produces any impression, nor consequently can suggest any idea of power on necessary
connection. But when many uniform instances appear, and the same object is allways followed by the same event,
we then begin to entertain the notion of cause and connection. We then feel a new sentiment or impression, to wit,
a customary connection in the thought or imagination between one object and its usual attendant; and this sentiment
is the original of that idea which we seek for. For as this idea ariaes from a number of similar instances, and not
from any single instance; it must arise from that circumstance, in which the number of instances differ from every
individual instance. But this customary connection or transition of the imagination is the only circumstance in which
they differ. In every other particular the are alike”); por. Hume: Enquiry concerning human understanding, odǳiał
VII, sekcగa  pod sam koniec. W wyd. Essays literary, moral and political, Londyn, Ward. Lock et Co. b. r. s.
. [przypis redakcyగny]

⁴³Co do tych umiejętności, ponieważ rzeczywiście są one dane (…) bo że możliwymi być muszą, dowoǳi tego
ich rzeczywiste istnienie — co do czystego przyrodoznawstwa można by గeszcze mieć wątpliwości. Atoli dość się
rozpatrzyć w rozmaitych twierǳeniach napotykanych na początku właściweగ fizyki empiryczneగ, గako to o stałeగ
ilości materii, o bezwładności, równości ǳiałania i przeciwǳiałania itd., a rychło nabierze się przeświadczenia,
że one tworzą: physicam puram (lub: rationalem), która zaiste zasługuగe na to, by గą odǳielnie rozważać గako
osobną umieగętność w ciasnym czy szerokim, ale bądź co bądź w całym గeగ zakresie. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



To znaczy: గakim sposobem z przyrody powszechnego rozumu luǳkiego wypływaగą
pytania, które zadaగe sobie czysty rozum i na które odpowieǳieć, o ile zdoła, znaglony
గest własnym swym wymaganiem?

Atoli, ponieważ przy wszystkich dotychczasowych próbach odpowieǳi na te natu-
ralne pytania, np. czy świat ma początek czy też గest od wieków? itp. zachoǳiły wciąż
nieuchronne sprzeczności; nie można zatem poprzestać na sameగ przyroǳoneగ skłonno-
ści do metafizyki, tగ. na czysteగ właǳy rozumoweగ, z któreగ bądź co bądź wyrasta గakaś
metafizyka (mnieగsza o to గaka); lecz trzeba odszukać możliwość doగścia z nią do గakieగś
pewności czy to wieǳy czy też nie-wieǳy o przedmiotach, to గest możliwość albo roz-
strzygnięcia గeగ pytań o przedmiotach, albo też o mocy lub nie-mocy rozumu wydawania
o nich sądu; a więc o możności bezpiecznego rozszerzenia naszego czystego rozumu lub
też o oznaczenie mu określonych i niewątpliwych obrębów. To ostatnie pytanie, wypły-
waగące z powyższego powszechnego zadania, byłoby więc takie:

Jakim sposobem może powstać metafizyka jako nauka?
Krytyka rozumu prowaǳi tedy w końcu nieodwołalnie do umieగętności; dogmatycz-

ne గego użycie bez krytyki wieǳie natomiast do bezpodstawnych zapatrywań, którym
przeciwstawić można równoważne z pozoru, a zatem do sceptycyzmu.

Umieగętność ta nie może też mieć wielkieగ odstraszaగąceగ obగętości, ponieważ zatrud-
nia się nie przedmiotami rozumu, których rozmaitość గest nieskończona, lecz tylko sa-
ma sobą; zagadnieniami, wydobywaగącemu się z własnego గeగ łona, nasuwanymi గeగ nie
przez przyrodę rzeczy, różnych od nieగ, ale przez గeగ własną; ponieważ wreszcie, poznaw-
szy naగprzód dokładnie własną właǳę wobec przedmiotów, mogących się గeగ nastręczyć
w doświadczeniu, łatwo గeగ bęǳie określić wyczerpuగąco i na pewno obszar i granice swe-
go usiłowanego użycia poza obrębami wszelkiego doświadczenia. Można tedy i potrzeba
wszystkie dotychczas dokonane próby wytworzenia metafizyki w sposób dogmatyczny
uważać za niebyłe; gdyż co w గedneగ lub drugieగ గest analitycznym, mianowicie samym
rozczłonkowaniem poగęć, towarzyszących a priori rozumowi naszemu, nie stanowi గesz-
cze bynaగmnieగ celu, lecz గest tylko przygotowaniem do właściweగ metafizyki, zamierza-
గąceగ rozszerzyć syntetycznie poznanie a priori, i do tego celu się nie nadaగe, ponieważ
pokazuగe tylko, co się w tych poగęciach zawiera, a nie to, గak my a priori dochoǳimy
do takich poగęć, aby według nich móc określić ich należyte użycie w zastosowaniu do
przedmiotów wszelkiego poznania w ogóle. Niewiele też potrzeba samozaparcia na to, by
się wyrzec tych roszczeń, ponieważ niezaprzeczalne a przy dogmatycznym postępowaniu
nieuchronne sprzeczności rozumu z samym sobą గuż od dawna odebrały każdeగ dotych-
czasoweగ metafizyce wszelkie poważanie. Więceగ natomiast wytrwałości zażyć wypadnie,
by się trudnością zwewnątrz a oporem z zewnątrz nie dać powstrzymać i umieగętności, dla
rozumu luǳkiego niezbędneగ, któreగ każdy wystaగący konar można wprawǳie odciąć, ale
niepodobna wyrwać korzenia, — za pomocą innego, dotychczasowemu wprost przeciw-
nego opracowania w końcu raz గuż przecie dopomóc do wzrostu pomyślnego i owocnego.

VII. Idea i poǳiał odrębneగ umieగętności pod nazwą Krytyki czystego rozumu
Z tego wszystkiego wypływa tedy idea odrębneగ umieగętności, mogąceగ się nazywać

Krytyką czystego rozumu⁴⁴. Bo rozum గest właǳą, dostarczaగącą nam zasad poznania a
priori. A więc czystym rozumem గest ten, co zawiera zasady poznania czegoś zgoła a prio-
ri. Organonem⁴⁵ czystego rozumu byłby ogół tych zasad, wedle których wszystkie czyste
poznania a priori mogą być nabywane i rzeczywiście tworzone. Dokładne rozwinięcie
takiego organonu wydałoby systemat czystego rozumu. Ale ponieważ od tego barǳo

⁴⁴idea odrębnej umiejętności, mogącej się nazywać Krytyką czystego rozumu (…) — w pierwszym wydaniu:
„(…) która by mogła posłużyć do krytyki czystego rozumu. A czystym zwie się każde poznanie, niezmieszane
z niczym sobie obcym. Mianowicie zaś nazywamy zgoła czystym takie poznanie, w którym nie ma wcale przy-
mieszki doświadczenia i wrażenia, które గest możliwe całkiem a priori. Otóż rozum గest właǳą (…)” itd. [przypis
tłumacza]

⁴⁵Organon — Organonem nazwano zbiór pism Arystotelesa, dotyczących logiki, గako narzęǳia do rozbioru
i udokładnienia naszych poగęć. W గednym z tych pism (Τοπικά [Topika] VIII, ) powieǳiał Stagiryta, że ważną
గest dla osiągnięcia poznania umieగętnego pomocą (ὄργανον [organon]), byśmy umieli wyciągać wyniki ze zdań
sobie przeciwnych; a w Metafizyce (IV, ), że do badań nad bytem rzeczywistym (ὂν ᾗ ὄν) wtedy dopiero zabrać
się można, gdy się zapoznało z Analityką. Te orzeczenia posłużyły uczniom Arystotelesa do nazwania గego ǳieł
logicznych organonem. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



wiele się wymaga, a గeszcze nie wiadomo, czy tu możliwym గest w ogóle rozszerzenie
naszego poznania i w గakich wypadkach stać się to zdoła; możemy więc umieగętność sa-
meగ oceny czystego rozumu, గego źródeł i granic, uważać za propedeutykę do systematu
rozumu czystego. Takieగ propedeutyki niepodobna nazwać nauką [doktryną], lecz tyl-
ko krytyką czystego rozumu, a గeగ pożytek ze względu na spekulacగę byłby istotnie tylko
uగemny (negatywny), służyłby nie do rozszerzenia, ale do rozగaśnienia గeno rozumu na-
szego i chronienia go od błędów, co przecież గest గuż zyskiem barǳo wielkim.

Nazywam transcendentalnym wszelkie poznanie, zaగmuగące się w ogóle nie tak przed-
miotami, గak naszym sposobem poznawania przedmiotów, o ile ten ma być możliwym
a priori⁴⁶. Systemat takich poగęć zwałby się filozofią transcendentalną. Ale teగ na początek
żądać byłoby znowuż za dużo. Albowiem, gdy taka umieగętność musiałaby w całości za-
wierać zarówno poznanie analityczne, గak syntetyczne a priori; ma ona, ze względu na nasz
zamiar, zbyt wielki obszar, ponieważ my analizę o tyle గeno ciągnąć zamyślamy, o ile గest
niezbędnie potrzebna, by zasady syntezy aprioryczneగ — o co nam tutaగ właśnie choǳi
— roztrząsnąć w całym ich zakresie. Badanie to, którego właściwie nie możemy nazwać
nauką [doktryną], tylko krytyką transcendentalną, gdyż గeగ zadaniem nie గest rozszerze-
nie samych poznań, గeno ich sprostowanie, oraz danie kamienia probierczego do oceny
wartości lub bezwartości wszelkich poznań a priori, — stanowi przedmiot obecneగ pracy
naszeగ. Krytyka taka గest więc przygotowaniem, గeśli da się, do గakiegoś Organonu, a గe-
śli to się nie powieǳie, to przynaగmnieగ do గego Kanonu⁴⁷, wedle którego mógłby bądź
co bądź kiedyś być wyłożony, zarówno analitycznie గak syntetycznie, systemat filozofii
czystego rozumu, czy on zasaǳać się bęǳie na rozszerzeniu czy też na samym గeno wy-
tknięciu granic గego poznania. Bo że to గest możliwym, że owszem taki system mógłby
niezbyt wielką mieć obగętość tak, iż można by mieć naǳieగę wykończenia go całkowicie,
daగe się to గuż z góry z tego osąǳić, że tu nie przyroda rzeczy, która గest niewyczerpana,
lecz rozsądek, wydaగący sądy o przyroǳie rzeczy, a i ten znowu tylko ze względu na swe
poznanie a priori, stanowi przedmiot, którego zasób, ponieważ nie potrzebuగemy szukać
go zewnątrz, nie może się utaić przed nami i wedle słusznego domysłu dosyć గest szczupły,
by go się dało całkowicie obగąć, wedle గego wartości lub bez wartości oznaczyć i poddać
należyteగ ocenie.

Tym mnieగ oczekiwać tu należy krytyki książek i systematów czystego rozumu, lecz
tylko krytyki samego czystego rozumu గako właǳy poznawczeగ. Wtedy గeno, gdy się గą
ma za podstawę, posiada się niewątpliwy kamień probierczy do oceny treści filozoficz-
neగ dawnych i nowych ǳieł w tym zawoǳie; w przeciwnym razie niepowołany ǳieగopis
i sęǳia ocenia bezpodstawne zapatrywania innych za pomocą własnych, również bezpod-
stawnych⁴⁸.

Filozofia transcendentalna గest to idea umieగętności⁴⁹, do któreగ krytyka czystego ro-
zumu ma nakreślić cały plan architektonicznie, to గest według zasad, z całkowitym porę-
czeniem za zupełność i bezpieczeństwo wszystkich części, składaగących się na tę budowlę.
Jest ona systematem wszystkich zasad czystego rozumu⁵⁰. Że krytyka ta nie nazywa się
గuż samą filozofią transcendentalną, stąd tylko wynika, iż aby stać się zupełnym systema-
tem, musiałaby ona zawierać także dokładną analizę całego poznania luǳkiego a priori.
Otóż krytyka nasza musi wprawǳie bądź co bądź roztoczyć przed oczyma całkowite wyli-
czenie wszystkich pojęć zasadniczych, wytwarzaగących owo wspomniane czyste poznanie;
ale słusznie się powstrzymuగe od dokładneగ analizy tychże poగęć, గak i od całkowitego
przeglądu wszystkich pochodnych. Bo naగprzód taki rozbiór nie prowaǳiłby do celu,

⁴⁶jak naszym sposobem poznawania przedmiotów, o ile ten ma być możliwym a priori — w pierwszym wydaniu:
„naszymi apriorycznymi poగęciami o przedmiotach”. [przypis tłumacza]

⁴⁷kanon — w pierwotnym znaczeniu pion; w ogóle wszystko, co służy do utrzymania rzeczy w pionowym
położeniu; przenoście służy do określenia prawidła, wzoru, zasady naczelneగ i zbioru takich zasad. Stąd Epikur
i గego zwolennicy Logikę nazywali Kanoniką. Trentowski przezwał kanon czczewym, గako mieszczącym w sobie
zasady, „które rozum szacować, prawo świata, które wszelka గaźń rozumna czcić musi” (Myślini I, ). [przypis
redakcyగny]

⁴⁸Tym mniej oczekiwać tu należy (…) — ustęp: „Tym mnieగ (…) również bezpodstawnych” గest dodatkiem
drugiego wydania. [przypis tłumacza]

⁴⁹Filozofia transcendentalna jest to idea umiejętności (…) — tu się rozpoczyna drugi rozǳiał Wstępu w pierw-
szym wydaniu. [przypis tłumacza]

⁵⁰Jest ona systematem wszystkich zasad (…) — ustęp: „Jest ona (…) zasad czystego rozumu” to dodatek dru-
giego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



gdyż nie buǳi wątpliwości, napotykaneగ przy syntezie, któreగ poświęcona గest właściwie
cała krytyka; a po wtóre, sprzeciwiałoby się to గedności planu brać na siebie odpowie-
ǳialność za zupełność analizy takieగ i wywodu poగęć pochodnych, od czego zwolnić się
chyba można ze względu na swóగ właściwy zamiar. Ta zupełność rozbioru గako też wy-
wód pochodności z poగęć a priori, maగących się kiedyś dostarczyć, da się przecie łatwo
przeprowaǳić, skoro tylko przede wszystkim istnieć one będą గako wyczerpuగące zasady
syntezy i skoro niczego brakować nie bęǳie ze względu na ten zamiar istotny.

Do krytyki czystego rozumu należy zatem wszystko, co tworzy filozofię transcen-
dentalną; గest ona całkowitą ideą teగ filozofii transcendentalneగ, lecz గeszcze nie samą tą
umieగętnością, ponieważ w analizę zapuszcza się o tyle tylko, o ile wymaga tego zupełna
ocena syntetycznych poznań a priori.

Przy poǳiale takieగ umieగętności naగgłównieగ na to baczyć należy, żeby tu nie wcho-
ǳiły żadne poగęcia, zawieraగące w sobie cośkolwiek empirycznego, czyli żeby poznanie a
priori było zupełnie czyste. Stąd, lubo naగwyższe prawa moralności i గeగ zasadnicze poగęcia
z poznaniami apriorycznymi, nie należą przecież do filozofii transcendentalneగ, ponieważ
muszą one uznać poగęcia przyగemności i nieprzyగemności, żąǳ i skłonności itp., będą-
ce wszystkie pochoǳenia empirycznego, wprawǳie nie za podstawę swoich przepisów,
lecz przy ukłaǳie systematu czysteగ obyczaగności włączyć గe koniecznie do tego systematu
w poగęciu obowiązku, గako przeszkody, która ma być pokonana, lub గako powabu, który
nie ma stać się pobudką ǳiałania⁵¹. Dlatego też filozofia transcendentalna గest umie-
గętnością tylko czystego spekulatywnego rozumu. Cała bowiem praktyka, o ile obeగmuగe
pobudki, wiąże się z uczuciami, które należą do empirycznych źródeł poznania.

Otóż, గeżeli się chce ustanowić poǳiał teగ umieగętności z ogólnego stanowiska sys-
tematu w ogóle, to ta, którą obecnie wykładamy, musi zawierać w sobie naprzód: naukę
o pierwiastkach poznania [Elementarlehre], podrugie naukę o metoǳie [metodologię, Me-
thodenlehre] czystego rozumu. Każda z tych części głównych bęǳie miała swoగe podǳiały,
których uzasadnienie tutaగ nie da się గeszcze wyłożyć. To tylko గako wstęp czy ostrzeżenie
wydaగe się tu potrzebnym, że istnieగą dwa pnie poznania luǳkiego, wyrastaగące może
z గednego wspólnego, lecz nam nieznanego korzenia⁵², mianowicie zmysłowość i rozum;

⁵¹ponieważ muszą one uznać pojęcia przyjemności i nieprzyjemności (…) — w pierwszym wydaniu: „ponie-
waż poగęcia przyగemności i nieprzyగemności, żąǳ i skłonności, samowoli itd., będące wszystkie pochoǳenia
empirycznego, musiałyby być przy tym z góry przyగęte”. [przypis tłumacza]

⁵²dwa pnie poznania luǳkiego (…) z jednego wspólnego, lecz nam nieznanego korzenia — to zdanie Kanta
o wspólnym korzeniu zmysłowości i rozumu posłużyło późnieగ do wytworzenia filozofii monistyczneగ, miano-
wicie Schellingowego Identistäts-system. Widnieగe też ono u Hippolyte’a Taine’a w ǳiele De l’Intelligence (),
gǳie mięǳy innymi czytamy: „Przyroda więc ma dwa oblicza, a wypadki koleగne i równoczesne, stanowiące
గą, można poగąć i poznać dwoma sposobami: z wnętrza i same w sobie, oraz z zewnątrz i za pośrednictwem wra-
żenia, గakie wywieraగą na zmysły nasze. Dwa oblicza są równoległe, i wszelka linia przecinaగąca గedno przecina
też drugie na teగ sameగ wysokości. Wiǳiana z గedneగ strony, przyroda za pierwiastki swoగe ma wypadki, które
możemy poznać tylko w stanie naగwyższeగ złożoności, a które w tym stanie zowiemy wrażeniami. Wiǳiana
z drugieగ strony, za pierwiastki swoగe ma ona wypadki, które గasno poగmuగemy గedynie w stanie naగwyższeగ pro-
stoty, a które w stanie tym zowiemy ruchami drobinowymi. Z pierwszego punktu wiǳenia గest ona drabiną
wypadków umysłowych, koleగnych i równoczesnych, których złożoność maleje, w miarę tego గak się schoǳi ze
szczytu nam świadomego, by zstąpić aż do podstawy, u któreగ nie mamy గuż świadomości. Z drugiego punk-
tu wiǳenia, గest ona drabiną wypadków fizycznych, koleగnych i równoczesnych, których złożoność wzrasta
w miarę tego, గak się wychoǳi od podstawy, poగmowaneగ przez nas గasno, by wedrzeć się aż na szczyt, o któ-
rym nie mamy zgoła wyobrażenia dokładnego. Każdy szczebel złożoności z గedneగ strony drabiny wykazuగe
z drugieగ strony równyż szczebel złożoności. Z obu stron, u podstawy drabiny wypadki są nieskończonościowe;
we wrażeniach, których rozbiór można posunąć nieco daleగ, tగ. we wrażeniach słuchu i wzroku, widać, że గak
wypadek umysłowy tak i wypadek fizyczny przechoǳi w czasie barǳo krótkim przez szereg szczebli ściśle nie-
skończony. Z గedneగ strony i z drugieగ, od podstawy do szczytu, odpowiedniość గest zupełna. Zdanie po zdaniu,
słowo w słowo, wypadek fizyczny, tak గak go sobie wyobrażamy, గest przekładem wypadku moralnego” (La
nature a deux faces, et les événements successifs et simultanés qui la constituent peuvent être conçus et connus de deux
façons, par le dedans et en eux-mêmes, par le dehors et l’impression qu’ils produisent sur nos sens. Les deux faces sont
parallèles, et toute ligne qui coupe l’une coupe l’autre à la même hauteur. Vue d’un côté, la nature a pour éléments
des événements que nous ne pouvons connaître qu’à l’état de complication suprême, et qu’en cet état nous nommons
sensations. Vue de l’autre côté, elle a pour éléments des événements que nous ne concevons clairement qu’à l’état de
simplicité extrême, et qu’en cet état nous nommons mouvements moléculaires. Au premier point de vue, elle est une
échelle d’événements moraux, successifs et simultanés, dont la complication va décroissant, si l’on part du sommet dont
nous avons conscience, pour descendre jusqu’à la base dont nous n’avons pas conscience. Au second point de vue, elle
est une échelle d’événements physiques, successifs et simultanés, dont la complication va croissant, si l’on part de la
base que nous concevons clairement, pour aller jusqu’au sommet dont nous n’avons aucune idée précise. Tout degré
de complication d’un côté de l’échelle indique de l’autre côté un degré de complication égal. Des deux côtés, à la base

  Krytyka czystego rozumu 



przez pierwszą przedmioty zostaగą nam dane, przez drugi zaś — pomyślane. O ile tedy
okaże się, że zmysłowość zawiera wyobrażenia a priori, stanowiące warunek, od którym
nam przedmioty są dawane, o tyle należałaby ona do filozofii transcendentalneగ. Trans-
cendentalna nauka o zmysłach musiałaby tedy należeć do pierwszeగ części wieǳy o pier-
wiastkach⁵³, ponieważ warunki, pod którymi przedmioty poznania luǳkiego గedynie są
dawane, występuగą pierweగ od tych, pod którymi bywaగą pomyślane.

de l’échelle, les événements sont infinitésimaux; on a vu dans les sensations dont on peut pousser un peu loin l’analyse,
celles de l’ouïe et de la vue, que l’événement moral comme l’événement physique passe dans un temps très-court par
une série rigoureusement infinie de degrés. D’un côté à l’autre, depuis la base jusqu’au sommet, la correspondance est
parfaite. Phrase à phrase, mot à mot, l’événement physique, tel que nous nous le représentons, traduit l’événement
moral.” I, –). Jest to roǳaగ mięǳywierszowego (interlinéal) przekładu z గednego గęzyka na drugi. [przypis
redakcyగny]

⁵³Transcendentalna nauka o zmysłach musiałaby (…) należeć do pierwszej części wieǳy o pierwiastkach — to
znaczy, iż ma tu utworzyć pierwszą część Transcendentalneగ nauki o pierwiastkach poznania; drugą częścią teగże
nauki గest Logika. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



I. TRANSCENDENTALNA NAUKA O PIERఖWIASTKACH POZNANIA
    -
 జటఛ .  -
§ 

W గakikolwiek by sposób i గakimikolwiek by środkami poznanie గakieś odnosiło się do
przedmiotów, oglądanie గest bądź co bądź tym, przez który poznaగemy przedmioty bezpo-
średnio i do którego గako do środka [narzęǳia] zmierza wszelkie myślenie. Lecz oglądać
wtedy tylko można, gdy przedmiot గest nam dany, a to znowuż przez to గedynie staగe się
możliwym, przynaగmnieగ dla nas luǳi⁵⁴, że on wpływa w pewien sposób na nasz umysł.
Zdolność nabywania wyobrażeń (wrażliwość, [Receptivität]) w miarę tego, గak ǳiałaగą na
nas przedmioty, nazywa się zmysłowością. A więc za pośrednictwem zmysłowości dawane
nam są przedmioty, i ona గedynie dostarcza nam oglądów; za pośrednictwem rozsądku zaś
zostaగą pomyślane, i z niego wynikaగą pojęcia. Wszelkie atoli myślenie, czy iǳie wprost
(bezpośrednio, directe), czy kołuగe (pośrednio, indirecte), musi się w końcu, przy pomocy
pewnych cech⁵⁵, wiązać z oglądami, a zatem, గak w nas, ze zmysłowością, gdyż w żaden
inny sposób przedmiot nie może nam być dany⁵⁶.

ǲiałanie przedmiotu na zdolność wyobrażania sobie, skoro tylko doznaగemy od nie-
go podrażnienia, గest wrażeniem [Empfindung]. Taki ogląd, który się odnosi do przedmio-
tu przy pomocy wrażenia, zwie się empirycznym. Nieokreślony przedmiot empirycznego
oglądu nazywa się zjawiskiem [Erscheinung].

W zగawisku nazywam to, co odpowiada wrażeniu, materią [treścią, die Materie], zగawi-
ska; to zaś, co sprawia, że rozmaite własności zగawiska mogą być uporządkowane w pewne
stosunki, zowię గego formą. A ponieważ to, w czym się wrażenia గedynie uporządkowuగą
i mogą być uగęte w pewną formę, nie może గuż być wrażeniem; więc materia wszelkiego
zగawiska గest nam wprawǳie dana dopiero a posteriori, lecz గego forma musi całkowicie
a priori znaగdować się w umyśle [im Gemüthe] gotową do przyగęcia wrażeń, a stąd móc
być rozpatrywaną odǳielnie od wszelkiego wrażenia.

Wszystkie wyobrażenia, w których nie napotykamy nic, co należy do wrażenia, na-
zywam czystymi (w transcendentalnym rozumieniu). Wedle tego czysta forma oglądów
zmysłowych w ogóle znaగduగe się a priori w umyśle, i w nieగ cała rozmaitość zగawisk bywa

⁵⁴przynajmniej dla nas luǳi — [w oryg.] uns Menschen wenigstens గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis
tłumacza]

⁵⁵przy pomocy pewnych cech — [w oryg.] vermittelst gewisser Merkmale: dodatek drugiego wydania. [przypis
tłumacza]

⁵⁶musi się (…) wiązać z oglądami (…) gdyż w żaden inny sposób przedmiot nie może nam być dany — że
przedmioty (Gegenstände) na nas ǳiałaగą (uns afficieren), że są nam dane (uns gegeben), wyrażenia takie i tym
podobne, naǳwyczaగ często napotykane w całeగ Estetyce transcendentalnej, a i późnieగ nieraz గeszcze wracaగące,
nie mogą razić nikogo, kto przywykł do naగbarǳieగ rozpowszechnionego poglądu o stosunku umysłu naszego
do zగawisk zewnętrznych. Ale razić musiały tych wszystkich, co pamiętali, że Kant zగawiska, więc i przedmioty
w nich ukazuగące się, uważał za nasze tylko wyobrażenia, które dlatego గedno nazywaగą się zewnętrznymi, że గe
przypisuగemy zmysłom zewnętrznym, choć nie potrafimy wytłumaczyć, czemu to, co w nas tylko właściwie się
ǳieగe, uważamy za coś będącego po zewnątrz nas. Jak pogoǳić te dwa przeciwne zapatrywania, bieǳono się
nad tym od czasu wyగścia Krytyki po ǳiś ǳień. H. Vaihinger w swoim Komentarzu do ǳieła Kanta zebrał na
 stronicach bitego druku (II, –) różne w tym wzglęǳie opinie badaczów od końca XVIII w. po r. 
i nie doszedł do గakiegoś stanowczego wyniku, bo taki గest chyba wręcz niemożliwy. Kant pomimo kilkakrot-
nych usiłowań (nawet గeszcze w przedmowie do II wydania Krytyki), nie potrafił గasno i wyraźnie przeprowaǳić
dowodu, że గego teoria transcendentalnego idealizmu w niczym nie narusza pospoliteగ wiary w istnienie rze-
czy zewnętrznych, którą i on sam wyznawał. Nie tylko గednak rzeczy zewnętrzne w zwykłym empirycznym
znaczeniu, lecz i rzeczy w sobie, przedmioty transcendentne, nie mogą być poczytywane za przyczynę wrażeń
i wyobrażeń naszych, గeśli się bęǳie ściśle trzymało teorii Kanta, bo te transcendentne przedmioty nie mogą
podlegać kategoriom, a więc też i kategorii przyczynowości, gdyż te popłacaగą గedynie w świecie zగawisk, tగ.
ściśle mówiąc, tylko w świecie wyobrażeń naszych. Jeśli pominiemy różnicę stanowisk filozoficznych, to bęǳie
można upatrzyć pewne podobieństwo pomięǳy wyobrażeniem naszego umysłu, które గednak గest nam „da-
ne”, bo pochoǳi od przedmiotów na nas ǳiałaగących, z głośnym orzeczeniem H. Taine’a, że wśród różnych
wiǳeń zapełniaగących nasz umysł są niektóre zgodne z rzeczywistością zewnętrzną, że zatem wrażenie గest „une
hallucination vraie”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



rozpatrywana w pewnych stosunkach. Tę czystą formę zmysłowości nazwiemy również
czystym oglądem. I tak, kiedy z wyobrażenia ciała wyǳielę i to, co o nim myśli rozsą-
dek, గako: substancగę, siłę, poǳielność itd., oraz to, co należy w nim do wrażenia, గako:
nieprzenikliwość, twardość, barwę itd.; — to z tego empirycznego oglądu గeszcze mi coś
pozostaగe, mianowicie: rozciągłość i kształt. Te należą do oglądu czystego, który istnieగe
a priori w umyśle, nawet bez rzeczywistego przedmiotu zmysłów czyli wrażenia, tylko
గako goła forma zmysłowości.

Umieగętność wszystkich apriorycznych zasad zmysłowości nazywam Estetyką trans-
cendentalną⁵⁷. Boć musi istnieć taka umieగętność, tworząca pierwszą część transcenden-
talneగ nauki o pierwiastkach poznania, w przeciwstawieniu do teగ, która mieści w sobie
zasady czystego myślenia i zwie się Logiką transcendentalną.

W Estetyce transcendentalneగ wyosobnimy więc naగpierw zmysłowość, tym sposo-
bem, że wyǳielimy wszystko, co rozsądek myśli przy tym za pomocą swych poగęć, tak
aby został tylko i గedynie ogląd empiryczny. Po wtóre od tego oglądu odłączymy గesz-
cze wszystko, co należy do wrażenia, aby pozostał గedynie czysty ogląd i sama గeno forma
zగawisk, co గest గedyną rzeczą, గakieగ dostarczyć może a priori zmysłowość. Przy tym bada-
niu okaże się, że są dwie czyste formy zmysłowego oglądu, గako zasady poznania a priori,
mianowicie przestrzeń i czas, których roztrząsaniem teraz się zaగmiemy.
  ఝ . 
§ . Metafizyczny wykład tego poగęcia⁵⁸

Za pośrednictwem zmysłu zewnętrznego (własności naszego umysłu) wyobrażamy
sobie przedmioty గako będące po zewnątrz⁵⁹ nas i to wszystkie w przestrzeni. Tym określa
się lub określić się daగe ich kształt, wielkość i stosunek గednego do drugiego.

Zmysł wewnętrzny, za pośrednictwem którego umysł ogląda sam siebie czyli swóగ stan
wewnętrzny, nie daగe nam wprawǳie oglądu [obrazu] sameగ duszy, గako przedmiotu,
istnieగe wszakże pewna określona forma, pod którą గedynie możliwe గest oglądanie గeగ
wewnętrznego stanu, tak iż wszystko, co należy do określeń wewnętrznych, wyobrażamy
sobie w stosunkach czasu. Zewnętrznie czas nie może być oglądany, przestrzeń znowuż
nie może być oglądana గako coś w nas będącego.

Czymże tedy గest przestrzeń i czas? Czy to istoty rzeczywiste? Czy to గeno określenia
lub nawet stosunki rzeczy, ale takie, które by im były właściwe nawet wówczas, gdyby tych
rzeczy nie oglądano; czy też takie, które tkwią గedynie w formie oglądu, a więc w pod-

⁵⁷Umiejętność wszystkich apriorycznych zasad zmysłowości nazywam Estetyką transcendentalną — sami tylko
Niemcy używaగą obecnie wyrazu Estetyka na oznaczenie tego, co inne narody mianuగą Krytyką smaku. Powodem
ku temu była zawodna naǳieగa, powzięta przez wybornego analityka Baumgartena, że ocena krytyczna Piękna
da się podprowaǳić pod zasady rozumowe, a గeగ prawidła podnieść do znaczenia umieగętności. [Aleksander
Bogumił Baumgarten (–), filozof ze szkoły Wolffa, pierwszy wprowaǳił nazwęEstetyki (Aestethica, –
) na oznaczenie umieగętności zaగmuగąceగ się pięknem, które określił గako zmysłowo oglądaną i unaocznioną
doskonałość. Przymiotnik grecki αἰσθητικός oznaczał: wrażliwy, czuగący; lub też dostrzegalny i w tym drugim
znaczeniu=αἰσθητός. Przeciwieństwo αἰσθητά i νοητά గest przeciwieństwem mięǳy zmysłowymi wrażeniami
a poగęciami, wytworzonymi przez umysł. Propozycగa Kanta nie przyగęła się. Estetyką naగprzód w Niemczech,
a potem i w całym ukształconym świecie zwano tylko naukę o pięknie. Sam zresztą Kant w Krytyce Rozwagi
(Kritik der Urtheilkraft) nieగednokrotnie nazywał sądy o pięknie sądami estetycznymi; przyp. red.] Usiłowanie
to గednak daremne. Wzmiankowane bowiem prawidła, czyli sprawǳiany, są ze względu na swe naగgłównieగsze
źródła empirycznymi tylko, nie mogą więc nigdy służyć za określone prawa a priori, którymi by miał się kierować
nasz sąd o rzeczach smaku, raczeగ ten drugi గest właściwym kamieniem probierczym trafności pierwszych.
Z tego powodu dobrze by było, albo nazwę tę znowu przywrócić, zachowuగąc గą teగ nauce, która గest prawǳiwą
umieగętnością (przez co zbliżyłoby się się barǳieగ i do గęzyka i do rozumienia Starożytnych, u których barǳo
był sławny poǳiał poznania na αἰσθητά καί νοητά), albo też poǳielić się tą nazwą z filozofią spekulatywną
i brać Estetykę w znaczeniu గuż to transcendentalnym, గuż to psychologicznym. [W I wyd. nie było drugiego
proగektu do nazwy Estetyki (albo); przyp. tłum.]. [przypis autorski]

⁵⁸pojęcie — poగęcie (Begriff ) u Kanta ma dwoగakie znaczenie, raz właściwe, czysto logiczne, గako uogólnienie
wyobrażeń, drugi raz szersze, గako wyobrażenie poszczególne czyli ogląd (Anschauung). W napisie tedy §  należy
poగęcie brać w tym szerszym znaczeniu, a wtedy nie bęǳie barǳo raziło końcowe zdanie, że przestrzeń zgoła
nie గest poగęciem, oczywiście w ścisłym znaczeniu. Uwagę tę zastosować też trzeba do kilku innych podobnych
mieగsc w Krytyce czystego rozumu. [przypis redakcyగny]

⁵⁹po zewnątrz — ǳiś: na zewnątrz. [przypis edytorski]

  Krytyka czystego rozumu 



miotoweగ właściwości umysłu naszego, bez któreగ te orzeczeniu nie mogą być przyznane
żadneగ rzeczy?

Ażeby się o tym czegoś dowieǳieć, wyłożymy naగprzód poగecie przestrzeni⁶⁰. Rozu-
miem zaś przez wykład (Erörterung, expositio) wyraźne (lubo niewyczerpuగące) przedsta-
wienie tego, co należy do గakiegoś poగęcia; wykład గest metafizycznym, గeśli zawiera to, co
గest znamieniem poగęcia గako danego a priori.

) Przestrzeń nie గest wcale poగęciem empirycznym, które by zostało wywieǳione
z doświadczeń zewnętrznych. Albowiem, ażeby గakieś wrażenia można było odnieść do
czegoś po zewnątrz mnie (tగ. do czegoś w innym mieగscu przestrzeni, niż to, gǳie గa się
znaగduగę); podobnież, ażebym గe mógł wyobrazić sobie po zewnątrz siebie a గedne obok
drugich, zatem nie tylko గako różne, ale też గako w rozmaitych mieగscach znaగduగące się, to
za podstawę ku temu służyć mi గuż musi wyobrażenie przestrzeni. A zatem wyobrażenie
przestrzeni nie może być zapożyczone ze stosunków zగawiska zewnętrznego za pośred-
nictwem doświadczenia, lecz to zewnętrzne doświadczenie umożliwia się dopiero samo
za pomocy wyobrażenia wyżeగ wspomnianego [tగ. wyobrażenia przestrzeni].

) Przestrzeń గest koniecznym wyobrażeniem a priori, stanowiącym podstawę wszyst-
kich oglądów zewnętrznych. Niepodobna sobie nigdy wyobrazić, że przestrzeni zgoła nie
ma, chociaż barǳo dobrze da się pomyśleć, że w nieగ nie napotkamy żadnych przed-
miotów. Uważamy గą więc za warunek możliwości zగawisk, a nie za określenie od nich
zależne; గest więc wyobrażeniem a priori, będącym w sposób konieczny podstawą zగawisk
zewnętrznych⁶¹.

) Przestrzeń nie గest wcale dyskursywnym czyli, గak powiadaగą, ogólnym poగęciem
o stosunkach rzeczy w ogóle, lecz czystym oglądem. Bo popierwsze można wyobrazić
sobie గedną tylko గedyną przestrzeń, a kiedy się mówi o wielu przestrzeniach, ma się na
myśli గeno części teగże sameగ గedyneగ przestrzeni. Części te nie mogą też poprzeǳać teగ
గedneగ wszystko obeగmuగąceగ przestrzeni, niby గeగ składniki (z których by dało się గą zło-
żyć), ale mogą być tylko w nieగ pomyślane. Jest ona z istoty swoగeగ గedyną; rozmaitość
w nieగ, a więc i ogólne poగęcia o przestrzeniach w ogóle, polega wyłącznie tylko na ogra-
niczeniach. Stąd wynika, że co do nieగ, wszystkim poగęciom służy za podstawę ogląd a
priori (który empirycznym nie గest). Tak też wszystkie twierǳenia geometryczne, np.
że w tróగkącie dwa boki, razem wzięte, są większe od trzeciego, nigdy nie wywoǳą się
z poగęć ogólnych o linii i tróగkącie, lecz z oglądu i to a priori z pewnością apodyktyczną.

) Przestrzeń wyobrażamy sobie గako nieskończoną daną wielkość. Otóż każde po-
గęcie musimy wprawǳie pomyśleć గako wyobrażenie, które w nieskończonym mnóstwie
rozmaitych możliwych wyobrażeń (గako ich cecha wspólna) గest zawarte, a więc zawiera
w sobie i to także; żadne గednak poగęcie గako takie nie może być pomyślane w ten spo-
sób, గakoby zawierało w sobie nieskończoną mnogość wyobrażeń. A przecież tak sobie
wystawiamy przestrzeń (gdyż wszystkie części przestrzeni aż do nieskończoności istnie-
గą równocześnie). A więc pierwotne wyobrażenie przestrzeni గest oglądem a priori, a nie
pojęciem⁶².

⁶⁰wyłożymy najprzód pojecie przestrzeni (…) — w pierwszym wydaniu: „naగprzód rozważymy przestrzeń”. Co
następuగe: „Rozumiem zaś” — do „a priori” గest dodatkiem wydania drugiego. [przypis tłumacza]

⁶¹w sposób konieczny podstawą zjawisk zewnętrznych — w pierwszym wydaniu następuగe tu kilka గeszcze okre-
śleń, które w wydaniu drugim zostały na początku §  trochę inaczeగ uగęte i szerzeగ rozprowaǳone. Pierwotnie
brzmiały one tak: „Na teగ konieczności a priori polega apodyktyczna pewność wszystkich twierǳeń geome-
trycznych i możliwość ich konstrukcగi a priori. Mianowicie gdyby to wyobrażenie przestrzeni było poగęciem
osiągniętym a posteriori, które by wydobyte zostało z powszechnego zewnętrznego doświadczenia; to by pierw-
sze zasadniczo twierǳenia określeń matematycznych były po prostu spostrzeżeniem tylko. Oǳnaczałyby się
więc całą przypadkowością spostrzeżenia i nie byłoby zgoła koniecznym, aby pomięǳy dwoma punktami była
గedna tylko linia prosta, ale tak by గeno zawsze nauczało doświadczenie. Co గest wzięte z doświadczenia, ma
గedynie powszechność porównawczą [comparative Allgemeinheit] tగ. za pomocą indukcగi. Można by tedy powie-
ǳieć tylko: o ile zauważono dotychczas, nie znaleziono przestrzeni, która by miała więceగ niż trzy wymiary”.
[przypis tłumacza]

⁶²Przestrzeń wyobrażamy sobie jako (…) — w pierwszym wydaniu: „Przestrzeń (…) daną wielkość. Ogól-
ne poగęcie przestrzeni (wspólne zarówno stopie గak łokciowi) nie może nic określać co do wielkości. Gdyby
nie bezgraniczność w pochoǳie oglądania, to by żadne poగęcie stosunków nie prowaǳiło za sobą zasady గego
nieskończoności”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



§ . Transcendentalny wykład poగęcia przestrzeni
Przez wykład transcendentalny rozumiem obగaśnienie poగęcia గako zasady, z któreగ

można wyświetlić możność innych poznań syntetycznych a priori. W tym celu potrze-
ba: ) żeby takie poznania wypływały rzeczywiście z danego poగęcia: ) żeby te poznania
możliwymi były tylko przez przyగęcie z góry danego sposobu wyగaśnienia tego poగęcia.

Geometria గest umieగętnością, określaగącą własności przestrzeni syntetycznie a గed-
nak a priori. Jakież tedy musi być wyobrażenie przestrzeni, ażeby takie గeగ poznanie stało
się możliwym? Musi być pierwotnie oglądem, gdyż z samego tylko poగęcia nie daగą się
wyciągnąć twierǳenia, wychoǳące poza to poగęcie, a tak się właśnie ǳieగe w geome-
trii (Wstęp, V). Lecz ogląd ten musi się w nas znaగdować a priori, to గest przed wszelkim
spostrzeganiem przedmiotu, a więc być oglądem czystym, nie empirycznym. Twierǳenia
bowiem geometrii są wszystkie apodyktyczne tగ. związane ze świadomością o ich koniecz-
ności, np. przestrzeń ma tylko trzy wymiary; takie zaś twierǳenia nie mogą być sądami
empirycznymi czyli doświadczalnymi, ani też z nich wywnioskowanymi (Wstęp, II).

Jak tedy może tkwić w umyśle ogląd zewnętrzny, wyprzeǳaగący same przedmioty,
w którym poగęcie tych przedmiotów da się określić a priori? Oczywiście nie inaczeగ, గak
tylko wówczas, గeśli ma sieǳibę w podmiocie గedynie, గako గego właściwość formalna
doznawania podrażnień od przedmiotów i od przedmiotów i otrzymywania przez to bez-
pośredniego ich wyobrażenia, to గest oglądu, — a więc tylko గako forma zmysłu zewnętrznego
w ogóle.

Tym sposobem obగaśnienie nasze గedynie zrozumiałą czyni możliwość geometrii గako
syntetycznego poznania a priori. Wszelki inny sposób obగaśnienia, który nie daగe tego,
choćby pozornie miał z nim గakieś podobieństwo, może być od niego po tych cechach
naగniezawodnieగ wyróżnione⁶³.

Wnioski z poగęć powyższych
a) Przestrzeń nie wyobraża wcale własności rzeczy గakichkolwiek bądź samych w sobie

lub też ich stosunków pomięǳy sobą, to గest, żadnego ich określenia, które by tkwiło
w samych przedmiotach i które by pozostawało nawet wówczas, gdyby się pominęło
wszystkie podmiotowe warunki oglądu. Ani bezwzględnych bowiem, ani względnych
określeń nie można oglądać przed bytem rzeczy, którym one przysługuగą, a więc a priori.

b) Przestrzeń గest గedynie i wyłącznie tylko formą wszelkich zగawisk zmysłów ze-
wnętrznych, to గest, podmiotowym warunkiem zmysłowości, ǳięki któremu గedynie
oglądanie zewnętrzne możliwym się staగe. A ponieważ wrażliwość podmiotu, daగąca ǳia-
łać na siebie przedmiotom, wyprzeǳa z konieczności wszelkie oglądy tych przedmiotów;
to గest zrozumiałem, dlaczego forma wszelkich zగawisk może istnieć w umyśle przed
wszelkimi rzeczywistymi spostrzeżeniami i dlaczego ona గako czysty ogląd, w którym
wszystkie przedmioty muszą być określane, może zawierać zasady stosunków mięǳy ni-
mi przed wszelkim doświadczeniem.

A więc tylko ze stanowiska człowieka możemy mówić o przestrzeni, o istotach rozcią-
głych itd. Jeżeli odrzucimy podmiotowy warunek, pod którym గedynie możemy otrzymać
ogląd zewnętrzny, గak mianowicie ǳiałaగą na nas przedmioty: to wyobrażenie przestrzeni
nie znaczy nic zgoła. To orzeczenie o tyle గeno przyznaగe się rzeczom, o ile nam się uka-
zuగą, to గest, o ile są przedmiotami zmysłowości. Stała forma teగ wrażliwości, nazywaneగ
przez nas zmysłowością, గest koniecznym warunkiem wszystkich stosunków, w których
oglądamy przedmioty గako po zewnątrz nas będące, a గeżeli od tych przedmiotów się ode-
rwiemy, — czystym oglądem, noszącym nazwę przestrzeni. Ponieważ zaś szczególnych
warunków zmysłowości nie możemy zrobić warunkami możliwości samych rzeczy, tylko
ich zగawisk: to możemy zaiste powieǳieć, iż przestrzeń ogarnia wszystkie rzeczy, గakie by
się nam zewnętrznie ukazały, lecz nie wszystkie rzeczy same w sobie, czy są oglądane czy
nie i to przez గaki bądź inny podmiot. Nie możemy bowiem zgoła wieǳieć o oglądach
innych istot myślących, czy podlegaగą tym samym warunkom, గakie są ścieśnieniem na-
szych oglądów i dla nas maగą doniosłość powszechną. Gdy ścieśnienie sądu dodamy do
poగęcia podmiotu, to wówczas sąd ma znaczenie bezwarunkowe. Zdanie: Wszystkie rze-
czy są obok siebie w przestrzeni ma doniosłość, gdy గe ścieśnimy mówiąc: గeżeli te rzeczy

⁶³Przez wykład transcendentalny rozumiem (…) — cały ten paragraf: „Przez wykład transcendentalny (…)
wyróżnione” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



bierzemy గako przedmioty naszego zmysłowego oglądu. Jeśli ten warunek przydam tu do
poగęcia i powiem: Wszystkie rzeczy, గako zగawiska zewnętrzne, są obok siebie w prze-
strzeni, to zdanie takie ma doniosłość powszechną i bez ograniczenia.

Wykład nasz zatem przyznaగe realność (tగ. przedmiotową ważność) przestrzeni ze
względu na to wszystko, co staగe przed nami zewnętrznie గako przedmiot, ale zarazem
idealność przestrzeni ze względu na rzeczy, rozpatrywane przez rozum same w sobie, to
గest nie zważaగąc wcale na właściwości naszeగ zmysłowości. Utrzymuగemy zatem empi-
ryczną realność przestrzeni (co do wszelkiego możliwego zewnętrznego doświadczenia),
chociaż przypisuగemy గeగ transcendentalną idealność, tగ. że గest niczym [Nichts], skoro tylko
odrzucimy warunek możliwości wszelkiego doświadczenia i zechcemy గą uważać za coś,
co stanowi podstawę rzeczy samych w sobie.

Ale bo też oprócz przestrzeni nie ma żadnego innego wyobrażenia podmiotowego
a odnoszonego do గakieగś zewnętrzności, które by a priori zwać się mogło przedmioto-
wym. Z żadnego z nich bowiem nie można, గak z oglądu w przestrzeni, wyprowaǳić zdań
syntetycznych a priori (§ ); a więc ściśle biorąc, nie przynależy im się wcale idealność,
గakkolwiek maగą tę wspólność z wyobrażeniem przestrzeni, że stanowią podmiotową wła-
ściwość zmysłowości, np. wzroku, słuchu, czucia, przez wrażenia barw, dźwięków i ciepła;
ale ponieważ one są గeno wrażeniami a nie oglądami, nie daగą więc sobą poznać żadnego
przedmiotu, a tym mnieగ a priori⁶⁴.

Dążność teగ uwagi ku temu tylko zmierza, by zapobieǳ, aby nie przyszło komu na
myśl obగaśniać wskazaną tu idealność przestrzeni zgoła niestosownymi przykładami, kie-
dy przecież barwy, smak itd. słusznie uważa się nie za właściwości rzeczy, lecz గedynie za
zmiany w naszym podmiocie, które u rożnych luǳi mogą być różne. W tym bowiem
przypadku to, co pierwotnie గest tylko zగawiskiem, np. róża, uchoǳi w empirycznym
rozsądku za rzecz samą w sobie, która przecież każdemu oku może się ukazać inaczeగ pod
względem barwy. Natomiast transcendentalne poగęcie zగawisk w przestrzeni గest kry-
tycznym upomnieniem, że nic w ogóle, co oglądamy w przestrzeni, nie గest rzeczą samą
w sobie, i że przestrzeń nie గest formą rzeczy, właściwą im గakoby sama przez się, ale
że przedmioty same w sobie wcale nam znane nie są, a to, co nazywamy przedmiota-
mi zewnętrznymi, to po prostu tylko wyobrażenia zmysłowości naszeగ, któreగ formą గest
przestrzeń, któreగ atoli prawǳiwy współzależnik [Correlatum], tగ. rzecz sama w sobie,
przez to zgoła poznać się nie daగe, ani poznany być nie może, — o co też w doświadcze-
niu nigdy nie pytamy.
  ఝ .  -
§ . Metafizyczny wykład poగęcia czasu

) Czas nie గest wcale poగęciem empirycznym, wydobytym w గaki bądź sposób z do-
świadczenia. Albowiem równoczesność lub następstwo po sobie nie zaznaczyłyby się na-
wet we wrażeniu, gdyby w nas nie znaగdowało się a priori wyobrażenie czasu. Tylko przy-
గąwszy గego istnienie, można sobie wyobrazić, że coś గest w tym samym czasie (równo-
cześnie) lub w różnych czasach (następczo po sobie).

) Czas గest wyobrażeniem koniecznym, będącym podstawą wszystkich oglądów. Ze
względu na zగawiska w ogóle niepodobna zgoła usunąć samego czasu, chociaż można do-

⁶⁴Ale bo też oprócz przestrzeni (…) — w pierwszym wydaniu: „Ale bo też (…) zwać się mogło przedmio-
towym. Stąd ten podmiotowy warunek wszystkich zగawisk zewnętrznych nie może być porównany z żadnym
innym. Smak wina nie należy do przedmiotowych określeń wina, więc do przedmiotu, rozważanego nawet
గako zగawisko, lecz do szczególneగ własności zmysłu w podmiocie, który go używa. Barwy nie są własnościami
ciał, których oglądowi towarzyszą, lecz tylko zmianami w zmyśle wzroku, na który ǳiała światło w pewien
sposób. Przeciwnie przestrzeń, గako warunek przedmiotów zewnętrznych, należy nieodbicie do ich ukazania się
czyli do oglądu. Smak i barwy nie są warunkami koniecznymi, pod którymi గedynie mogłyby rzeczy stać się
dla nas przedmiotami zmysłów. Są one związane ze zగawiskiem tylko గako przypadkowo dodane skutki szcze-
gólneగ organizacగi. Dlatego też nie są to wcale wyobrażenia a priori, lecz polegaగą na wrażeniu, a smak nawet
na uczuciu (przyగemności lub nieprzyగemności) గako na skutku wrażenia. Nikt też nie może mieć a priori ani
wyobrażenia barwy, ani గakiegokolwiek smaku; przestrzeń zaś tyczy się గeno czysteగ formy oglądu, nie mieści
więc w sobie żadnego wrażenia (nie empirycznego), a wszelkie roǳaగe i określenia przestrzeni mogą nawet
muszą stać się wyobrażalnymi a priori, గeśli maగą powstać poగęcia kształtów oraz stosunków mięǳy nimi. Za
గeగ pomocą గedynie staగe się możliwym, że rzeczy są dla nas przedmiotami zewnętrznymi.” [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



skonale usunąć zగawiska z czasu. Czas zatem గest dany a priori, w nim గedynie możliwą గest
wszelka rzeczywistość zగawisk. One wszystkie mogą odpaść, ale on sam (గako powszechny
warunek ich możliwości) nie może być usunięty.

) Na teగ konieczności a priori polega również możność twierǳeń apodyktycznych
o stosunkach czasu czyli pewników [Axiomen] o czasie w ogóle. Ma on గeden tylko wy-
miar: różne czasy nie istnieగą razem, lecz idą po sobie (గak różne przestrzenie nie następuగą
po sobie, lecz istnieగą równocześnie). Twierǳeń tych nie można wydobyć z doświadcze-
nia, gdyż ono nie dałoby ani ścisłeగ powszechności, ani apodyktyczneగ pewności. Mo-
glibyśmy tylko powieǳieć: tak naucza o tym zwykłe wrażenie; nie zaś: tak być musi.
Twierǳenia te maగą doniosłość prawideł, wedle których గedynie robić możemy గakiekol-
wiek doświadczenie, one pouczaగą nas o nim, a nie przez nie.

) Czas nie గest poగęciem dyskursywnym, czyli, గak గe nazywaగą, ogólnym, lecz tyl-
ko czystą formą oglądu zmysłowego. Różne czasy są గeno częściami tegoż samego czasu.
A wyobrażenie, które dane być może tylko przez గeden-గedyny przedmiot, గest właśnie
oglądem. Zdanie również, że różne czasy nie mogą być równocześnie, nie dałoby się wy-
prowaǳić z poగęcia ogólnego. Zdanie to గest syntetyczne i nie może wypływać z samych
గeno poగęć. Zawiera się więc bezpośrednio w ogląǳie i wyobrażeniu czasu.

) Nieskończoność czasu nic innego nie znaczy, tylko że wszelka określona wiel-
kość czasu możliwą się staగe గedynie przez ograniczenie గednego-గedynego zasadniczego
czasu. Stąd pierwotne wyobrażenie: czas, musi być dane గako nieograniczone. Gǳie zaś
same części czegoś i wszelką wielkość przedmiotu możemy sobie wyobrazić గako określo-
ne గedynie przez ścieśnienie; tam całe wyobrażenie nie może być wynikiem poగęć (gdyż
te składaగą się tylko z wyobrażeń częściowych), lecz trzeba szukać dla niego podstawy
w bezpośrednim ogląǳie.

§ . Transcendentalny wykład poగęcia czasu⁶⁵
Co do tego mogę się powołać na Nr. , gǳiem dla zwięzłości wśród cząstek wykła-

du metafizycznego włożył to, co గest właściwie transcendentalnym. Tu dodam గeszcze, że
poగęcie zmiany, a z nim poగęcie ruchu (గako zmiany mieగsca) możliwym గest గedynie w wy-
obrażenia czasu i przez nie; że gdyby to wyobrażenie nie było oglądem (wewnętrznym)
a priori, to żadne poగęcie, గakiebykolwiek było, nie zdołałoby uczynić zrozumiałą moż-
liwości zmiany w tym samym przedmiocie, to గest połączenia wręcz-sprzecznych z sobą
orzeczeń (np. byt w గakimś mieగscu i niebyt teగ sameగ rzeczy na tym samym mieగscu).
Jedynie tylko w czasie mogą oba wręcz-sprzeczne określenia znaleźć się w గedneగ rzeczy,
mianowicie గako następuగące po sobie. Nasze zatem poగęcie czasu wyగaśnia możliwość ty-
lu syntetycznych poznań a priori, ile ich przedstawia ogólna nauka o ruchu, oǳnaczaగąca
się niemałą płodnością.

§ . Wnioski z tych poగęć
a) Czas nie గest czymś, co by istniało samo przez się, lub związane było z rzeczami

గako ich przedmiotowe określenie, a więc mogłoby powstać nawet wtedy, gdyby się usu-
nęło wszystkie podmiotowe warunki ich oglądu. Bo w pierwszym wypadku byłby czymś,
co by bez rzeczywistego przedmiotu było przecież rzeczywistym. A co do drugiego, to,
గako określenie związane z samymi rzeczami, czyli గako uporządkowanie ich, nie mógłby
on wyprzeǳać przedmiotów గako ich warunek i nie mógłby być poznany i oglądany a
priori za pomocą zdań syntetycznych. A tak właśnie stać się to może łatwo, గeśli czas గest
tylko po prostu podmiotowym warunkiem, przy którym powstawać w nas mogą wszel-
kie oglądy: — wtedy bowiem tę formę wewnętrznego oglądania można sobie wyobrazić
przed przedmiotami, a więc a priori.

b) Czas nie గest niczym innym గeno formą zmysłu wewnętrznego tగ. oglądania nas
samych i naszego stanu wewnętrznego. Czas bowiem nie może być wcale określeniem
zగawisk zewnętrznych; nie należy on ani do kształtu, ani do położenia itd.; natomiast
określa stosunek wyobrażeń w naszym stanie wewnętrznym. A właśnie dlatego, że ten
ogląd wewnętrzny nie daగe nam żadnego kształtu, staramy się też ten brak zastąpić analo-
giami i przedstawiamy następstwo czasowe za pomocą linii biegnąceగ w nieskończoność,
linii, w któreగ rozmaite składniki tworzą szereg, maగący గeden tylko wymiar; a z własno-

⁶⁵Transcendentalny wykład pojęcia czasu — §  గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



ści teగ linii wnioskuగemy o wszelkich własnościach czasu, prócz tego గednego, że części
pierwszeగ [tగ. linii] istnieగą równocześnie, części zaś drugiego [tగ. czasu] zawsze następuగą
po sobie. Stąd również widać, że wyobrażenie czasu గest samo oglądem, gdyż wszystkie
గego stosunki daగą się wyrazić zewnętrznym unaocznieniem.

c) Czas గest formalnym warunkiem a priori wszystkich w ogóle zగawisk. Przestrzeń,
గako czysta forma wszelkiego zewnętrznego oglądu, ograniczona గest, గako warunek a
priori, tylko do zగawisk zewnętrznych. Przeciwnie, ponieważ wszystkie wyobrażenia, czy
maగą za przedmiot rzeczy zewnętrzne czy nie, przecie same w sobie, గako określenia umy-
słu, należą do stanu wewnętrznego, a ten stan wewnętrzny podlega formalnemu warun-
kowi oglądu wewnętrznego, a więc czasowi: czas zatem గest warunkiem apriorycznym
wszelkiego w ogóle zగawiska, a mianowicie: bezpośrednim warunkiem zగawisk wewnętrz-
nych (dusz naszych), a przez to właśnie pośrednim warunkiem zగawisk zewnętrznych.
Jeżeli mogę powieǳieć a priori: wszystkie zగawiska zewnętrzne są w przestrzeni i okre-
ślaగą się a priori według stosunków przestrzeni; to z zasady zmysłu wewnętrznego mogę
powieǳieć zupełnie ogólnie: wszystkie zగawiska w ogóle, to గest wszystkie przedmioty
zmysłów, są w czasie i w sposób konieczny zachowuగą stosunki czasu.

Jeżeli nie zechcemy zważać na sposób, w గaki sami siebie oglądamy wewnętrznie i za
pośrednictwem tego oglądu uగmuగemy w naszeగ zdolności wyobrażenioweగ wszystkie tak-
że oglądy zewnętrzne; a więc గeżeli weźmiemy przedmioty, గakimi byłyby same w sobie:
to czas bęǳie niczym. Ma on doniosłość przedmiotową tylko ze względu na zగawiska,
bo to są గuż rzeczy, uważane przez nas za przedmioty zmysłów naszych; lecz nie గest గuż
przedmiotowym, గeżeli nie zważamy na zmysłowość naszego oglądania tగ. tego sposo-
bu wyobrażania sobie, గaki nam గest właściwy, i గeżeli mówimy o rzeczach w ogóle. Czas
zatem గest గedynie podmiotowym warunkiem naszego (luǳkiego) oglądu (który zawsze
గest zmysłowy, tగ. o ile ǳiałaగą na nas przedmioty), a sam w sobie, poza podmiotem,
గest niczym. Mimo to przecież గest on przedmiotowym z konieczności ze względu na
wszystkie zగawiska, więc i ze względu na wszystkie rzeczy, గakie nam mogą się ukazywać
w doświadczeniu. Nie możemy powieǳieć: wszystkie rzeczy są w czasie, gdyż przy po-
గęciu rzeczy w ogóle nie zważa się wcale na గaki bądź sposób ich oglądania, a to przecież
గest właściwym warunkiem, wprowaǳaగącym czas do wyobrażenia przedmiotów. Jeżeli
ten warunek doda się do owego poగęcia, i గeżeli powiemy: wszystkie rzeczy, గako zగa-
wiska (przedmioty oglądu zmysłowego), są w czasie; to twierǳenie takie గest zupełnie
przedmiotowo słusznym i powszechnym a priori.

A zatem zapatrywania nasze pouczaగą o empirycznej realności czasu, to గest o przed-
miotoweగ గego ważności względem wszystkich przedmiotów, గakie by kiedykolwiek dane
były zmysłom naszym. A ponieważ ogląd nasz గest zawsze zmysłowy, nigdy więc w do-
świadczeniu nie może być nam dany przedmiot, który by nie podlegał warunkowi czasu.
Przeciwnie, odmawiamy czasowi wszelkiego uroszczenia do realności bezwzględnej, iżby
mianowicie, nie bacząc zgoła na formę naszego zmysłowego oglądu, tkwił wprost w rze-
czach గako ich warunek lub własność. Takie własności, które przynależą rzeczom samym
w sobie, nie mogą też nigdy być nam dane przez zmysły. Na tym więc zasaǳa się transcen-
dentalna idealność czasu, wedle któreగ, gdy się nie zważa na podmiotowe warunki oglądu
zmysłowego, గest on niczym zgoła i nie może być przypisywany przedmiotom samym
w sobie (bez ich stosunku do naszego oglądu) ani substancగalnie [subsistirend], ani przy-
padłościowo [inhärirend]⁶⁶. Ta wszakże idealność, tak samo గak idealność przestrzeni, nie
może zestawiana z mrzonkami [Subreptionen]⁶⁷ wrażeń, ponieważ przy tym o samym

⁶⁶subsistirend, inhärirend — co do poగęć, oznaczonych wyrazami: subsistirend, inhärirend, trzeba zaగrzeć do
rozbioru pierwszeగ „analogii doświadczenia” […]. [przypis redakcyగny]

⁶⁷Subreptionen — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice vitium
subreptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem” i tak
opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trzeba,
że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem

  Krytyka czystego rozumu 



zగawisku, w którym tkwią te orzeczenia, przypuszczamy przecież z góry, że ma realność
przedmiotową, któreగ tu całkiem braknie, wyగąwszy kiedy గest tylko empiryczną, tగ. kiedy
sam przedmiot rozważa się గeno గako zగawisko: — a co do tego należy zaగrzeć do uwagi,
umieszczoneగ poprzednio przy pierwszym rozǳiale.

§ . Obగaśnienie
Przeciwko teగ teorii, przyznaగąceగ czasowi realność empiryczną, ale zaprzeczaగąceగ mu

realności bezwzględneగ i transcendentalneగ, słyszałem od rozważnych mężów tak గed-
no zgodny zarzut, że wnioskuగę z niego, iż on znaగǳie się pewnie w sposób naturalny
u każdego czytelnika, nieprzywykłego do takich roztrząsań. Brzmi on tak: Zmiany są
rzeczywiste (dowoǳi tego przemĳanie naszych własnych wyobrażeń, choćbyśmy nawet
zaprzeczyli wszystkim zewnętrznym zగawiskom, wraz z ich zmianami). Otóż zmiany są
możliwe tylko w czasie, a więc czas గest czymś rzeczywistym.

Odpowiedź na ten zarzut nie గest wcale trudna. Przyznaగę dowoǳenie w całości. Czas
గest bądź co bądź czymś rzeczywistym, mianowicie rzeczywistą formą oglądu wewnętrz-
nego. Ma więc podmiotową realność ze względu na doświadczenie wewnętrzne, to గest,
mam rzeczywiście wyobrażenie czasu o moich w nim określeniach. Jest tedy rzeczywi-
stym, nie గako przedmiot, lecz గako sposób wyobrażania sobie siebie samego గako przed-
miotu. Gdybym atoli గa sam siebie albo inna istota mnie mogla oglądać bez tego warunku
zmysłowości; to by te same określenia, które obecnie wyobrażamy sobie గako zmiany, dały
poznanie, w którym by wcale się nie ukazywało wyobrażenie czasu, a więc i wyobrażenie
zmiany. Jego zatem empiryczna realność pozostaగe గako warunek wszelkich doświadczeń
naszych. Tylko realności bezwzględneగ przyznać mu niepodobna wedle tego, co się tu
właśnie powieǳiało. Jest on po prostu tylko formą naszego oglądu wewnętrznego⁶⁸. Je-
żeli mu się odeగmie ten szczególny warunek zmysłowości naszeగ, to znika także poగęcie
czasu i nie tkwi on w samych przedmiotach, lecz tylko w podmiocie, który go ogląda.

Przyczyna zaś, dla któreగ zarzut powyższy czynią tak గednogłośnie ci nawet, którzy
przeciwko nauce o idealności przestrzeni nic przekonywuగącego nie umieగą nadmienić,
గest następuగąca: Nie spoǳiewali się, żeby mogli dowieść apodyktycznie bezwzględneగ
realności przestrzeni, gdyż opiera się im idealizm, wedle którego na rzeczywistość przed-
miotów zewnętrznych nie ma zgoła żadnego ścisłego dowodu; natomiast rzeczywistość
przedmiotu naszych zmysłów wewnętrznych (mnie samego i mego stanu) widoczną గest
bezpośrednio przez świadomość. Tamte przedmioty mogły być prostym omamieniem,
ten zaś, wedle ich mniemania, గest niezaprzeczenie czymś rzeczywistym. Nie pomyśleli
గednak o tym, że te i tamte, choć nie da się zaprzeczyć ich rzeczywistości గako wyobrażeń,
należą przecież tylko do zగawiska, maగącego zawsze dwie strony; గedną, kiedy się rozpa-
truగe przedmiot sam w sobie (bez względu na sposób, గak się go ogląda, przy czym గego
właściwość గest zawsze właśnie dlatego problematyczną); drugą, kiedy się zważa na for-
mę oglądania przedmiotu tego, któreగ szukać trzeba nie w przedmiocie samym w sobie,
lecz w podmiocie, któremu się on ukazuగe; mimo to przecież rzeczywiście i koniecznie
przynależy zగawisku tego przedmiotu.

A więc czas i przestrzeń są to dwa źródła poznania, z których czerpać można a prio-
ri rozmaite syntetyczne twierǳenia, గak tego mianowicie świetny daగe przykład czysta
matematyka co do poznań o przestrzeni i గeగ stosunkach. Są one, razem wzięte, dwiema

 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się
గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek ani
stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego też powodu
niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ. wyrazy główne]
w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoistnymi sądami (…)
Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz bierzemy w dwojakim
znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

⁶⁸Czas jest (…) po prostu tylko formą naszego oglądu wewnętrznego — mogę wprawǳie powieǳieć: wyobraże-
nia moగe następuగą po sobie; ale to znaczy tylko, że గesteśmy ich świadomi గako idących w pewnym następstwie
czasu, tగ. według formy zmysłu wewnętrznego. Czas więc nie గest czymś samym w sobie ani też określeniem
tkwiącym przedmiotowo w rzeczach. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



czystymi formami wszystkich oglądów zmysłowych i przez to czynią możliwymi synte-
tyczne zdania a priori. Atoli te źródła poznania a priori wytykaగą sobie tym samym (że są
tylko warunkami zmysłowości) własne granice, mianowicie, iż się rozciągaగą గedynie do
przedmiotów, o ile te rozważane są గako zగawiska గeno, nie zaś przedstawiaగą rzeczy same
w sobie. Tylko tamte są polem ich ważności; a kiedy się wyగǳie poza to pole, గuż nie znaగ-
duగą wcale przedmiotowego zastosowania. Taka realność przestrzeni i czasu pozostawia
zresztą pewność poznania doświadczalnego nietkniętą, gdyż గesteśmy o nieగ przeświad-
czeni గednako, czy by te formy przynależały w sposób konieczny rzeczom samym w sobie,
czy też tylko naszemu oglądowi tych rzeczy. Przeciwnie ci, co przyznaగą przestrzeni i cza-
sowi realność bezwzględną, czy ona bęǳie poగętą substancగalnie czy przypadłościowo,
muszą być w niezgoǳie z zasadami samego doświadczenia. Bo గeżeli zdecyduగą się na
pierwsze (co zazwyczaగ przyగmuగą matematyczni badacze przyrody), to muszą uznać dwie
odwieczne i nieskończone, odrębnie dla siebie trwaగące mary [Undinge] — przestrzeń
i czas, które po to są tylko (nie będąc przecie niczym rzeczywistym), ażeby obగąć sobą
wszelką rzeczywistość. Jeżeli przyగmą drugie zdanie (గakiego się trzymaగą niektórzy me-
tafizyczni przyrodnicy), tak że przestrzeń i czas poczytaగą za stosunki zగawisk (będących
obok siebie, lub następuగących po sobie), stosunki, wyciągnięte z doświadczenia, lubo
w tym wyodrębnieniu mętnie wyobrażane; to muszą matematycznym twierǳeniom a
priori zaprzeczyć ich ważności co do przedmiotów rzeczywistych (np. w przestrzeni),
a przynaగmnieగ odmówić im pewności apodyktyczneగ, gdyż ta nie wykazuగe się wcale a
posteriori; aprioryczne zaś poగęcia przestrzeni i czasu, według tego mniemania, są to గe-
no twory wyobraźni, których źródła szukać trzeba rzeczywiście w doświadczeniu, skąd
oderwane stosunki wyobraźnia przerobiła na coś takiego, co wprawǳie zawiera w so-
bie ogólny w nich czynnik, lecz co nie może istnieć bez tych zastrzeżeń, గakie przyroda
z nimi związała. Pierwsi zyskuగą tyle, że dla twierǳeń matematycznych uprzątaగą sobie
pole zగawisk; w wielki natomiast wpadaగą zamęt w skutek tychże właśnie warunków,
skoro tylko rozsądek chce wyగść poza owo pole. Druǳy wygrywaగą wprawǳie co do
tego wtórego punktu, mianowicie, że wyobrażenia przestrzeni i czasu nie wchoǳą im
w drogę, kiedy chcą wydawać sądy o przedmiotach, nie గako o zగawiskach, lecz tylko
w stosunku do rozsądku; nie mogą atoli ani wytłumaczyć możliwości matematycznych
poznań a priori (gdyż brak im prawǳiwego i przedmiotowo ważnego oglądu a priori), ani
też doprowaǳić praw doświadczalnych do konieczneగ zgodności z owymi twierǳeniami
matematycznymi. W naszeగ zaś teorii o prawǳiweగ właściwości tych dwu pierwotnych
form zmysłowości zapobieżono obu tym szkopułom.

Że na koniec estetyka transcendentalna nie może zawierać więceగ pierwiastków గak
tylko te dwa: przestrzeń i czas, widać z tego గasno, że wszystkie inne, do zmysłowości
należące poగęcia, nawet poగęcie ruchu, łączącego w sobie oba te czynniki, uznać musimy
z góry za coś empirycznego; — bo ruch domaga się గuż spostrzeżenia czegoś ruchomego.
W przestrzeni zaś, kiedy się గą rozważa samą w sobie, nie ma nic ruchomego; a więc
owo ruchome musi być czymś, co w przestrzeni odnajduje się tylko przez doświadczenie,
a więc గest daną empiryczną. Podobnież nie może Estetyka transcendentalna zaliczać do
swych danych apriorycznych poగęcia zmiany, bo sam czas nie zmienia się, tylko coś, co గest
w czasie. Wymaga się więc ku temu spostrzeżenia గakiegoś bytu i koleగnego następstwa
గego określeń, a więc — doświadczenia.

§ . Ogólne uwagi do Estetyki transcendentalneగ
I. Przede wszystkim winniśmy, ile można tylko, naగwyraźnieగ oświadczyć, గakie గest

mniemanie nasze co do zasadniczeగ właściwości poznania zmysłowego, by zapobiec wszel-
kiemu niestosownemu tłumaczeniu tego mniemania.

Chcieliśmy tedy powieǳieć, że wszelki nasz ogląd గest po prostu tylko wyobrażeniem
zగawiska; że rzeczy, które oglądamy, nie są tym same w sobie, czym są w naszym ogląǳie,
a ich stosunki nie są same w sobie takimi, గakimi się nam ukazuగą; i że gdybyśmy usunę-
li swóగ podmiot lub też గeno podmiotową własność zmysłów w ogóle, to by znikły zaraz
wszystkie własności, wszystkie stosunki przedmiotów w przestrzeni i czasie, a nawet sama
przestrzeń i czas; że zatem przedmioty గako zగawiska nie mogą istnieć same w sobie, lecz
tylko w nas. Jak się rzecz ma z przedmiotami samymi w sobie i wyodrębnionymi od całeగ
teగ wrażliwości zmysłów naszych, tego my zgoła nie wiemy. Nie znamy nic prócz naszego

  Krytyka czystego rozumu 



sposobu spostrzegania przedmiotów, który గest nam właściwy, a który nie koniecznie
przysługiwać musi każdemu గestestwu, lubo przysługuగe każdemu człowiekowi. Z nim
wyłącznie tylko mamy do czynienia. Przestrzeń i czas są czystymi గego formami, a wra-
żenie w ogóle — గego materią. Tamtą [tగ. formę] możemy poznać tylko a priori, to గest
przed wszelkim rzeczywistym spostrzeżeniem i dlatego nazywamy గą czystym oglądem;
ta zaś [tగ. materia] గest tym w poznaniu naszym, co sprawia, że się zowie poznaniem a
posteriori, to గest oglądem empirycznym. Czyste oglądy trzymaగą się zmysłowości naszeగ
po prostu w sposób konieczny, గakimikolwiek byłyby nasze wrażenia; te zaś mogą być
barǳo rozmaite. Choćbyśmy ten nasz ogląd mogli doprowaǳić do naగwyższego stopnia
wyraźności; tobyśmy przez to wcale się nie przybliżyli do znamion przedmiotów samych
w sobie. W każdym bowiem razie poznalibyśmy tylko całkowicie nasz sposób oglądania
tగ. naszą zmysłowość a i tę zawsze tylko pod warunkami przestrzeni i czasu, trzymaగącymi
się naszego podmiotu od samego początku; czym zaś są przedmioty same w sobie, tego
by nam nigdy odkryć nie mogło choćby naగగaśnieగsze poznanie ich zగawiska, które samo
tylko nam గest dane.

Mniemanie zatem, గako by cała zmysłowość nasza była po prostu zagmatwanym wy-
obrażeniem rzeczy, zawieraగącym to tylko, co im przysługuగe samym w sobie, lecz wśród
nagromaǳenia znamion i wyobrażeń częściowych, których świadomie nie wyróżniamy,
— గest sfałszowaniem poగęcia zmysłowości i zగawiska, czyniącym całą o nich naukę bez-
użyteczną i pustą. Różnica mięǳy wyobrażeniem niewyraźnym a wyraźnym గest tylko
logiczna i nie dotyczy treści. Bez wątpienia, poగęcie słuszności [Recht] గakim się posługuగe
zwykły zdrowy rozsądek, zawiera w sobie toż samo, co z niego wysnuć może bodaగ naగ-
subtelnieగsza spekulacగa, tylko że w powszednim praktycznym użyciu nie uświadamiamy
sobie tych rozmaitych wyobrażeń w oweగ myśli. Nie można zatem powieǳieć, że zwykłe
poగęcie గest zmysłowe, że zawiera tylko samo zగawisko, boć przecie słuszność nie może
się ukazać [zగawić], lecz poగęcie గeగ spoczywa w rozsądku i wyobraża pewną właściwość
(moralną) czynności, która im samym w sobie przynależy. Przeciwnie wyobrażenie ciała
nie zawiera w ogląǳie nic, co by przedmiotowi samemu w sobie przynależeć mogło, lecz
tylko zగawisko czegoś i sposób, w గaki ono na nas ǳiała; a ta wrażliwość naszeగ zdolności
poznawczeగ nazywa się zmysłowością i od poznania przedmiotu samego w sobie, choćby
గe (tగ. zగawisko) aż do gruntu przeniknąć się dało, nie przestaగe się różnić o całe niebo.

Otóż filozofia Leibnizowo-Wolfowska wskazała wszystkim badaniom nad przyrodą
i początkiem poznań naszych zupełnie niewłaściwy punkt wiǳenia, uważaగąc różnicę
mięǳy zmysłowością a umysłowością za logiczną tylko, kiedy ona గest widocznie trans-
cendentalną i dotyczy nie sameగ గedynie formy wyraźności czy niewyraźności, ale początku
i treści poznań, tak że za pomocą pierwszeగ [tగ. zmysłowości] nie poznaగemy własności
rzeczy samych w sobie nie tylko niewyraźnie, lecz zgoła; a గak tylko usuniemy swoగą
podmiotową właściwość, to nigǳie w ogóle nie odnaగǳiemy ani odnaleźć nie możemy
wyobrażonego przedmiotu z tymi przymiotami, గakie mu przyznał ogląd zmysłowy, gdyż
ta to podmiotowa właściwość określa గego formę గako zగawiska.

Zresztą rozróżniamy zaiste wśród zగawisk to, co stanowi istotę ich oglądu i ma wagę
dla każdego luǳkiego zmysłu, od tego, co mu przynależy przypadkowo tylko, gdy ma
wagę nie ze względu na zmysłowość w ogóle, lecz tylko ze względu na szczególne usta-
wienie czy organizacగę tego lub owego zmysłu. Otóż pierwsze poznanie nazywaగą takim,
które przedstawia przedmiot sam w sobie, drugie zaś — tylko గego zగawisko. Ale ta róż-
nica గest గeno empiryczną. Jeśli przy nieగ pozostaniemy (గak to zwyczaగnie się ǳieగe) i గeśli
nie uważamy owego empirycznego oglądu znowuż za zగawisko tylko (గak to ǳiać się po-
winno), tak że w nim nic zgoła odnaleźć nie można, co by się odnosiło do rzeczy sameగ
w sobie; to ginie nasza transcendentalna różnica i wtedy wierzymy wciąż, iż poznaగemy
rzeczy same w sobie, chociaż wszęǳie (w świecie zmysłowym) nawet przy naగgłębszym
badaniu przedmiotów tego świata mamy do czynienia గedynie i wyłącznie ze zగawiskami
tylko. I tak tęczę nazwiemy wprawǳie tylko zగawiskiem, ukazuగącym się przy deszczu
i słońcu, ale ten deszcz osłoneczniony nazwiemy rzeczą samą w sobie, co też గest prawdą,
o ile to drugie poగęcie rozumiemy గeno fizycznie గako to, co w powszechnym doświad-
czeniu, wśród naగrozmaitszych położeń względem zmysłów, tak a nie inaczeగ określonym
bywa w ogląǳie. Ale గeżeli tę empiryczność weźmiemy w ogóle i zapytamy, nie powo-
łuగąc się na zgodność tegoż z każdym luǳkim zmysłem, czy też wyobraża ona przedmiot

  Krytyka czystego rozumu 



sam w sobie (nie krople deszczu, gdyż te są గuż przecie, గako zగawisko, obiektami empi-
rycznymi): to pytanie o odnoszeniu się wyobrażenia do przedmiotu గest transcendentalne
i nie tylko te krople są zగawiskami గeno, lecz nawet ich kształt okrągły, ba, i przestrzeń,
w któreగ one spadaగą: są niczym same w sobie, ale tylko modyfikacగami albo podstawami
naszego zmysłowego oglądania; przedmiot zaś transcendentalny pozostaగe nam nieznany.

Drugą ważną sprawą naszeగ Estetyki transcendentalneగ గest, żeby pozyskała sobie nie-
co łaski nie tylko గako pokaźna hipoteza, lecz żeby była tak pewna i niewątpliwa, గak tego
wymagać kiedykolwiek można od teorii, maగąceగ służyć za organon. Ażeby tę pewność
uczynić całkiem przekonywaగącą, wybierzemy sobie గakikolwiek przykład, na którym గeగ
doniosłość może stać się oczywistą i posłużyć do lepszego wyగaśnienia tego, co się przy-
wiodło w § ⁶⁹.

Przypuściwszy tedy, że przestrzeń i czas są przedmiotowe same w sobie i zawarunko-
wuగą możliwość rzeczy samych w sobie, pokaże się po pierwsze, że o oboగgu napływaగą a
priori w wielkieగ liczbie zdania apodyktyczne i syntetyczne, szczególnieగ też o przestrzeni,
którą tutaగ bęǳiemy mieli dla przykładu głównie na uwaǳe. Ponieważ twierǳenia geo-
metrii poznaగemy syntetycznie a priori i to z apodyktyczną pewnością, pytam więc: skąd
bierzecie takie zdania i na czym się opiera nasz rozsądek, by doగść do takich prawd wprost
koniecznych i maగących ważność powszechną? Nie ma tu inneగ drogi prócz teగ, co pro-
waǳi przez poగęcia lub też przez oglądy, i to గedne i drugie గako takie, które są nam dane
albo a priori albo a posteriori. Te drugie, mianowicie poగęcia empiryczne, zarówno గak to,
na czym się wspieraగą, tగ. empiryczny ogląd, nie mogą dać innego syntetycznego zdania
prócz takiego tylko, które గest również empiryczne గedynie, to గest stanowi zdanie do-
świadczalne, a więc nigdy zawierać nie może konieczności i bezwzględneగ powszechności,
co przecież గest znamienną cechą wszystkich twierǳeń geometrii. A co do pierwszego
i గedynego środka, mianowicie co do otrzymania takich poznań za pomocą samych poగęć
lub też oglądów apriorycznych, to widać గasno, że z samych poగęć niepodobna zgoła osią-
gnąć poznania syntetycznego, lecz tylko analityczne. Weźcie గeno twierǳenie, że dwiema
prostymi liniami żadna przestrzeń zamknąć się nie daగe, a więc żadna nie może powstać
figura; i próbuగcie zdanie to wywieść z poగęcia o prostych liniach i o liczbie dwa; —
albo też, że z trzech prostych linĳ może się złożyć figura i próbuగcie గe podobnież wy-
wieść z samych tylko tych poగęć. Wszystkie wysiłki wasze będą nadaremne i uగrzycie się
zmuszonymi uciec się do unaocznienia, గak to zawsze robi geometria. Daగecie więc so-
bie గakiś przedmiot w ogląǳie; ale గakiego roǳaగu గest ten ogląd, czy గest apriorycznym
czy też empirycznym? Gdyby był tym drugim, to z niego nie można by nigdy wycią-
gnąć zdania powszechnie ważnego, a tym barǳieగ apodyktycznego; gdyż doświadczenie
nigdy zdań takich dostarczyć nie może. Musicie zatem dać sobie a priori ów przedmiot
w ogląǳie i na nim oprzeć swe zdanie syntetyczne. Otóż gdyby w was nie znaగdowała
się właǳa oglądania a priori; gdyby ten podmiotowy warunek co do formy nie był za-
razem ogólnym warunkiem a priori, pod którym గedynie możliwym się staగe przedmiot
tego (zewnętrznego) oglądu; gdyby rzecz (tróగkąt) była czymś samym w sobie bez od-
noszenia się do waszego podmiotu: to గakże moglibyście powieǳieć, że to, co się mieści
koniecznie w waszych podmiotowych warunkach nakreślenia tróగkąta, musi odnosić się
również do tróగkąta samego w sobie? Przecież nie moglibyście do swego poగęcia (o trzech
liniach) dodać nic nowego (figury); to nowe więc z konieczności musiałoby się odnaleźć
w przedmiocie, gdyż ten dany గest przed waszym poznaniem, nie zaś przez nie. Gdyby
zatem przestrzeń (a tak samo i czas) nie była tylko formą waszego oglądania, zawieraగącą
warunki aprioryczne, pod którymi గedynie rzeczy mogą się stać dla was przedmiotami ze-
wnętrznymi, co bez tych podmiotowych warunków same w sobie są niczym: tobyście nic
a nic zgoła nie mogli a priori orzec syntetycznie o przedmiotach zewnętrznych. Niewąt-
pliwie więc pewnym, nie tylko zaś możliwym lub prawdopodobnym గest, że przestrzeń
i czas, గako konieczne warunki wszelkiego (zewnętrznego i wewnętrznego) doświadcze-
nia, są tylko podmiotowymi warunkami wszelkiego naszego oglądu; zatem w stosunku
do nich wszystkie przedmioty są tylko zగawiskami, nie zaś rzeczami samymi przez się
w ten sposób danymi; stąd można, co do formy tych przedmiotów, wiele powieǳieć a

⁶⁹posłużyć do lepszego wyjaśnienia — słowa: „posłużyć (…)” w §  są dodatkiem drugiego wydania. [przypis
tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



priori, ale nigdy ani słowa nawet o teగ rzeczy sameగ w sobie, która może służy za podstawę
wszystkim tym zగawiskom.

II.⁷⁰ Ku potwierǳeniu teగ teorii o idealności zarówno zewnętrznego గak wewnętrz-
nego zmysłu, a więc i wszystkich przedmiotów podpadaగących pod zmysły, గako zగawisk
tylko, posłużyć może szczególnieగ ta uwaga, że wszystko, co w poznawaniu naszym należy
do oglądu (wyగąwszy więc uczucie przyగemności i nieprzyగemności గako też wolę, które
nie są wcale poznaniami), zawiera same tylko stosunki: mieగsc w ogląǳie (rozciągłość),
zmianę mieగsc (ruch) i prawa, wedle których zmiana ta się określa (siły poruszaగące). Ale
przez to danym wcale nie గest, co గest obecnie w tym mieగscu lub też co poza zmianą
mieగsca ǳieగe się w rzeczach samych. Z gołych గeno stosunków nie poznaగe się przecie
rzeczy sameగ w sobie; sąǳić więc należy, że ponieważ zmysł zewnętrzny daగe nam గedynie
wyobrażenia o stosunkach, może więc w wyobrażeniu swoim zawierać tylko stosunek
przedmiotu do podmiotu, nie zaś to wnętrze, గakie przysługuగe przedmiotowi samemu
w sobie. Tak samo też గest i co do oglądu wewnętrznego. Nie tylko że w nim wyobraże-
nie, dane przez zmysły zewnętrzne, tworzy właściwy materiał, w గaki zaopatruగemy nasz
umysł, lecz nadto czas, w który wkładamy te wyobrażenia, który wyprzeǳa nawet ich
uświadomienie w doświadczeniu i stanowi ich podstawę గako warunek formalny sposo-
bu układania się w umyśle, zawiera గuż stosunki następowania po sobie, równoczesnego
istnienia i tego, co గest równocześnie z następowaniem po sobie (czegoś trwałego). Otóż
tym, co wyprzeǳać może, గako wyobrażenie, wszelką czynność myślenia o czemukolwiek,
గest ogląd, a గeżeli nie mieści w sobie nic więceగ prócz stosunków, forma oglądu, która nic
nie wyobrażaగąc, chyba że coś do umysłu się wkłada, nie może też być niczym innym గak
tylko sposobem, w గaki ǳiała sam na siebie umysł własną czynnością swoగą, mianowicie
owym wkładaniem swoich wyobrażeń, to గest zmysłem wewnętrznym rozpatrywanym ze
strony formy. Wszystko, co przez గakiś zmysł zostaగe wyobrażonym, గest o tyleż zawsze
zగawiskiem, a zmysł wewnętrzny albo musiałby zostać zgoła nieuznanym, albo podmiot,
będący గego przedmiotem, mógłby przezeń tylko గako zగawisko być wyobrażonym, a nie
tak, గakby sam o sobie sąǳił, gdyby గego oglądanie było tylko czynnością do sameగ siebie
odnoszącą się, tగ. umysłową [intelectuell]. Tu cała trudność na tym గeno polega, గak mo-
że podmiot oglądać sam siebie wewnętrznie; ale trudność ta గest wspólną każdeగ teorii.
Świadomość siebie samego (apercepcగa) గest poగedynczym wyobrażeniem గaźni [des Ich],
i gdyby przez nie tylko dana była samorzutnie [selbstthätig] wszelka rozmaitość w pod-
miocie, to ogląd wewnętrzny byłby umysłowym. W człowieku świadomość ta wyma-
ga wewnętrznego spostrzegania teగ rozmaitości, గaka w podmiocie wprzód została dana,
a sposób, w గaki ona గest dana bez samorzutności [ohne Spontaneität] umysłowi, dla teగ
właśnie różnicy musi nazywać się zmysłowością. Jeżeli właǳa uświadamiania siebie sobie
samemu ma odszukać (uగąć [=apprehendiren]) to, co leży w umyśle, to musi nań ǳiałać
i tylko takim trybem może wywołać ogląd samego siebie, którego forma, గuż uprzednio
w umyśle znaగduగąca się, w wyobrażeniu czasu określa sposób, w గaki mogą się mieścić
razem rozmaite szczegóły w umyśle; ponieważ ten ogląda siebie nie tak, గakby sobie wy-
obrażał siebie bezpośrednio samorzutnie, lecz wedle tego, గakiego ǳiałania od wewnątrz
doznaగe, a zatem గak przed sobą samym się zగawia, nie గakim గest w sobie⁷¹.

III. Kiedy powiadam: w przestrzeni i w czasie zarówno ogląd przedmiotów zewnętrz-
nych, గak samo-ogląd umysłu wyobrażaగą, గak గedno i drugie ǳiała na zmysły nasze, tగ. గak
się ukazuగą w zగawisku, to nie znaczy wcale, గakoby te przedmioty były tylko złuǳeniem
[Schein]. W zగawisku bowiem przedmioty, a nawet właściwości, గakie im przyznaగemy,
zawsze uważamy za coś rzeczywiście danego, tylko że odróżniamy ten przedmiot గako
zగawisko od niegoż samego గako przedmiotu samego w sobie, ponieważ owa właściwość
zależy గeno od sposobu, w గaki podmiot ogląda stosunek danego przedmiotu do siebie.
Nie powiadam więc, że ciała wydaగą się tylko być pozewnątrz umie, lub też że dusza mo-

⁷⁰Ku potwierǳeniu (…) — co następuగe do końca Estetyki transcendentalnej, గest dodatkiem drugiego wy-
dania. [przypis tłumacza]

⁷¹Ku potwierǳeniu tej teorii o idealności zarówno zewnętrznego jak wewnętrznego zmysłu (…)— ażeby ustęp ten
cały należycie zrozumieć, trzeba odczytać, co Kant o tym samym mówi w transcendentalnym Wywoǳie kategorii
(§§ ,  […]), mianowicie zaś w pierwszym గego obrobieniu (I dodatek w tym wydaniu). Myśl zasadnicza tkwi
w twierǳeniu, że గedność, గaką odnajdujemy w przyroǳie, గest całkowicie ǳiełem umysłu naszego wskutek
właściwych mu kategorii. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



గa wydaగe się tylko istnieć w moగeగ samowieǳy [Selbstbewusstsein], kiedy utrzymuగę, że
własność przestrzeni i czasu, stosownie do któreగ గako warunku bytu owych przedmio-
tów, గa గe uznaగę, leży w moim sposobie oglądania, a nie w tych przedmiotach. Byłoby to
własną moగą winą, gdybym z tego, co powinienem zaliczyć do zగawiska, czynił tylko złu-
dę⁷². Ale tego być nie może wedle naszeగ zasady idealności wszystkich naszych oglądów
zmysłowych; owszem, gdy się owym formom wyobrażenia przypisze realność przedmio-
tową, to niepodobna bęǳie usunąć wyniku, iż się wszystko przez to przemieni w złudę
tylko. Bo uważaగąc przestrzeń i czas za własności, które ze względu na możliwość winny
by się znaleźć w rzeczach samych w sobie, i zastanawiaగąc się nad niedorzecznościami,
w గakie się w takim razie wikłamy, gdy dwie nieskończone rzeczy, które muszą być nie
substancగami, ani też niczym rzeczywiście tkwiącym w substancగach, a przecież czymś
istnieగącym, ba nieoǳownym warunkiem istnienia wszelkich przedmiotów, pozostaగą
nawet wtedy, kiedy గuż wszystkie istnieగące rzeczy usunięte zostały: — nie można zaiste
ǳiwić się poczciwemu Berkeleyowi, గeśli ciała zdegradował na złuǳenia tylko; co więceగ,
nawet nasze własne istnienie, które by tym sposobem uczyniono zależnym od bytuగąceగ
dla siebie realności mary takieగ [Unding] గak czas, przemieniłoby się wraz z nią w prostą
złudę, — niedorzeczność, గaką dotychczas nikt గeszcze nie zawinił.

IV. W teologii naturalneగ, gǳie wystawiamy sobie w myśli przedmiot, który nie mo-
że być nie tylko dla nas przedmiotem oglądania, lecz i dla samego siebie przedmiotem
oglądania zmysłowego, dbaగą wielce o to, ażeby ze wszelkiego గego oglądu (gdyż wszelkie
గego poznanie musi być osądem, nie zaś myśleniem, które zawsze wykazuగe గakieś obręby
czyli szranki) usunąć warunki czasu i przestrzeni. Ale గakim prawem można to robić,
గeśli się wprzódy uczyniło to oboగe formami rzeczy samych w sobie, i to takimi, któ-
re, గako warunki istnienia rzeczy a priori, pozostaగą, chociażby się rzeczy same usunęło?
Bo గako warunki wszelkiego bytu w ogóle, musiałyby one być również warunkami bytu
Boga. Jeżeli się tedy nie chce uczynić ich przedmiotowymi formami wszech rzeczy, to
nie pozostaగe nic innego గak uznać గe za podmiotowe formy naszego sposobu oglądania
zarówno zewnętrznego గak wewnętrznego, który nazywa się też dlatego zmysłowym, że
nie గest pierwotnym tగ. takim, za pośrednictwem którego dany గest takie byt przedmiotu
oglądania (a który, o ile wyrozumieć zdołamy, przynależeć tylko może praగestestwu), lecz
zależnym od bytu przedmiotu, a więc możliwym గeno przez to, że odǳiaływa na zdolność
wyobrażania sobie, właściwą podmiotowi.

Nie ma też potrzeby ograniczać sposobu oglądania w przestrzeni i czasie tylko do zmy-
słowości człowieka; być może, wszystkie skończone myślące గestestwa zgaǳać się w tym
muszą nieuchronnie z człowiekiem (lubo tego rozstrzygnąć nie możemy); nie przestaగe
ona przecież z powodu teగ doniosłości powszechneగ być zmysłowością, dlatego właśnie,
że గest pochodną (intuitus derivativus), nie zaś pierwotną (intuitus originarius) a więc nie
గest oglądaniem umysłowym, które z podanego dopiero co powodu zdaగe się przynależeć
గedynie pra-గestestwu, ale nigdy గestestwu, zależnemu zarówno co do swego bytu గak i co

⁷²Byłoby to własną moją winą, gdybym z tego, co powinienem zaliczyć do zjawiska, czynił tylko złudę— orzeczenia
zగawiska mogą być przyznane samemu przedmiotowi w stosunku do naszego zmysłu, np. róży barwa czerwona
albo zapach; ale złuda nigdy nie może być przyznana przedmiotowi గako orzeczenie, właśnie dlatego, że co się do
nieగ odnosi tylko w stosunku do zmysłów czyli w ogóle do podmiotu, to się przyznaగe przedmiotowi samemu
w sobie, గak np. dwa obłęki [Henkel] przyznawane początkowo Saturnowi [Galileusz, spostrzegłszy pierwszy
raz przez swoగą skromną lunetę postać osobliwą Saturna, pisał  listopada  do posła toskańskiego Juliana
de Medici, że ta planeta ukazywała mu się w takim kształcie, గakby po obu గeగ stronach były mnieగsze kule,
nieగako „dwaగ służący, co podpieraగą starego pana”. Następnie Galileusz wiǳiał Saturna w postaci eliptyczneగ
i sąǳił, że poprzednie గego obserwacగe były złuǳeniem. Potem obserwowali tęż planetę w XVII w. Fontana,
Gassendi, Heweliusz i in. i każdy z nich గuż to spostrzegał owe osobliwe obłąkowate nasady, które u Kanta
nazywaగą się Henkel, గuż to brak ich czasowy. Dopiero Huygens , ǳięki swoim doskonalszym narzęǳiom
optycznym, rozstrzygnął zagadkę i doszedł do wniosku, że Saturn otoczony గest pierścieniem swobodnym oraz że
rozmaite zmiany గego postaci (obserwowane przez poprzedników) wyగaśnić można rozmaitymi, zmieniaగącymi
się w czasie, położeniami Ziemi i Słońca względem płaszczyzny pierścienia (S. Dickstein w liście do tłumacza, 
lutego . Zob. także art. S. Kramsztyka pt. Pierścień Saturna, „Biblioteka Warszawska” , t. I, –);
przyp. tłum.]. Co się nie znaగduగe w przedmiocie samym w sobie, ale zawsze tylko w గego stosunku do podmiotu
i nierozǳielnie łączy się z wyobrażeniem pierwszego, to గest zగawiskiem; to też orzeczenia przestrzeni i czasu
słusznie przyznawane są przedmiotom zmysłów గako takim, i w tym nie ma wcale złuǳenia. Przeciwnie, gdybym
róży samej w sobie czerwoność, Saturnowi obłęki albo wszystkim przedmiotom zewnętrznym rozciągłość samą
w sobie przyznawał, nie bacząc na określony stosunek tych przedmiotów do podmiotu i nie ograniczaగąc na tym
swego sądu, wówczas dopiero powstałaby złuda. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



do swego oglądu (określaగącego byt గego w stosunku do danych przedmiotów); — acz-
kolwiek tę drugą uwagę odnieść należy do naszeగ teorii estetyczneగ tylko గako obగaśnienie,
nie zaś గako udowodnienie.

Zamknięcie Estetyki transcendentalneగ
Otóż mamy tutaగ గeden z wymaganych składników do rozwiązania zadania ogólnego

filozofii transcendentalneగ: jakim sposobem powstawać mogą zdania syntetyczne a priori?
mianowicie czyste oglądy aprioryczne, przestrzeń i czas, w których, chcąc w sąǳie aprio-
rycznym wyగść poza dane poగęcie, znaగduగemy to, co nie w poగęciu, lecz w odpowiadaగą-
cym mu ogląǳie, może być odkryte a priori i z tamtymi syntetycznie połączone: takie
atoli sądy z tegoż powodu nie mogą daleగ się rozciągać గak tylko na rzeczy, podpadaగące
pod zmysły, i maగą doniosłość గedynie dla przedmiotów możliwego doświadczenia.

  Krytyka czystego rozumu 



TRANSCENDENTALNEJ NAUKI O PIERఖ
WIASTKACH POZNANIA CZĘŚĆ DRUఖ
GA. LOGIKA TRANSCENDENTALNA
జ.   
I. O logice w ogólności

Poznanie nasze wypływa z dwu głównych źródeł umysłu; pierwszym z nich గest przyగ-
mowanie wyobrażeń (wrażliwość [die Receptivität der Eindrücke]), drugim właǳa po-
znawania przedmiotu za pomocą tych wyobrażeń (samorzutność poగęć [Spontaneität der
Begriffe]); przez pierwsze dany nam గest przedmiot; przez drugie ten zostaగe pomyśla-
ny w stosunku do owego wyobrażenia (గako określenie గeno umysłowe). Ogląd zatem
i poగęcia są గedynymi pierwiastkami wszelkiego poznania naszego; tak że ani poగęcia, bez
odpowiadaగącego im w గakiś sposób oglądu, ani też ogląd, bez poగęć, nie mogą wytworzyć
poznania. I ten i tamte są albo czyste albo empiryczne. Empirycznymi są wówczas, gdy
w nich zawiera się wrażenie [Empfindung], maగące za poprzednika rzeczywistą obecność
przedmiotu: czystymi zaś, gdy wyobrażenie nie ma wcale przymieszki wrażenia. Wrażenie
nazwać można materią [die Materie] poznania zmysłowego. Zatem czysty ogląd zawiera
గedynie formę, wedle któreగ coś się ogląda; a czyste poగęcia tylko formę myślenia o przed-
miocie w ogóle. Tylko czyste oglądy lub poగęcia są możliwe a priori; empiryczne zaś —
గedynie a posteriori.

Jeżeli wrażliwość umysłu naszego, గako zdolność przyగmowania wyobrażeń, o ile nań
cośkolwiek w గaki bądź sposób ǳiała, nazwiemy zmysłowością; to właǳa samego tworze-
nia wyobrażeń, czyli samorzutność poznania, bęǳie గuż rozsądkiem. Właściwością przy-
rody naszeగ గest, że ogląd nigdy nie może być innym గak zmysłowym, tగ. mieści w sobie
tylko sposób, w గaki przedmioty na nas odǳiaływaగą. Natomiast rozsądek గest właǳą my-
ślenia o przedmiocie oglądu zmysłowego. Żadneగ z tych własności nie należy przedkładać
గedneగ nad drugą. Bez zmysłowości nie byłby nam dany żaden przedmiot, a bez rozsądku
żaden nie byłby pomyślany. Myśli bez treści [Inhalt] są czcze, oglądy bez poగęć są ślepe.
Stąd równie konieczną గest rzeczą czynić poగęcia swoగe zmysłowymi (tగ. dołączać do nich
przedmiot przez oglądanie), గak oglądy swoగe czynić rozsądkowymi (tగ. podciągać గe pod
poగęcia). Obie właǳe, czyli uzdolnienia, nie mogą też zamienić swoich czynności [Func-
tionen]. Rozsądek nie zdoła nic oglądać, a zmysły nie zdołaగą nic pomyśleć. Poznanie
wytrysnąć może గedynie z ich połączenia. Ale też z tego powodu nie należy wprowaǳać
zamieszania w ich uǳiał, lecz raczeగ mocno dbać o to, by గedno od drugiego starannie
odǳielać i rozróżniać. Stąd odróżniamy umieగętność prawideł zmysłowości w ogóle, tగ.
Estetykę, od umieగętności prawideł rozsądku w ogóle, tగ. od Logiki.

Logika znowuż może być rozpatrywaną w dwoగakim zamiarze, albo గako logika ogól-
nego lub też szczegółowego użycia rozsądku. Pierwsza zawiera wręcz konieczne prawidła
myślenia, bez których nie można zgoła używać rozsądku; zaగmuగe się więc samym rozsąd-
kiem bez względu na rozmaitość przedmiotów, ku którym zwróconym być może. Logika
szczegółowego użycia rozsądku zawiera prawidła należytego myślenia o pewnym roǳaగu
przedmiotów. Tamtą nazwać można logiką elementarną, tę zaś organonem teగ czy oweగ
umieగętności. Ta druga bywa w szkołach barǳo często wpierw wykładaną గako prope-
deutyka umieగętności, aczkolwiek ze względu na pochód rozumu luǳkiego, గest czymś
naగpóźnieగszym, do czego rozum wtedy dopiero dochoǳi, kiedy umieగętność గuż గest od
dawna gotowa i wymaga గuż tylko ostatecznego sprawǳenia i udoskonalenia. Trzeba bo-
wiem znać గuż przedmioty w dosyć wysokim stopniu, గeśli się chce podać prawidło, గakby
należało wytworzyć umieగętność o nich.

Logika ogólna గest albo czysta albo stosowana. W logice czysteగ odrywamy się od
wszelkich warunków empirycznych, wśród których wyrabia się nasz rozsądek, np. od
wpływu zmysłów, od gry wyobraźni, od praw pamięci, od mocy przyzwyczaగenia, skłon-
ności itd. a więc i od źródeł przesądów, zgoła od wszelkich w ogóle przyczyn, z których

  Krytyka czystego rozumu 



płyną lub podsunięte nam być mogą pewne poznania, ponieważ dotyczą one rozsądku
tylko wśród pewnych okoliczności గego zastosowania, a chcąc గe poznać, trzeba doświad-
czenia. A zatem logika ogólna, ale czysta zaగmuగe się samymi గeno zasadami a priori i గest
kanonem rozsądku i rozumu, lecz tylko ze względu na stronę formalną ich użycia, mnieగsza
o to, గaka bęǳie treść (empiryczna czy transcendentalna). Logika ogólna nazywa się zaś
stosowaną wówczas, kiedy ma na widoku prawidła użycia rozsądku wśród przedmiotowych
empirycznych warunków, o గakich naucza nas psychologia. Ma ona więc zasady empi-
ryczne, chociaż గest ogólną o tyle, że mówi o użyciu rozsądku bez różnicy przedmiotów.
Z tego powodu nie గest ani kanonem rozsądku w ogóle, ani organonem poszczególnych
umieగętności, lecz tylko katartykonem⁷³ a pospolitego rozsądku.

W logice tedy ogólneగ trzeba tę część, która ma zawrzeć czystą naukę o rozumie,
całkowicie odǳielić od teగ, która mieści w sobie logikę stosowaną (chociaż wciąż గeszcze
ogólną). Tylko owa pierwsza część గest właściwie umieగętnością, lubo krótką i suchą,
i taką, గakieగ wymaga szkolny wykład elementarneగ nauki rozsądku. W nieగ tedy logicy
winni mieć zawsze przed oczyma dwa następne prawidła:

) Jako logika ogólna, odrywa się ona od wszelkieగ treści poznania rozsądkowego
i rozmaitości గego przedmiotów, i zaగmuగe Się wyłącznie i గedynie tylko formami myślenia.

) Jako logika czysta, nie ma ona zasad empirycznych, a więc nic nie czerpie (గak to
czasami sąǳono) z psychologii, która zatem nie ma zgoła wpływu na kanon rozsądku.
Jest ona nauką dowodną [demonstrowaną, eine demonstrirte Doctrin], i wszystko w nieగ
winno być pewnym całkowicie a priori.

Co గa nazywam logiką stosowaną (wbrew zwykłemu znaczeniu tego słowa, wedle któ-
rego maగą się tam zawierać pewne ćwiczenia na prawidła podane przez logikę czystą), to
గest to wystawienie rozsądku i prawideł గego koniecznego użycia in concreto, mianowicie
wśród przypadkowych warunków podmiotu, mogących przeszkaǳać lub sprzyగać temu
użyciu, a maగących zawsze pochoǳenie empiryczne. Mówi ona o uwaǳe, o గeగ przeszko-
dach i skutkach, o początku błędu, o stanie wątpienia, skrupułu, przeświadczenia itd.;
do nieగ ma się logika ogólna i czysta tak, గak czysta moralność, mieszcząca w sobie same
గeno konieczne obyczaగowe prawa wolneగ woli w ogóle, do właściweగ nauki o cnocie, roz-
ważaగąceగ te prawa wpośród przeszkód ze strony uczuć, skłonności i namiętności, గakim
luǳie mnieగ lub więceగ podlegaగą, — i nie mogąceగ nigdy stać się prawǳiwą i dowodną
umieగętnością, dlatego, że tak samo, గak owa logika stosowana, potrzebuగe pomocy zasad
empirycznych i psychologicznych.

II. O logice transcendentalneగ
Logika ogólna odrywa się, గakeśmy wskazali, od wszelkieగ treści poznania, tగ. od

wszelkich związków గego z przedmiotem i rozpatruగe tylko logiczną formę w stosunku
poznań do siebie samych, tగ. formę myślenia w ogóle. Ale ponieważ mamy zarówno czyste
గak empiryczne oglądy (గak okazuగe Estetyka transcendentalna); można by więc odnaleźć
różnicę mięǳy czystym a empirycznym myśleniem o przedmiotach. W takim razie mie-
libyśmy logikę, w któreగ byśmy się nie odrywali od wszelkieగ treści poznania; ta bowiem,
co by zawierała same గeno prawidła czystego myślenia o przedmiocie, wykluczałaby tylko
wszystkie poznania, mieszczące w sobie treść empiryczną. Dochoǳiłaby ona także po-
czątku poznań naszych o przedmiotach, o ile ten nie może być przypisany przedmiotom;
gdy tymczasem logika ogólna nie ma nic do czynienia z tym początkiem poznania, lecz
rozpatruగe tylko wyobrażenia, czy one istnieగą w nas od samego zarodku a priori, czy
też są dane empirycznie, గeno według praw, wedle których rozsądek, myśląc, posługu-
గe się nimi w ich wzaగemnym do siebie stosunku, — a zatem rozprawia tylko o formie
rozsądkoweగ, గaka nadana być może wyobrażeniom, skądkolwiek by zresztą pochoǳiły.

I tu robię uwagę, rozciągaగącą wpływ swóగ na wszystkie dalsze roztrząsania i którą
wciąż mieć trzeba przed oczyma, mianowicie, że nie każde poznanie a priori, lecz tyl-

⁷³katartykon (z gr. καθαίρω: czyszczę) — w pierwotnym znaczeniu [termin] służył do określenia lekarstw
przeczyszczaగących; w przenośnym do określenia oczyszczaగącego wpływu muzyki, śpiewu, poezగi (słynna Ka-
tharsis Arystotelesa co do wpływu tragedii na umysły). I logikę także uznano za środek oczyszczaగący umysł
nasz z poగęć nieścisłych, nieగasnych. Trentowski katartykon przezwał też czyscem, గednoczącym w sobie Kanon
(czczewo) i Organon (członiec), a przez wywołanie walki mięǳy przeciwnymi sobie poగęciami, czyszczącym
గe. „Jak ogień złota, tak czyściec ten గest prawǳiwości myślenia próbą; on wieǳie do sprawǳianu poznania”
(Myślini I, ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



ko takie, przez które poznaగemy, iż i గakim sposobem niektóre wyobrażenia (oglądy czy
poగęcia) maగą zastosowanie wyłącznie a priori, lub są możliwymi wyłącznie a priori, po-
winno zwać się transcendentalnym (tగ. możliwości poznania lub గego używania a priori
dotyczącym). Stąd ani przestrzeń, ani గakiekolwiek bądź geometryczne గeగ określenie a
priori nie గest wyobrażeniem transcendentalnym, lecz tylko poznaniem, że te wyobraże-
nia nie maగą źródła empirycznego; możliwość zaś, że గe mimo to można a priori odnosić
do przedmiotów doświadczenia, może się nazywać transcendentalną. Podobnież zastoso-
wanie przestrzeni do przedmiotów w ogóle byłoby także transcendentalnym; ale gdy గest
ograniczone tylko do przedmiotów, podpadaగących pod zmysły, zwie się empirycznym.
Różnica tedy mieǳy tranacendentalnością a empirycznością odnosi się tylko do krytyki
poznań i nie dotyczy stosunku tychże do ich przedmiotu.

W naǳiei więc, że znaగdą się może poగęcia, które by się a priori odnosiły do przed-
miotów, nie గako czyste czy zmysłowe oglądy, lecz tylko గako czynności czystego myślenia,
które by zatem były poగęciami, ale nie maగącymi początku ani empirycznego ani estetycz-
nego [tగ. z wyobrażeń o przestrzeni i czasie płynącego], wytwarzamy sobie z góry ideę
umieగętności czystego poznania rozsądkowego i rozumowego, za pomocą któreగ myślimy
całkiem a priori o przedmiotach. Umieగętność taka, która by określała początek, zakres
i przedmiotową doniosłość owych poznań, winna by się nazywać logiką transcendental-
ną, ponieważ ma do czynienia wyłącznie tylko z prawami rozsądku i rozumu, i to o tyle
గeno, o ile stosowaną గest a priori do przedmiotów, nie zaś, గak logika ogólna, do poznań
i empirycznych i czysto-rozumowych bez różnicy.

III. O poǳiale Logiki ogólneగ na Analitykę i Dialektykę
Stare a sławne pytanie, którym chciano logików w róg zapęǳić, usiłuగąc doprowa-

ǳić ich do tego, żeby się musieli dać pochwycić na licheగ dialleli⁷⁴, albo też wyznać swą
nieświadomość, a więc czczość całeగ sweగ sztuki, brzmi: Co to jest prawda? Obగaśnienie
wyrazowe prawdy, iż గest to mianowicie zgodność poznania ze swym przedmiotem, daro-
wuగe się tutaగ i z góry గest przyగęte; żąda się atoli wieǳieć, గaki to గest ogólny a niewątpliwy
sprawǳian [Kriterium] prawdy wszelkiego poznania.

Jest to గuż wielkim i potrzebnym dowodem roztropności lub rozmysłu, kiedy się wie,
o co rozumnie pytać należy. Bo గeżeli pytanie గest niedorzeczne samo przez się i wymaga
odpowieǳi niepotrzebnych, to prócz zawstyǳenia tego, co గe zadaగe, ma గeszcze niekiedy
i tę wadę, że nieostrożnego słuchacza pobuǳa do niedorzecznych odpowieǳi i przed-
stawia godne ośmieszenia widowisko, że గeden (గak mówili starożytni) kozła doi, a drugi
rzeszoto podstawia⁷⁵.

Jeżeli prawda polega na zgodności poznania ze swoim przedmiotem, przedmiot ten
musi być przez nie odróżniony od innych; bo poznanie గest fałszywym, gdy się nie zgaǳa
z przedmiotem, do którego się odnosi, chociażby zawierało coś, co by mogło popłacać
wobec innych przedmiotów. Otóż ogólnym sprawǳianem prawdy byłby taki, który by się
ważnym okazał względem wszelkich poznań, bez różnicy ich przedmiotów. Atoli ponie-
waż przy takim sprawǳianie pomĳa się wszelką treść poznania (odnoszenie się do గego
przedmiotu), a prawdę ta właśnie treść obchoǳi; widać stąd గasno, że całkiem niemożli-
wym i niedorzecznym byłoby pytać o cechą prawdy teగ treści poznań, i że zatem niepo-
dobna by podać dostatecznego, a przecież zarazem ogólnego znamienia prawdy. Ponieważ
గuż powyżeగ treść poznania nazwaliśmy గego materią, to trzeba bęǳie posieǳieć: co do
prawdy poznania pod względem materii, nie można wcale wymagać znamienia ogólnego,
gdyż గest to sprzeczne samo w sobie.

⁷⁴diallela (διαλληλος τρόπος) — znaczy tyle co kołowanie w dowoǳeniu, circulus in probando. Trentowski
nazwał గą błażkiem i tak określił: „Wszęǳie tam roǳi się nieloiczne kółko, czyli błażek, gǳie dowoǳimy rzeczy
naszeగ tym, co było właśnie do dowieǳenia; gǳie ogólnikiem robimy będący celem wyniknik, wyraziwszy go
inaczeగ, gǳie np. m opieramy na r, a znowu r na m, czyli, గak mówią, gǳie cygan daగe świadectwo żydowi
a żyd cyganowi. Nieraz naగwiększy filozof może się zaplątać w błażek, rozwĳaగąc całokształt sweగ nauki. Grecy
mianowali go diallele i uważali za głównego sprawcę Dialektyki” (Myślini II, , ). [przypis redakcyగny]

⁷⁵jeden (jak mówili starożytni) kozła doi, a drugi rzeszoto podstawia — przysłowie o doగeniu kozła i podsta-
wianiu rzeszota (czy sita) znaగduగe się pierwszy raz u historyka II wieku przed Chr. Polibiusza (Polybios, ks. ,
rozǳ. , § –) w formie: πότερον ὁ τὸν τράγον ἀμέλγων ἀφρονέστερος ἢ ὁ τὸ κόσκινον ὑπέχων (=kto nierozum-
nieగszy: czy doగący kozła, czy podstawiaగący sito). Znaగduగe się też ono w piśmie Lukiana (Lukianos z II wieku
naszeగ ery) pt. Demonax, § , గak niemnieగ w zbiorze przysłów greckich Pseudo-Diogeniana. (Obగaśnienia
uǳielone tłumaczowi przez prof. Stanisława Witkowskiego). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



A co dotyczy poznania pod względem formy గedynie (przy usunięciu wszelkieగ tre-
ści), to widać równie గasno, że logika, wykładaగąc ogólne i konieczne prawidła rozsądku,
winna by w tych właśnie prawidłach podać sprawǳiany prawdy. Bo co się im sprzeciwia,
గest fałszywym, ponieważ przy tym rozsądek przeczy swoim ogólnym prawidłom myśle-
nia, a więc sobie samemu. Ale te sprawǳiany dotyczą గeno formy prawdy, tగ. myślenia
w ogólności i o tyle są zupełnie rzetelne, lecz nie wystarczaగące. Chociażby bowiem గakieś
poznanie odpowiadało naగzupełnieగ formie logiczneగ, tగ. nie sprzeciwiało się sobie same-
mu; to przecież może bądź co bądź przeciwić się przedmiotowi. A zatem logiczny tylko
sprawǳian prawdy, mianowicie zgodność poznania z ogólnymi i formalnymi prawami
rozsądku i rozumu, గest wprawǳie conditio sine qua non [=warunkiem nieoǳownym],
a więc uగemnym warunkiem wszelkieగ prawdy; lecz daleగ póగść logika nie może, a błę-
du, dotyczącego nie formy, ale treści, logika nie zdolna గest odkryć za pomocą żadnego
kamienia probierczego.

Logika ogólna tedy rozkłada całą formalną ǳiałalność rozsądku i rozumu na గeగ pier-
wiastki [Elemente] i przedstawia గe గako zasady wszelkieగ logiczneగ oceny poznania nasze-
go. Ta część logiki może się zatem nazywać Analityką i właśnie dlatego గest co naగmnieగ
uగemnym kamieniem probierczym prawdy, gdyż trzeba naగprzód według tych prawideł
zbadać i ocenić wszelkie poznanie pod względem formy, zanim się గe roztrząśnie tak-
że pod względem treści, by się dowieǳieć, czy też w stosunku do przedmiotu zawiera
prawdę dodatnią. Ale ponieważ sama forma poznania, choćby się గak naగbarǳieగ zgaǳa-
ła z prawami logicznymi, wcale గeszcze nie wystarcza do zapewnienia poznaniu prawdy
materialneగ (przedmiotoweగ); nikt więc nie może śmieć z pomocą logiki tylko sąǳić
o przedmiotach i cokolwiek o nich utrzymywać, nie zasięgnąwszy wprzódy uzasadnioneగ
o nich wiadomości poza logiką, ażeby potem próbować tylko ich zużytkowania i połą-
czenia w గakieగś spóగneగ całości wedle praw logicznych, lub ażeby, co lepsza, wedle nich
badać గe tylko. Mimo to, గest coś tak kuszącego w posiadaniu tak pokaźneగ sztuki nada-
wania wszystkim poznaniom naszym formy rozsądkoweగ, choćby się co do ich treści było
naǳwyczaగ czczym i ubogim, że oweగ logiki ogólneగ, będąceగ tylko kanonem do oceny,
używano గakby organonu do rzeczywistego wytwarzania przynaగmnieగ mamidła zapatry-
wań przedmiotowych, a stąd nadużywano గeగ w rzeczy sameగ. Otóż logika ogólna, గako
rzekomy organon, nazywa się Dialektyką.

Jakkolwiek starożytni tą nazwą umieగętności czy sztuki posługiwali się w nader roz-
maiłem znaczeniu; to przecież z rzeczywistego గeగ zastosowania można wywnioskować na
pewno, że nie była ona u nich niczym innym గak tylko logiką złudy [die Logik des Scheins].
Była to sztuka sofistyczna nadawania swoగeగ niewieǳy, ba, swoim umyślnym mamidłom,
pozoru prawdy, przez to, że naśladowała metodę gruntowności, zalecaną w ogóle przez
logikę, i używała గeగ topiki⁷⁶ do obrony każdego czczego zmyślenia. Otóż można zazna-
czyć గako niewątpliwe i użyteczne ostrzeżenie, że logika ogólna, rozważana jako organon,
zawsze bywa logiką złudy, tగ. dialektyczną. Albowiem gdy ona nic zgoła nie uczy nas
o treści poznania, lecz tylko o formalnych warunkach zgodności z rozsądkiem, które
zresztą w stosunku do przedmiotów są zupełnie oboగętne; więc zamiar posługiwania się
nią గako narzęǳiem (organonem) do rozszerzenia i rozwinięcia (przynaగmnieగ proగek-
towanego) naszych poznań, musi się kończyć na paplaninie, która, z nieగakim pozorem
prawdy, wszystko, co się chce, może utrzymywać, lub też wedle upodobania wszystko
napastować.

Taka mądrość w żaden sposób nie odpowiada godności filozofii. Z tego powodu ową
nazwę: dialektyka pomieszczono w logice raczeగ గako krytykę złudy dialektycznej, i w takim
też znaczeniu chcielibyśmy, żeby గą tu rozumiano.

IV. O poǳiale Logiki transcendentalneగ na Analitykę i Dialektykę transcendentalną
W logice transcendentalneగ wyosobniamy rozsądek (గak poprzednio w Estetyce trans-

cendentalneగ zmysłowość) i wydobywamy z poznania naszego tę tylko część myślenia,

⁷⁶topika (gr. τόπος: mieగsce) — గest to nazwa przyగęta przez Greków w retoryce i logice na oznaczenie zbioru
twierǳeń ogólnych, którymi się w rozumowania posługuగemy. Jedna z części Organonu Arystotelesa nosi też
napis Τοπικά, a traktuగe o wnioskach dialektycznych, గakie się zwykle tworzą przy dysputach na podstawie
przyగętych przesłanek (ἔνδοξα). Por. co o tym mówi Kant w Uwaǳe do amfibolii pojęć refleksyjnych […]. [przypis
redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



która początek swóగ ma గedynie w rozsądku. Użycie zaś tego czystego poznania polega,
గako na swym warunku, na tym, że przedmioty dane nam są w ogląǳie i że owo po-
znanie może być na nie przeniesione. Bez oglądu bowiem wszelkiemu poznaniu naszemu
braknie przedmiotów i wówczas pozostaగe ono zupełnie czczym. Część tedy logiki trans-
cendentalneగ, wykładaగąca o pierwiastkach czystego poznania rozsądkowego i o zasadach,
bez których żaden przedmiot nigǳie pomyślanym być nie może, గest Analityką transcen-
dentalną a zarazem logiką prawdy. Jeగ bowiem nie może przeciwić się żadne poznanie,
nie tracąc równocześnie wszelkieగ treści, tగ. wszelkiego odnoszenia się do గakiego bądź
przedmiotu, a więc wszelkieగ prawdy.

Ale ponieważ barǳo powabnam i kuszącym గest posługiwać się tymi tylko czystymi
poznaniami i zasadami rozsądkowymi, nawet poza granicami doświadczenia, mogącego
przecież wyłącznie i గedynie dać nam do rąk materię (przedmioty), na którą owe czy-
ste poగęcia rozsądkowe przenieść możemy: rozsądek popada tedy w niebezpieczeństwo,
że zechce czczymi rozumkowaniami zrobić użytek materialny z formalnych గedynie zasad
czystego rozsądku i sąǳić o przedmiotach bez różnicy, choć one nie są nam dane, a nawet
może w żaden sposób dane być nie mogą. Lubo właściwie powinna być tylko kanonem
do oceny użytku empirycznego, bywa przecież nadużywaną, gdy się గą każe poczytywać
za organon użytku ogólnego i nieograniczonego, i śmie się samym గeno czystym roz-
sądkiem syntetycznie o przedmiotach w ogóle sąǳić, twierǳić i rozstrzygać. Wówczas
używanie czystego rozsądku byłoby dialektyczne. Stąd druga część logiki transcendental-
neగ winna być krytyką teగ dialektyczneగ złudy i nazywa się dialektyką transcendentalną,
nie గako sztuka wzniecania dogmatycznie takieగ złudy (niestety barǳo popłatna sztuka
różnorodnych kuglarstw metafizycznych), lecz గako krytyka rozsądku i rozumu co do ich
użytkowania hiperfizycznego, by wykryć fałszywy pozór గeగ nieuzasadnionych uroszczeń,
i by గeగ plany wynalezienia i rozszerzania, które zamierza wykonać గedynie za pomocą za-
sad transcendentalnych, obniżyć do sameగ గeno oceny i zabezpieczenia czystego rozsądku
przed mamidłami sofistycznymi.
  ఝ . - 
Analityka ta గest rozczłonkowaniem całego naszego poznania a priori na pierwiastki czy-
stego poznania rozsądkowego. Choǳi tu o następuగące sprawy:

) aby poగęcia były poగęciami czystymi, nie zaś empirycznymi;
) aby nie należały do oglądu i zmysłowości, lecz do myślenia i rozsądku;
) aby były poగęciami pierwotnymi i zupełnie odmiennymi od pochodnych albo też

złożonych z tamtych;
) aby ich wykaz był całkowity, i aby one doszczętnie wypełniały całe pole czystego

rozsądku.
Otóż ta zupełność umieగętności nie może być z ufnością przyగęta, na mocy obrachun-

ku గakieగś kupki [Aggregat] zebraneగ przez గakieś próby గedynie, owszem możliwą గest tylko
przy pomocy idei całości poznania rozsądkowego a priori i przez określony tym sposo-
bem poǳiał poగęć, tworzących గą, a więc przez złączenie ich w systemat. Czysty rozsądek
zupełnie wyosabnia się nie tylko od wszystkiego, co empiryczne, ale też od wszelkieగ
zmysłowości. Jest on więc గednością, istnieగącą sama dla siebie, wystarczaగącą sameగ sobie
i nie mogącą się zwiększyć żadnymi dodatkami przybywaగącymi z zewnątrz. Stąd zawar-
tość గego poznania wytworzy systemat, daగący się podciągnąć pod గedną ideę i przez nią
określić; a గego zupełność i uczłonkowanie mogą równocześnie dać kamień probierczy
względem trafności i rzetelności wszystkich przystaగących do niego części poznania.

A cała ta część logiki transcendentalneగ składa się z dwu ksiąg, z których pierwsza
obeగmuగe pojęcia, a druga — zasady [Grundsätze] czystego rozsądku.

  Krytyka czystego rozumu 



ANALITYKI TRANSCENDENTALNEJ
KSIĘGA PIERWSZA. ANALITYKA POఖ
JĘĆ
Przez analitykę poగęć rozumiem nie ich rozbiór [die Analysis], czyli zwykłe w badaniach
filozoficznych postępowanie, polegaగące na rozczłonkowywaniu nastręczaగących się poగęć
wedle ich treści i na nadawaniu im wyraźności [Deutlichkeit]; lecz mało గeszcze dotąd pró-
bowane rozczłonkowanie [Zergliederung] samej właǳy rozsądkowej, by zbadać możliwość
poగęć a priori przez to, że ich wyszukuగemy w rozsądku tylko, గako ich mieగscu roǳin-
nym, i rozbieramy czyste గego używanie w ogóle; to bowiem గest właściwym zadaniem
filozofii transcendentalneగ: reszta — to logiczne opracowanie poగęć w filozofii w ogóle.
Śleǳić więc bęǳiemy czyste poగęcia aż do ich pierwszych zarodków i nasion w rozsądku
luǳkim, w którym one spoczywaగą przygotowane, aż się w końcu podczas doświadcze-
nia rozwĳaగą i przez tenże sam rozsądek, uwolnione od złączonych z nimi empirycznych
warunków, zostaగą przedstawione w czystości swoగeగ.

  Krytyka czystego rozumu 



ANALITYKI POJĘĆ ODǱIAŁ PIERWఖ
SZY. O WSKAZÓWCE DO ODKRYCIA
WSZELKICH CZYSTYCH POJĘĆ ROZఖ
SĄDKOWYCH
Kiedy się puści w ruch właǳę poznawczą, wyłaniaగą się, stosownie do pewnych pobudek,
rozmaite poగęcia, znamionuగące tę właǳę i daగące się zebrać w zasób mnieగ lub więceగ
obfity, skoro tylko ich śleǳenie trwa czas dłuższy lub też podగęte zostaగe z większą prze-
nikliwością. Gǳie ma się zakończyć to badanie, tego nigdy z pewnością określić się nie da
wobec takiego గakby mechanicznego postępowania. A i poగęcia, tak tylko przy sposob-
ności odszukiwane, nie odkrywaగą się wedle గakiegoś porządku i systematyczneగ గedności,
tylko w końcu koగarzą się wedle podobieństw i układaగą się wedle zakresu sweగ treści,
od poగedynczych do coraz barǳieగ złożonych, w szeregi, które wytwarzaగą się bynaగmnieగ
nie systematycznie, lubo w pewien sposób metodycznie.

Filozofia transcendentalne ma tę zaletę, ale i obowiązek także, iż poszukuగe swych
poగęć wedle గakieగś zasady, ponieważ winny one wypływać z rozsądku, గako bezwzględ-
neగ గedności, czyste i niezmieszane, a stąd łączyć się też ze sobą wedle pewnego poగęcia
czy idei. A taka łączność daగe do ręki prawidło, wedle którego można a priori wyzna-
czyć dla każdego czystego poగęcia rozsądkowego గego mieగsce, wszystkim zaś społem ich
zupełność; co w innym razie zależałoby గedynie od upodobania lub przypadku.

    -
  జఛ చ ఝ -
.   డ చ  
Rozsądek wyగaśniono powyżeగ uగemnie tylko: గako niezmysłową właǳę poznawczą. Nie-
zależnie od zmysłowości nie możemy posiąść żadnego oglądu. A zatem rozsądek nie గest
właǳą oglądania. Ale, oprócz oglądu nie ma innego sposobu poznawania, గak tylko za
pomocą poగęć. A więc poznanie każdego, a przynaగmnieగ luǳkiego rozsądku గest po-
znawaniem za pomocą poగęć, czyli nie గest naoczne [intuitywne=intuitiv], lecz myślowe
[dyskursywne=discursiv]. Wszystkie oglądy, గako zmysłowe, polegaగą na podrażnieniach
[Affectionen], a wszystkie poగęcia na czynnościach [Functionen]. Przez czynność zaś ro-
zumiem గedność ǳiałania [die Einheit der Handlung], podporządkowuగącą rozmaite wy-
obrażenia pod గedno wspólne. Poగęcia zatem zasaǳaగą się na samorzutności myślenia, గak
oglądy zmysłowe na przyగmowaniu wrażeń.

Otóż z poగęć tych rozsądek nie może zrobić innego użytku, prócz tego, że za ich po-
mocą wydaje sądy. Ponieważ żadne wyobrażenie, wyగąwszy గeno ogląd, nie rozciąga się
bezpośrednio na przedmiot, więc i poగęcie nigdy się bezpośrednio nie odnosi do przed-
miotu, lecz tylko do గakiegoś innego wyobrażenia o nim (czy to bęǳie ogląd czy też గuż
także poగęcie). Sąd tedy గest to pośrednie poznanie przedmiotu, więc wyobrażenie o గego
wyobrażeniu. W każdym sąǳie గest poగęcie, które rozciąga się do wielu a wśród tego
wiela obeగmuగe także dane poగęcie, mogące być bezpośrednio przeniesione na przedmiot.
I tak w sąǳie: wszystkie ciała są poǳielne; poగęcie poǳielności rozciąga się na różne inne
poగęcia; ale wśród nich tutaగ szczególnieగ odnosi się do poగęcia ciała; to zaś poగęcie do
pewnych ukazuగących się nam zగawisk. A więc te przedmioty są wyobrażone pośrednio
przez poగęcie poǳielności.

Stąd wszystkie sądy są czynnościami గedności wśród wyobrażeń naszych, gdyż zamiast
గednego bezpośredniego wyobrażenia używamy tu wyższego, obeగmuగącego w sobie i to
i wiele innych, dla poznania przedmiotu, i wiele możliwych poznań ściągamy przez to
w గedno. Możemy atoli wszystkie ǳiałania rozsądku oprowaǳić do sądów, tak że roz-
sądek w ogóle może być przedstawiony jako właǳa sąǳenia. Jest on bowiem, గak się
wyżeగ rzekło, właǳą myślenia. Myślenie గest to poznawanie za pomocą poగęć. Poగęcia
zaś odnoszą się, గako orzeczenia możliwych sądów, do గakiego bądź wyobrażenia o గakimś

  Krytyka czystego rozumu 



గeszcze nieokreślonym przedmiocie. I tak poగęcie ciała znaczy coś, np. metal, co za pomo-
cą owego poగęcia może być poznane. Jest ono poగęciem przez to tylko, że nim obగęte są
inne wyobrażenia, za pośrednictwem których może się ono odnieść do przedmiotu. Jest
zatem orzeczeniem możliwego sądu, np. każdy metal గest ciałem. Czynności rozsądku
zatem można wszystkie odnaleźć, గeśli uda się przedstawić w sposób zupełny czynności
గedni w sądach. A że to doskonale spełnić można, wykaże naocznie rozǳiał następny.

     -జఛ చ ఝ 
§ . O logiczneగ czynności rozsądku w sądach

Jeżeli nie zważamy wcale na treść sądu w ogóle i zwrócimy గeno uwagę na samą w nim
formę rozsądkową, to się przekonywamy, że czynność myślenia można w nim podciągnąć
pod cztery rubryki, z których każda zawiera w sobie trzy składniki [Momente]. Daǳą się
one snadnie przedstawić w następnym wykazie:

. Ilość sądów [Quantität]
Ogólne
Szczegółowe
Jednostkowe
. Jakość [Qualität]
Twierǳące
Przeczące
Nieskończone [unendliche]
. Stosunek [Relation]
Stanowcze (kategoryczne)
Warunkowe (hipotetyczne)
Rozగemcze [disjunctive]
. Sposób [Modalität]
Wątpliwe (problematyczne)
Zapewniaగące (assertoryczne)
Konieczne (dowodne, apodyktyczne)

Ponieważ poǳiał ten oddala się na pozór w niektórych, lubo nie istotnych punk-
tach, od zwyczaగneగ techniki logików, nie będą więc zbytecznymi następne zastrzeżenia
względem spoǳiewanych nieporozumień.

) Logicy mówią słusznie, że przy użyciu sądów we wnioskach rozumowych moż-
na sądy గednostkowe traktować na równi z ogólnymi. Albowiem dlatego właśnie, że nie
maగą one wcale zakresu, może ich orzeczenie być odniesionym do pewneగ części tego, co
w sobie zawiera poగęcie podmiotu, ale od inneగ części może być odగęte. Odpowiada więc
ono owemu poగęciu bez wyగątku, tak గakby to poగęcie było ogólnym, maగącym taki za-
kres, że orzeczenie w całym znaczeniu mu przysługuగe. Natomiast గeżeli sąd గednostkowy
porównany z sądem powszechnym co do ilości, po prostu tylko గako poznanie, to ilość ta
ma się గak గedność do nieskończoności; a zatem sam w sobie istotnie గest różny od sądu
powszechnego. Tak tedy, గeżeli oceniam sąd గednostkowy (judicium singulare) nie tylko
co do గego wewnętrzneగ ważności, ale także గako poznanie w ogóle co do ilości, గaką ma
w stosunku do innych poznań: to గest on bądź co bądź różny od sądów powszechnych
(judicia communia) i zasługuగe na osobne mieగsce w całkowitym wykazie składników my-
ślenia w ogóle (lubo zaiste nie w logice, poprzestaగąceగ na użytkowaniu z sądów pomięǳy
sobą).

) Podobnież w logice transcendentalneగ trzeba గeszcze odróżnić sądy nieskończone
od twierǳących, chociaż w logice ogólneగ słusznie zaliczane są do tamtych i nie tworzą
osobnego człona poǳiału. Bo logika ogólna nie zważa zgoła na treść orzeczenia (choć
గest przeczące) i baczy na to tylko, czy ma ono być przyznane podmiotowi czy też prze-
ciwstawione. Logika zaś transcendentalna rozpatruగe sąd także ze względu na wartość
czyli treść tego logicznego twierǳenia za pośrednictwem przeczącego orzeczenia, i గaki
ono daగe zysk co do całego poznania. Gdybym powieǳiał o duszy, że nie గest śmiertelna,

  Krytyka czystego rozumu 



tobym tym sądem przeczącym powstrzymał błąd przynaగmnieగ. Otóż tym zdaniem: du-
sza nie గest śmiertelna, co do formy logiczneగ, wypowieǳiałem rzeczywiście twierǳenie,
wwoǳąc duszę w nieograniczony zakres istot nieumieraగących. A że z całego zakresu
możliwych istot గedną część zawiera śmiertelność, drugą zaś nieśmiertelność; to w zdaniu
moim nie innego nie wypowieǳiano, tylko że dusza గest గedną z nieskończonego mnó-
stwa rzeczy, które pozostaగą, gdy odeగmę zupełnie śmiertelność, Przez to zaś nieskończona
ǳieǳina wszelkieగ możliwości o tyle గeno zostaగe ograniczona, że z nieగ odǳielono isto-
ty śmiertelne, a w reszcie zakresu గeగ obszaru umieszczono duszę. Ale obszar ten przy
tym wyగątku pozostaగe przecież wciąż గeszcze nieskończony; można też uగąć mu గeszcze
więceగ części, przez to గednak poగęcie o duszy bynaగmnieగ nie wzrasta i twierǳąco się nie
określa. — Te zatem sądy nieskończone co do zakresu logicznego są rzeczywiście tylko
ograniczaగącymi co do treści poznania w ogóle: i o tyle też w transcendentalnym wykazie
wszystkich składników myślenia w sądach nie powinny być pominięte, gdyż wykonywa-
na przy tym czynność rozsądku może stanie się ważną na polu గego czystego poznania a
priori.

) Wszystkie stosunki myślenia w sądach są to stosunki: a) orzeczenia do podmiotu,
b) przyczyny do skutku, c) poǳielonego poznania i zebranych członów poǳiału po-
mięǳy sobą. W pierwszym roǳaగu sądów rozważamy tylko dwa poగęcia, w drugim —
dwa sądy, w trzecim — kilka sądów we wzaగemnym do siebie stosunku. Zdanie warun-
kowe: గeśli istnieగe doskonała sprawiedliwość, to uporczywie zły otrzymuగe karę; mieści
w sobie właściwie stosunek dwu zdań: istnieగe doskonała sprawiedliwość, i: uporczywie
zły otrzymuగe karę. Czy każde z tych zdań గest prawǳiwe samo w sobie, tego się tu nie
rozstrzyga. W sąǳie tym myśli się గeno o wyniku [Consequenz]. Wreszcie sąd rozగem-
czy mieści w sobie stosunek dwu lub więceగ zdań względem siebie, nie stosunek గednak
następstwa, tylko stosunek logicznego przeciwstawienia, o ile zakres గednego wyklucza
zakres drugiego: ale zarazem także stosunek spólności [Gemeinschaft], o ile one razem
wzięte wypełniaగą zakres właściwego poznania; a więc stosunek części sfery pewnego po-
znania, gdyż zakres każdeగ części గest uzupełnieniem zakresu inneగ części, dla w tworzenia
całeగ zawartości właściwego poznania. Np. świat istnieగe albo wskutek ślepego przypad-
ku, albo wskutek wewnętrzneగ konieczności, albo wskutek przyczyny zewnętrzneగ. Każde
z tych zdań zabiera część sfery możliwego poznania o istnieniu świata w ogóle; wszystkie
razem — całą sferę. Odగąć poznanie గednemu z tych zakresów znaczy przenieść గe do
pozostałych; i na odwrót przenieść గe do గednego zakresu znaczy odగąć గe pozostałym.
A zatem w sąǳie rozగemczym గest pewna spólność poznań, polegaగąca na tym, że się one
wzaగem wykluczaగą, ale przez to przecie w całości określaగą prawǳiwe poznanie, ponie-
waż wzięte razem wypełniaగą całkowitą treść గednego-గedynego danego poznania. I to też
tylko uważam za potrzebne tu zauważyć ze względu na to, co nastąpi.

) Sposobowość sądów గest całkiem odǳielną ich czynnością, maగącą w sobie tę ce-
chę odróżniaగącą, że w niczym się nie przykłada do treści sądu (bo oprócz ilości, గakości
i stosunku nie ma nic więceగ, co by wytwarzało treść sądu), lecz tylko dotyczy wartości
łącznika ze względu na myślenie w ogóle. Sądami przypuszczalnymi są takie, w których
stwierǳenie lub zaprzeczenie przyగmuగemy za możliwe (dowolne) tylko; — zapewniający-
mi (assertorycznymi) wtedy, gdy uważamy to za rzeczywiste (prawǳiwe); — koniecznymi
(apodyktycznymi), gdy się to za konieczne poczytuగe⁷⁷. I tak oba zarówno sądy, których
stosunek గest źródłem sądu warunkowego (antecedens i consequens [=poprzednik i następ-
nik], గak również te, na których wzaగemnym odǳiaływaniu polega rozగemczość (człony
poǳiału), są zawsze tylko przypuszczalnymi. W przykłaǳie podanym wyżeగ zdanie: ist-
nieగe doskonała sprawiedliwość, nie zostało wypowieǳiane w sposób zapewniaగący [as-
sertorycznie], tylko pomyślano గe గako sąd dowolny, który ktoś może przyగąć; a గedynie
następnik గest zapewniaగący [assertoryczny]. Stąd sądy takie mogą być గawnie mylnymi,
a przecie, wzięte గako przypuszczenia, być warunkami poznania prawdy. I tak sąd: świat
istnieje wskutek ślepego przypadku, ma w sąǳie rozగemczym znaczenie గeno przypuszczal-

⁷⁷Sądami przypuszczalnymi są takie, w których stwierǳenie lub zaprzeczenie przyjmujemy za możliwe (dowol-
ne) tylko; zapewniaగącymi (assertorycznymi) wtedy, gdy uważamy to za rzeczywiste (prawǳiwe); koniecznymi
(apodyktycznymi), gdy się to za konieczne poczytuje — tak గakby w pierwszym razie myślenie było czynnością
rozsądku, w drugim rozwagi, w trzecim rozumu. Jest to uwaga, któreగ wyగaśnienie nastąpi dopiero w dalszym
ciągu. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



ne, mianowicie, że ktoś może na chwilę zechce zdanie to przyగąć, służy గednak (గako
zaznaczenie drogi mylneగ wśród liczby tych wszystkich, గakie można obrać) do odnale-
zienia prawdy. Zdaniem tedy przypuszczalnym గest takie, które wyraża గedynie logiczną
możliwość (nie przedmiotową bynaగmnieగ) tగ. swobodny wybór nadawania doniosłości
takiemu zdaniu, dowolne గeno przyగęcie go przez rozsądek. Zdanie zapewniaగące orze-
ka o rzeczywistości czyli prawǳie, గako np. gdy w warunkowym wniosku rozumowym
poprzednik w przesłance większeగ ukazuగe się w sposób przypuszczalny, a w przesłance
mnieగszeగ w sposób zapewniaగący, i zwiastuగe, że zdanie గuż się złączyło z rozsądkiem we-
dle praw గego. W zdaniu apodyktycznym wystawiamy sobie, ze zdanie zapewniaగące గest
గuż określone tymi prawami rozsądku i stąd twierǳącym a priori a w ten sposób wyra-
żamy logiczną konieczność. A ponieważ tu wszystko wchoǳi w rozsądek stopniowo, tak
że naగprzód wydaగemy sąd o czymś przypuszczalny, potem assertorycznie przyగmuగemy
go za prawǳiwy, w końcu uważamy go za połączony nierozǳielnie z rozsądkiem tగ. za
konieczny i apodyktyczny; — więc można te trzy ǳiałania sposobowości uważać za tyleż
składników myślenia w ogóle.

     -జఛ చ ఝ 
§ . O czystych poగęciach rozsądkowych czyli kategoriach

Logika ogólna nie zważa zgoła, గak powieǳieliśmy గuż nieraz, na treść poznania
i oczekuగe, aż గeగ skądinąd, mnieగsza skąd, dane zostaną wyobrażenia, by గe dopiero prze-
mienić w poగęcia, co się odbywa rozbiorowo [analitycznie]. Logika transcendentalna
przeciwnie ma przed sobą a priori rozmaitość zmysłowości, czego dostarcza గeగ Estetyka
transcendentalna, aby czystym poగęciom rozsądkowym dać materiał, bez którego tamta
byłaby bez treści, a więc całkiem czcza. Otóż przestrzeń i czas zawieraగą w sobie rozma-
itość czystego oglądu a priori, należą przecież do warunków wrażliwości umysłu naszego,
pod którymi గedynie może on przyగmować wyobrażenia przedmiotów, odǳiaływaగące
z konieczności zawsze i na poగęcie tychże przedmiotów. Atoli samorzutność myślenia
naszego wymaga, ażeby rozmaitość ta została naగprzód w pewien sposób roztrząśnięta,
przyswoగona i połączona, aby z nieగ zrobić poznanie. ǲiałanie takie nazywam syntezą.

Rozumiem zaś przez syntezę, w znaczeniu naగogólnieగszym, ǳiałanie, maగące przyłą-
czać rozmaite wyobrażenia గedne do drugich i rozmaitość ich obగąć w గednym poznaniu.
Synteza taka గest czystą, గeżeli rozmaitość otrzymuగemy nie empirycznie, lecz a priori (గak
rozmaitość w przestrzeni i czasie). Przed wszelkim rozbiorem wyobrażeń naszych muszą
nam być one dane wpierw, i żadne poగęcia co do treści nie mogą powstawać analitycznie.
Synteza zaś rozmaitości (czy to daneగ empirycznie czy a priori) dopiero wytwarza pozna-
nie, które z początku może być wprawǳie గeszcze surowym i zawikłanym i potrzebować
zatem rozbioru; ale synteza గest bądź co bądź tym, co właśnie nagromaǳa pierwiastki do
poznań i łączy గe w troić nieగaką; గest więc pierwszą rzeczą, na గaką winniśmy zwrócić
uwagę, kiedy chcemy sąd wydać o pierwszym początku poznania naszego.

Synteza w ogóle గest, గak zobaczymy późnieగ, ǳiałaniem tylko wyobraźni, ślepeగ, lu-
bo nieoǳowneగ czynności duszy, bez któreగ nigdy byśmy nie nabyli żadnego poznania,
lecz któreగ rzadko గeno గesteśmy świadomi. Przenoszenie atoli teగ syntezy na pojęcia గest
గuż czynnością właściwą rozsądkowi, który przez nią wytwarza nam dopiero poznanie
w istotnym znaczeniu.

Otóż czysta synteza, wyobrażona ogólnie, daగe czyste poగęcie rozsądkowe. A przez tę
syntezę rozumiem taką, która się opiera na podstawie గedności syntetyczneగ a priori; i tak
nasze liczenie (widać to zwłaszcza wyraźnieగ w większych liczbach) గest syntezą według pojęć,
gdyż dokonywa się na wspólneగ podstawie గedności (np. w sposobie liczenia ǳiesiętnym
[Dekaditk]). Przy tym tedy poగęciu konieczną staగe się గedność w syntezie rozmaitości.

Analitycznie podciągane bywaగą różne wyobrażenia pod గedno poగęcie (sprawa, którą
się zaగmuగe logika ogólna). Lecz nie wyobrażenia, tylko czystą syntezę wyobrażeń napro-
waǳać na poగęcia uczy logika transcendentalna. Pierwszym czynnikiem, గaki nam ku
poznaniu wszelkich przedmiotów dany być musi a priori, గest rozmaitość czystego oglą-
du; synteza tej rozmaitości przez wyobraźnię గest czynnikiem drugim, ale nie daగe zgoła

  Krytyka czystego rozumu 



గeszcze poznania. Poగęcia, nadaగące teగ czysteగ syntezie jedność i zasaǳaగące się wyłącznie
na wyobrażeniu teగ konieczneగ syntetyczneగ గedności, stanowią czynnik trzeci w poznaniu
ukazuగącego się nam przedmiotu, i opieraగą się na rozsądku.

Ta sama czynność, co w sąǳie nadaగe గedność rozmaitym wyobrażeniom, nadaగe rów-
nież w ogląǳie oneగ syntezie rozmaitych wyobrażeń గedność, która, wyrażona ogólnie,
zwie się czystym poగęciem rozsądkowym. Ten sam więc rozsądek i to tymiż samymi
ǳiałaniami, przez które wytworzył w poగęciach, za pośrednictwem గedności analityczneగ,
logiczną formę sądu, wprowaǳa też, za pośrednictwem syntetyczneగ గedni rozmaitości
w ogląǳie w ogóle, treść transcendentalną do swoich wyobrażeń, skąd też nazywaగą się
one czystymi poగęciami rozsądkowymi, rozciągaగącymi się a priori na przedmioty, czego
logika ogólna dokonać nie może.

Tym sposobem powstaగe właśnie tyleż czystych poగęć rozsądkowych, rozciągaగących
się a priori na przedmioty oglądu w ogóle, ile w poprzednim wykazie było logicznych
czynności we wszelkich możliwych sądach; gdyż wspomniane czynności zupełnie గuż wy-
czerpuగą rozsądek i przez nie గego właǳa całkowicie zostaగe wymierzona. Idąc za Arysto-
telesem, nazwiemy poగęcia te kategoriami⁷⁸, ponieważ zamiar nasz początkowo గest taki
sam గak గego, lubo w wykonaniu barǳo się oddalamy.

WYKAZ KATEGORII
. Co do ilości:
Jedność
Wielość
Wszystkość
. Co do గakości:
Rzeczywistość
Przeczenie
Ograniczenie [Limitation]
. Co do stosunku:
Przypadłości i subsystencగi (substantia et accidens)
Przyczynowości i zależności (przyczyna i skutek)
Wspólności (wzaగemne odǳiaływanie mięǳy czynnym a biernym).
. Co do sposobowości:
Możliwość — Niemożliwość
Istnienie — Niebyt
Konieczność — Przypadkowość.

Taki oto గest spis wszystkich pierwotnie czystych poగęć syntezy, które rozsądek zawiera
w sobie a priori i z powodu których గest on też tylko czystym rozsądkiem, ponieważ przez
nie గedynie może coś zrozumieć wobec rozmaitości daneగ przez ogląd, tగ. może pomyśleć
przedmiot tego oglądu.

Poǳiał ten wywĳa się systematycznie ze wspólneగ zasady, mianowicie z właǳy są-
ǳenia (która tyleż znaczy co i właǳa myślenia), a nie powstał rapsodycznie z podగętego
na los szczęścia wyszukiwania czystych poగęć, o których liczebneగ pełności nigdy pew-
nym być nie można, gdyż się wytwarza tylko na mocy indukcగi, nie pomnąc, że takim

⁷⁸kategorie (gr. κατηγορία: oskarżenie na podstawie గakichś dowodów) — stanowiące treść odǳielnego pi-
sma, przyznawanego Arystotelesowi, są to zasadnicze formy orzeczeń o bycie. Jest ich ǳiesięć; podaగę ich
nazwy greckie wraz ze średniowiecznym tłumaczeniem łacińskim, oraz przykładami, గakimi గe obగaśniano: )
οὐσία albo τί ἐστι (substantia albo quiddítas, istota), np. człowiek, koń; ) ποσόν (quantum, ilość) np. dwa, trzy
łokcie długi; ) ποιόν (quale, గakość) np. biały, gramatyczny; ) πρός τι (relatio, stosunek) np. podwóగny, poło-
wiczny, większy; ) πού (ubi, mieగsce) np. w Liceum, na rynku; ) ποτέ (quando, czas) np. wczoraగ, zeszłego
roku; ) κείσθαι (situm esse, położenie) np. leży, sieǳi; ) ἔχειν (habere, posiadanie) np. గest obuty, uzbroగony;
) ποιεῖν (facere, czynność) np. kraగe, pali; ) πάσχειν (pati, bierność) np. గest kraగany, palony. Późnieగ odrzucił
Arystoteles dwie z tych kategorii tగ. κείσθαι i ἔχειν. W Analityce drugiej przeciwstawił kategorii pierwszeగ tగ. οὐσία
wszystkie inne గako συμβεβηκότα (accidentia, przypadłości); lecz wyróżnił συμβεβηκός καθαύτό (substitentia,
np. że w tróగkącie suma trzech kątów równa się dwu prostym) od συμβεβηκός w zwykłym znaczeniu గako czegoś
przypadkowego (inhaerentia, np. że coś గest białe, krzywe itp.). — Wspomniane przez Kanta pięć późnieగszych
kategorii są to właściwie tak zwane praedicabilia (κατηγορούμενα), określaగące stosunek orzeczenia do podmio-
tu w danym wypadku. Są to: γένος (genus, roǳaగ), είδος (species, gatunek), διαφορὰ (differentia, różnica), ίδιον
(proprium, właściwość), συμβεβηκός (accidens, przypadłość). Poగęcia: prius (=wprzód), simul (=równocześnie) są
odmiankami tylko kategorii czasu (=quando). Gruntownie O kategoriach Arystotelesa pisał u nas ks. F. Gabryl
(Kraków ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



trybem nigdy się nie poznaగe powodu, dlaczego to takie właśnie a nie inne poగęcia są
właściwe czystemu rozsądkowi. Wyszukać te zasadnicze poగęcia oto był pomysł Arystote-
lesa, godny tak przenikliwego męża. Ale ponieważ nie miał żadneగ naczelneగ zasady, więc
zgarniał గe, గak mu się nawĳały, nazbierał ich naprzód ǳiesięć i przezwał గe kategoriami
(praedicamenta). Potem sąǳił, że odnalazł ich గeszcze pięć i dołączył గe pod nazwą: post-
praedicamenta. Wykaz గego atoli pozostał wciąż ułomnym. Prócz tego znaగduగą się wśród
nich niektóre sposoby (modi) czysteగ zmysłowości (quando, ubi, situs, podobnież: prius,
simul), గest i poగęcie empiryczne (motus), nie należące wcale do teగ genealogii rozsądku,
albo też poగęcia pochodne (actio, passio) zostały tu wliczone do pra-poగęć, a niektórych
właśnie pra-poగęć brak zupełny.

Co do tych ostatnich trzeba గeszcze zauważyć, że kategorie గako prawǳiwe pojęcia
pierwotne [Stammbegriffe] czystego rozsądku maగą także swoగe również czyste pojęcia po-
chodne, których w zupełnym systemacie filozofii transcendentalneగ żadną miarą pominąć
niepodobna, ale o których గa w tym krytycznym గeno badaniu wzmianką గedynie mogę
się zadowolić.

Niech mi bęǳie wolno nazwać te czyste, lecz pochodne poగęcia rozsądkowe predyka-
biliami (praedicabilita) czystego rozsądku (w przeciwstawieniu do predykamentów). Kie-
dy się ma poగęcia źródłowe i pierwotne, to pochodne i podrzędne łatwo bęǳie do nich
dołączyć i drzewo genealogiczne czystego rozsądku narysować całkowicie. Ale ponieważ
mam tu do czynienia nie z wykończonym systematem, lecz tylko z zasadami do syste-
matu; odkładam to uzupełnienie do inneగ pracy. Można wszakże zamiar ten గako-tako
osiągnąć, biorąc do ręki podręczniki ontologiczne i podporządkowuగąc np. pod kategorię
przyczynowości praedicabilia siły, ǳiałania, bierności; pod kategorię wspólności praedi-
cabilia obecności, oporu; pod predykamenty sposobowości praedicabilia powstawania,
znikania, przemiany itd. Kategorie, połączone ze sposobami (modi) czysteగ zmysłowości
albo pomięǳy sobą, daగą wielkie mnóstwo pochodnych poగęć a priori, które zaznaczyć,
a గeżeli można, wykazać wyczerpuగąco było by pożytecznym i nie nieprzyగemnym, lecz
tutaగ zbędnym trudem.

Od definiowania tych kategorii powstrzymuగę się w teగ rozprawie naumyślnie, choć-
bym był w గego posiadaniu. Poగęcia te rozczłonkuగę w dalszym ciągu aż do punktu, గaki
wystarcza ze względu na metodologię, którą opracowuగę. W systemacie czystego rozumu
można by słusznie takich definicగi żądać ode mnie; lecz tutaగ usunęłyby గeno z oczu głów-
ny cel badania, gdyś wznieciłyby wątpliwości i napaści, które, nic nie uగmuగąc zamiarowi
istotnemu, można snadź odłożyć do inneగ pracy. Tymczasem z tych napomknień, గakie
tu zrobiłem, widać przecie wyraźnie, że ułożenie całkowitego słownika ze wszystkimi
wymaganymi tu obగaśnieniami, nie tylko గest możliwe, lecz nawet łatwe do wykona-
nia. Przegródki są గuż gotowe; potrzeba గe tylko wypełnić, a tak systematyczna topika,
గak obecna, nie pozwala zbyt łatwo na pomylenie się co do mieగsca, dokąd గakie poగęcie
właściwie należy, a równocześnie nietrudno spostrzec to, które గest గeszcze puste.

§ .⁷⁹
Nad tym wykazem kategorii daǳą się porobić ładne spostrzeżenia, które by mogły

mieć ważne chyba skutki ze względu na umieగętną formę wszystkich poznań rozsądko-
wych. Bo że ten wykaz w teoretyczneగ części filozofii గest niezmiernie przydatny, ba,
niezbędny, by nakreślić plan zupełny do całej umiejętności, o ile ona zasaǳa się na po-
గęciach a priori, i poǳielić గą matematycznie wedle określonych zasad, widać గasno గuż
z tego, że wspomniany wykaz zawiera w zupełności wszystkie pierwiastkowe poగęcia roz-
sądku, a nawet formę ich systematu w rozsądku luǳkim, daగe zatem wskazówkę i co
do wszystkich składników [Momente] zamierzoneగ umieగętności spekulatywneగ, i co do
ich uporządkowania, గak dałem గuż próbę tego gǳie inǳieగ⁸⁰. Tutaగ załączam kilka గeno
takich uwag.

Pierwszą గest, że wykaz ten, zawieraగący cztery klasy poగęć rozsądkowych, daగe się
rozłożyć naగprzód na dwa ǳiały, z których pierwszy odnosi się do przedmiotów oglą-
du (zarówno czystego గak empirycznego), drugi zaś do istnienia tych przedmiotów (albo

⁷⁹§§  i  — [paragra te] są dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]
⁸⁰dałem już próbę tego gǳie inǳiej —Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft [Zasady metafizyczne

przyrodoznawstwa]. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



w stosunku do siebie samych albo w stosunku do rozsądku). Pierwszą klasę nazwałbym
klasą kategorii matematycznych, drugą — dynamicznych. Piersza klasa nie ma, గak wiǳi-
my, współzależników [Correlate], które znaగduగą się tylko w klasie drugieగ. Ta różnica
musi mieć przecież గakąś podstawę w przyroǳie rozsądku.

Druga uwaga: że wszęǳie గest ta sama liczba kategorii każdeగ klasy, mianowicie trzy,
co również pobuǳa do zastanowienia, bo zresztą wszelki poǳiał a priori za pomocą poగęć
musi być dychotomią. Do tego i to గeszcze przybywa, że trzecia kategoria wszęǳie wyni-
ka z połączenia drugieగ z pierwszą w odpowiednieగ klasie. I tak: wszystkość (całkowitość)
గest to nic innego tylko wielość rozważana గako గedność; ograniczenie nic innego tylko
rzeczywistość połączona z przeczeniem; wspólność గest to przyczynowość గakieగś substan-
cగi we wzaగemnym określeniu inneగ i na koniec konieczność — to istnienie, dane przez
samąż możliwość. Ale nie należy myśleć, గakoby przez to, trzecia kategoria była tylko po-
chodnym, nie zaś pierwotnym poగęciem czystego rozsądku. Połączenie bowiem pierwszeగ
z drugą, by wytworzyć trzecie poగęcie, wymaga odrębnego czynu rozsądku, czynu, który
nie గest tym samym, గaki się wykonywa przy pierwszym i drugim poగęciu. I tak poగęcie
liczby (należąceగ do kategorii wszystkości) nie zawsze గest możliwe tam, gǳie są poగęcia
mnóstwa i గedności (np. w wyobrażeniu nieskończoności), albo stąd, że poగęcie przyczyny
i poగęcie substancji razem złączę, nie daగe się గeszcze zrozumieć zaraz wpływ tగ. గak pewna
substancగa może się stać przyczyną czegoś w inneగ substancగi. Z tego widać, że przy tym
potrzebny గest odrębny czyn rozsądku; — i tak też z innymi poగęciami.

Trzecia uwaga: Co do గedneగ tylko kategorii, mianowicie co do wspólności, znaగduగąceగ
się w trzecieగ rubryce, nie tak oczywistą గest, గak co do innych, zgodność z odpowiednią
formą sądu rozగemczego, znaగduగącą się w wykazie czynności logicznych. Aby się o teగ
zgodności upewnić, trzeba zauważyć, że we wszystkich sądach rozగemczych zakres (tగ.
mnogość tego wszystkiego, co się tam zawiera) wyobrażamy sobie గako całość poǳieloną
na części (tగ. poగęcia podrzędne), a że గedno w drugim zawrzeć się nie może, więc myśli-
my గe గako sobie spółrzędne, nie podporządkowane, tak że one określaగą się wzaగem nie
గednostronnie, గak w గakim szeregu, lecz na przemian, గak w గakim zbiorowisku [Aggre-
gat] tగ. గeżeli zatrzymamy గeden człon poǳiału, to wszystkie inne zostaną wykluczone,
i na odwrót. Otóż podobne powiązanie wystawiamy sobie myślowo w całości rzeczy, kiedy
గedno, గako skutek, nie గest podporządkowane drugiemu, గako przyczynie గego istnienia,
lecz równocześnie i na przemian గest spółrzędnie traktowane, గako przyczyna ze względu
na określenie innych (np. w ciele, którego części wzaగemnie się i przyciągaగą i odpychaగą),
— co గest zupełnie odrębnego roǳaగu połączeniem aniżeli to, గakie znaగduగemy w samym
గeno stosunku przyczyny do skutku (powodu do wyniku), gǳie wynik nie określa znów
nawzaగem powodu i dlatego nie tworzy z nim całości (గak Stwórca świata ze światem).
Takiegoż samego postępowania, గak kiedy rozsądek wyobraża sobie zakres poǳielonego
poగęcia, trzyma się on i wówczas, gdy wystawia sobie myślowo rzecz pewną గako poǳiel-
ną; a గako człony poǳiału w poగęciu wzaగem się wykluczaగą a przecież w గednym zakresie
są złączone; tak w rzeczy wyobraża sobie గeగ części గako takie, których istnienie (గako sub-
stancyగ) przynależy wprawǳie każdeగ z wyłączeniem reszty, lecz గako połączone w గakieగś
całości.

§.
Znaగduగe się atoli w filozofii transcendentalneగ starożytnych గeszcze coś ważnego, co

zawiera w sobie czyste poగęcia rozsądkowe, które chociaż nie liczą się do kategorii, lecz
po nich miały uchoǳić za aprioryczne poగęcia o przedmiotach; w takim razie musiały-
by zwiększyć liczbę kategorii, co przecie być nie może. Wyraża się to rozgłośnym wśród
scholastyków zdaniem: quodlibet ens est unum, verum, bonum [=każde గestestwo గest గed-
no, prawǳiwe, doskonałe). Otóż lubo zastosowanie teగ zasady co do wniosków (które
wypowiadały się samymi tautologicznymi zdaniami) przedstawiało się barǳo licho, tak
że nowszymi czasy zwykło się గe podawać w metafizyce tylko prawie przez szacunek: za-
sługuగe przecież myśl, która się tak długo utrzymała, choć się wydaగe tak czczą, bądź co
bądź na zbadanie గeగ początku i upoważnia do przypuszczenia, że ma ona గakąś zasadę
w prawidle rozsądkowym, zasadę fałszywie గeno tłumaczoną, గak to często się ǳieగe.

Te rzekomo transcendentalne orzeczenia rzeczy są niczym innym గeno logicznymi wy-
maganiami i sprawǳianami wszelkiego poznania rzeczy w ogóle i daగą mu za podstawę

  Krytyka czystego rozumu 



kategorie ilości, mianowicie jedność, wielość i wszystkość, tylko zamiast brać గe właściwie
materialnie, గako należące istotnie do możliwości rzeczy, używano ich naprawdę tylko
w znaczeniu formalnym, గako należących do logicznego wymagania ze względu na wszel-
kie poznanie, a గednak te sprawǳiany myślenia przemieniano nieostrożnie na własności
rzeczy samych w sobie. Boć w każdym poznaniu przedmiotu గest jedność pojęcia, którą
można nazwać jednością jakościową, o ile przez nią rozumiemy tylko గedność zespolenia
rozmaitości poznań, గak daగmy na to గedność wątku w dramacie, గedność mowy, baగki.
Powtóre prawda ze względu na wyniki. Im więceగ గest prawǳiwych wyników z danego
poగęcia, tym więceగ znamion గego przedmiotoweగ rzeczywistości. Można by to nazwać
jakościową wielością cech, które nalecą do గednego poగęcia గako wspólneగ podstawy (a nie
są w nim pomyślane గako wielkość). Na koniec po trzecie zupełność, polegaగąca na tym,
że na odwrót ta wielość razem wzięta prowaǳi do గedności poగęcia i z nim tylko a nie
z żadnym innym w zupełności się zgaǳa, co można nazwać jakościową zupełnością (cał-
kowitością [Totalität]). Z tego widać, że te logiczne sprawǳiany możliwości poznania
w ogóle przerabiaగą tutaగ trzy kategorie ilości, w których గedność w wytwarzaniu daneగ
ilostki [Quantum] musi być przyగęta za zupełnie గednorodną, i przystosowuగą గe tylko
w zamiarze złączenia niejednorodnych nawet części poznania w świadomości, na mocy గa-
kości poznania, గako zasady. Tak tedy sprawǳianem możliwości pewnego poగęcia (nie
గego przedmiotu) గest definicగa, w któreగ jedność poగęcia, prawǳiwość tego wszystkiego,
co by się dało z niego przede wszystkim wywieść, wreszcie zupełność tego, co z niego
wydobyto, spełniaగą to, czego się wymaga do wytworzenia całego poగęcia; — tak też
sprawǳianem hipotezy గest zrozumiałość przyగęteగ zasady wyjaśnienia czyli గeగ jedność (bez
hipotezy pomocniczeగ), prawǳiwość (zgodność z samą sobą i z doświadczeniem) maగą-
cych się z nieగ wyprowaǳić wyników, a wreszcie zupełność zasady wyగaśnienia względem
nich; które nie wskazuగą ani więceగ ani mnieగ ponad to, co przyగęto w hipotezie, i to,
co pomyślanym było syntetycznie a priori, daగą znów a posteriori analitycznie i z tym się
zgaǳaగą. — Tak więc poగęcia గedności, prawǳiwości i zupełności nie dopełniaగą wcale
wykazu kategorii, గakoby w nim czegoś brakło, lecz tylko, gdy się odsunie całkowicie na
bok stosunek tych poగęć do przedmiotów, przez nie poddaగe się ich zastosowanie ogól-
nym logicznym prawidłom zgodności poznania z samym sobą.

  Krytyka czystego rozumu 



ANALITYKI TRANSCENDENTALNEJ
ODǱIAŁ DRUGI. O WYWOǱIE CZYఖ
STYCH POJĘĆ ROZSĄDKOWYCH
ఝ 
§ . O zasadach wywodu transcendentalnego w ogóle

Nauczyciele prawa, mówiąc o uprawnieniach i uroszczeniach, rozróżniaగą w przewo-
ǳie prawnym pytanie o tym, co należy się z prawa (quid juris), od pytania dotyczące-
go strony faktyczneగ (quid facti), a żądaగąc dowodu co do గednego i drugiego, nazywaగą
pierwszy, maగący wykazać uprawnienie lub też pretensగę prawną, wywodem [die Deduc-
tion]. A my posługuగemy się mnóstwem poగęć empirycznych bez niczyగego sprzeciwu
i uważamy się za uprawnionych nawet bez wywodu przypisywać im గakiś sens i uroగone
znaczenie, dlatego że mamy wciąż pod ręką doświadczenie, aby dowieść ich przedmio-
toweగ rzeczywistości. Są గednak poగęcia przywłaszczone [usurpirte], గak np. szczęście, los,
obiegaగące wprawǳie z powszechnym niemal uznaniem, lecz గeśli niekiedy spotkaగą się
z natrętnym pytaniem: quid juris? wówczas ze względu na ich wywód w niemały popada
się kłopot, bo niepodobna ani z doświadczenia, ani z rozumu przywieść గakieగś wyraźneగ
zasady prawneగ, która by wyraźnie wykazała prawność ich zastosowania.

Atoli wśród niektórych poగęć, tworzących barǳo zwikłaną tkań poznania luǳkiego,
znaగduగą i takie, co są przeznaczone do czystego zastosowania a priori (całkiem niezależnie
od wszelkiego doświadczenia); a ich uprawnienie w teగ mierze wymaga zawsze wywodu,
ponieważ do prawności takiego użytku wcale nie wystarczaగą dowody z doświadczenia,
a przecież wieǳieć należy, గak te poగęcia mogą się odnosić do przedmiotów, nie pocho-
ǳących również z గakiegokolwiek doświadczenia. Dlatego wyగaśnienie sposobu, గak mogą
poగęcia a priori odnosić się do przedmiotów, nazywam transcendentalnym ich wywodem
i odróżniam go od wywodu empirycznego, który wskazuగe sposób, w గaki zdobyte zosta-
ło poగęcie przez doświadczenie i zastanowienie [Reflexion] nad nim, a stąd dotyczy nie
uprawnienia, lecz tylko faktu, mocą którego weszło się w posiadanie.

Już teraz mamy dwoగakie poగęcia całkiem różnego roǳaగu, w tym గednakże z sobą
zgodne, że గedne i drugie całkiem a priori odnoszą się do przedmiotów, mianowicie poగęcia
przestrzeni i czasu, గako formy zmysłowości, oraz kategorie, గako poగęcia rozsądku. Chcieć
próbować empirycznego co do nich wywodu, byłoby pracą zupełnie chybioną, gdyż cecha
wyróżniaగąca ich przyrodę na tym właśnie polega, że się do swoich przedmiotów odnoszą,
nic z doświadczenia nie zapożyczywszy do ich wyobrażenia. Jeśli więc wywód ich గest
potrzebny, to musi być zawsze transcendentalnym.

Można గednakże dla tych poగęć, గak dla wszelkiego poznania, odszukać w doświad-
czeniu, గeśli nie zasadę ich możliwości, to okolicznościowe przyczyny ich wytwarzania
się; wówczas wrażenia zmysłowe daగą tu pierwszy pochop do skierowania na nie całeగ siły
poznawczeగ i wywołania doświadczenia, zawieraగącego dwa barǳo odmienne pierwiast-
ki, mianowicie materię do poznania zmysłowego i pewną formę do గego uporządkowania
według wewnętrzneగ krynicy czystego oglądania i myślenia, które przy uǳiale pierwszeగ
[tగ. materii], dopiero w ruch się wprawiaగą i wytwarzaగą poగęcia. Takie śleǳenie pierw-
szych wysiłków naszeగ właǳy poznawczeగ, by od poszczególnych spostrzeżeń wznieść się
do poగęć ogólnych, గest niewątpliwie wielce pożyteczne i sławnemu Locke’owi zawǳię-
czamy, że on ku temu naగpierw utorował drogę. Atoli przez to wywód czystych poగęć a
priori nigdy nie doగǳie do skutku, gdyż nie leży on zgoła na teగ droǳe; ze względu na
przyszłe swoగe zastosowanie, maగące być całkiem niezależnym od doświadczenia, muszą
owe poగęcia móc pokazać zupełnie inną metrykę [Geburtsbrief ], aniżeli metrykę pocho-
ǳenia z doświadczeń. Ową tedy próbę wskazania źródła fizగologicznego, nie mogącą się
właściwie wcale zwać wywodem, gdyż dotyczy tylko quaestionem facti, nazwę wyగaśnie-
niem posiadania poznania czystego. Stąd widać, że co do tego poznania może być tylko
wywód transcendentalny, żadną zaś miarą empiryczny, i że ten ostatni, ze względu na

  Krytyka czystego rozumu 



czyste poగęcia a priori, doprowaǳa గeno do czczych prób, którymi ten tylko zaగmować
się może, kto nie poగął zupełnie odrębneగ przyrody tych poznań.

Ale chociaż się uzna ten గedyny sposób możliwego wywodu poznania czystego a prio-
ri, tగ. drogą transcendentalną; to గeszcze stąd wcale się nie wyగaśnia, iż గest on tak nie-
odbicie konieczny. Powyżeగ poగęcia przestrzeni i czasu śleǳiliśmy za pomocą dedukcగi
transcendentalneగ aż do ich źródeł oraz wyగaśniliśmy i określiliśmy a priori ich przed-
miotową doniosłość. Zapewne, geometria iǳie pewnym krokiem poprzez same poగęcia
aprioryczne, nie potrzebuగąc upraszać filozofii o uwierzytelnienie, że గeగ zasadnicze poగęcie
o przestrzeni ma czyste i prawne pochoǳenie. Atoli zastosowanie tego poగęcia rozcią-
ga się w teగ umieగętności na zewnętrzny tylko świat zmysłów, w którym przestrzeń గest
czysty formą గego oglądania; w nieగ to wszelkie poznanie geometryczne, zasaǳaగące się
na ogląǳie apriorycznym, ma bezpośrednią oczywistość [Evidenz], a przedmioty dawane
są a priori (co do formy) przez samoż poznanie w ogląǳie [przez unaocznienie]. Prze-
ciwnie, z czystymi pojęciami rozsądkowymi poczyna się nieoǳowna potrzeba szukania
transcendentalneగ dedukcగi nie tylko ich samych, ale także i przestrzeni; albowiem po-
nieważ nie opieraగą się one na doświadczeniu, odnoszą się zatem do przedmiotów ogólnie,
bez żadnych warunków zmysłowości, a ponieważ mówią one o przedmiotach nie za po-
mocą orzeczeń czystego myślenia a priori⁸¹, nie mogą więc ukazać żadnego przedmiotu
nawet w ogląǳie apriorycznym, na którym by przed wszelkim doświadczeniem oparły
swą syntezę, a stąd nie tylko buǳą podeగrzenie co do przedmiotoweగ ważności i obrębów
swego zastosowania, lecz nawet owo pojęcie przestrzeni czynią dwuznacznym przez to, że
skłonne są używać go ponad warunki oglądu zmysłowego; to też powyżeగ గuż nieoǳow-
nym był గego wywód transcendentalny. Czytelnik tedy, zanim bodaగ గeden krok zrobi
na polu czystego rozumu, winien być przeświadczony o nieodwołalneగ konieczności ta-
kiego transcendentalnego wywodu; inaczeగ bowiem postępuగe na ślepo i nabłąkawszy się
tam i sam w kółko, musi znowu wrócić do teగ niewieǳy, z గakieగ wyszedł. Ale winien
też z góry wyraźnie zrozumieć nieuniknioną w tym trudność, ażeby się nie uskarżał na
ciemność tam, gǳie rzecz sama గest głęboko zagrzebana, lub żeby za wcześnie nie zło-
ścił się na usuwanie przeszkód, gdyż o to iǳie, by albo całkowicie się wyrzec wszelkich
uroszczeń do świateł czystego rozumu na గego naగulubieńszym polu, mianowicie w wyగ-
ściu poza granice wszelkiego możliwego doświadczenia, — lub też to krytyczne badanie
doprowaǳić do doskonałości.

Powyżeగ na poగęciach przestrzeni i czasu mogliśmy bez wielkiego trudu wykazać,
గak one, choć poznania a priori, muszą się mimo to koniecznie wiązać z przedmiotami
i umożliwiać syntetyczne ich poznanie, niezależnie od wszelkiego doświadczenia. Ponie-
waż bowiem tylko za pośrednictwem takich czystych form zmysłowości może się nam
ukazać గakiś przedmiot tగ. stać się obiektem oglądania empirycznego; więc przestrzeń
i czas są to czyste oglądy, zawieraగące w sobie a priori warunek możliwości przedmiotów
గako zగawisk, a synteza w nich ma ważność przedmiotową.

Natomiast kategorie rozsądku nie przedstawiaగą nam zgoła warunków, pod którymi
dane są przedmioty w ogląǳie, a zatem mogą się nam w sameగ rzeczy ukazywać przed-
mioty, chociażby się nie odnosiły w sposób konieczny do czynności rozsądku, i choćby
ten nie zawierał w sobie apriorycznie ich warunków. Stąd wynika tu trudność, niespo-
tykana na polu zmysłowości, a mianowicie, jakim sposobem warunki podmiotowe myślenia
mają posiadać ważność przedmiotową tగ. stawać się warunkami możliwości wszelkiego
poznania przedmiotów; albowiem mogą być dane w ogląǳie bądź co bądź zగawiska bez
czynności rozsądku. Biorę np. poగęcie przyczyny, oznaczaగące szczególny roǳaగ syntezy,
gdyż pewnego prawidła గakiemuś A przyznaగe się గakieś całkiem od niego różne B. Nie
widać a priori, dlaczego by zగawiska miały zawierać w sobie coś takiego (bo za dowód nie
można przytoczyć doświadczeń, ponieważ przedmiotoweగ ważności tego poగęcia trzeba
móc dowieść a priori) i dlatego గest a priori wątpliwym, czy takie poగęcie nie గest bo-
daగ czczym i nigǳie wśród zగawisk nie napotka żadnego przedmiotu. Bo że przedmioty

⁸¹albowiem ponieważ nie opierają się one na doświadczeniu (…) — za wskazówką Adickesa zmieniłem tu
porządek zdań. Tekst brzmi właściwie tak: „Weil, da sie von Gegenständen nicht durch Prädicate der Anschauung
und der Sinnlichkeit, sondern des reinen Denkens a priori reden, sie sich auf Gegenstände ohne alle Bedingungen der
Sinnlichkeit allgemein beziehen, und die, da sie nicht auf Erfahrung gegründet sind, auch in der Anschauung a priori”
etc.]. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



oglądu zmysłowego muszą się stosować do swoich formalnych warunków zmysłowości
znaగduగących się a priori w umyśle, widać stąd, że inaczeగ nie stawałyby się przedmiotami
dla nas; ale że one గeszcze prócz tego muszą się stosować do warunków, wymaganych
przez rozsądek dla syntetyczneగ గedni myślenia, to się łatwo wywnioskować nie daగe. Al-
bowiem mogłyby bądź co bądź zగawiska być takimi, że rozsądek nie uznałby ich za zgodne
z warunkami swoగeగ గedności, i wszystko w takim by leżało zamieszaniu, iż np. w szeregu
zగawisk nic by się nie nawĳało, co by dało w rękę prawidło syntezy, a więc odpowiadało
poగęciu przyczyny i skutku; tak że to poగęcie okazałoby się zupełnie czczym, niewartym
i bez znaczenia. Mimo to zగawiska nasuwałyby గakieś przedmioty naszemu oglądowi, gdyż
oglądanie zgoła nie potrzebuగe czynności myślenia.

Gdyby zamierzano uwolnić się od uciążliwości tych poszukiwań, mówiąc, iż doświad-
czenie dostarcza ustawicznie przykładów takieగ prawidłowości zగawisk; przykładów, da-
గących dostateczną pobudkę do wyǳielenia z nich poగęcia przyczyny a przez to zarazem
dowieǳenia przedmiotoweగ ważności takiego poగęcia; — to by nie spostrzeżono, że tym
sposobem zgoła nie może wywinąć się poగęcie przyczyny, lecz że musiałoby ono być albo
zupełnie a priori ugruntowane w rozsądku, albo też zostać całkowicie zaniechane గako
proste przywiǳenie. Poగęcie to bowiem wymaga stanowczo, żeby గakieś A było tego ro-
ǳaగu, iżby గakieś B wynikało z niego w sposób konieczny i wedle wręcz ogólnego prawidła.
Zగawiska dostarczaగą nam zaiste wypadków, z których można wyciągnąć prawidło, wedle
którego coś pospolicie się ǳieగe, ale nigdy nie uczą nas, że wynik గest konieczny; stąd
synteza przyczyny i skutku przyobleka się w taką dostoగność [Dignität], że గeగ wcale nie
można wyrazić empirycznie, a mianowicie, iż skutek nie tylko przyłącza się do przyczy-
ny, lecz గest przez nią wywołany i z nieగ wynika. Ścisła powszechność prawidła nie గest
wcale właściwością prawideł empirycznych, które przez indukcగę nie mogą nabyć inneగ
powszechności prócz porównawczeగ [comparative] tగ. barǳo rozległeగ zastosowalności
[Brauchbarkeit]. Otóż użycie czystych poగęć rozsądkowych całkowicie by się zmieniło,
gdyby chciano గe traktować tylko గak wytwory empiryczne.

§ . Przeగście do wywodu transcendentalnego kategorii
Dwa tylko możliwe są wypadki, w których wyobrażenia syntetyczne i ich przedmio-

ty mogą się z sobą zeగść, wzaగemnie do siebie się odnosić w sposób konieczny i గakby
z sobą się spotkać: kiedy albo przedmiot czyni గedynie możliwym wyobrażenie, albo też
wyobrażenie — przedmiot. Jeżeli zachoǳi pierwsze, to związek taki గest tylko empi-
ryczny i wyobrażenie nigdy nie గest możliwe a priori. Tak się rzecz ma ze zగawiskami ze
względu na to, co w nich należy do wrażenia. Jeżeli zaś zachoǳi drugie, to ponieważ wy-
obrażenie samo w sobie (gdyż o గego przyczynowości, za pośrednictwem woli, nie ma tu
wcale mowy) nie wytwarza swego przedmiotu co do jego istnienia, to przecież ze względu
na przedmiot గest wyobrażenie określaగącym a priori wówczas, gdy tylko przez nie sta-
గe się możliwym poznać coś గako przedmiot. Ale są dwa warunki, pod którymi గedynie
możliwym గest poznanie przedmiotu, naగprzód ogląd, który go daగe, lecz tylko గako zగa-
wisko, powtóre poగęcie, w którym zostaగe pomyślany przedmiot, odpowiadaగący owemu
oglądowi. Z powyższego zaś widać గasno, że pierwszy warunek, to గest ten, pod którym
గedynie przedmioty mogą być oglądanymi, istotnie a priori w umyśle tworzy podstawę
dla przedmiotów pod względem formy. Z tym formalnym warunkiem zmysłowości zga-
ǳaగą się tedy koniecznie wszystkie zగawiska, gdyż przez nie గedynie mogą zగawić się, tగ.
być empirycznie oglądanymi i danymi. Otóż zachoǳi pytanie, czy i poగęcia aprioryczne
nie wyprzeǳaగą wszystkiego గako warunki, pod którymi గedynie coś, lubo nie ogląda-
nym, lecz గako przedmiot w ogóle pomyślanym zostaగe; w takim bowiem razie wszelkie
empiryczne poznanie przedmiotów odpowiadałoby w sposób konieczny takim poగęciom,
gdyż bez ich poprzedniego uznania nic nie గest możliwym గako przedmiot doświadczenia.
Wszelkie zaś doświadczenie, oprócz oglądu zmysłowego, przez który coś bywa dane, za-
wiera w sobie గeszcze pojęcie o przedmiocie, który dany గest w ogląǳie czyli zగawia się;
stąd poగęcia o przedmiotach w ogóle, గako warunki aprioryczne, będą podstawą wszel-
kiego poznania doświadczalnego; a zatem przedmiotowa ważność kategorii, గako poగęć
apriorycznych, polegać bęǳie na tym, że przez nie గedynie możliwym గest doświadczenie
(co do formy myślenia). Wówczas bowiem odnoszą się one w sposób konieczny i a prio-

  Krytyka czystego rozumu 



ri do przedmiotów doświadczenia, gdyż tylko za ich pośrednictwem w ogóle może być
pomyślanym గakikolwiek przedmiot doświadczenia.

Transcendentalny wywód wszelkich poగęć a priorima więc zasadę, ku któreగ skierować
należy całe dalsze badanie, a mianowicie tę, że one winny być uznane za warunki aprio-
ryczne możliwości doświadczenia (czy to oglądu, గaki w nim się napotyka, czy myślenia).
Poగęcia, stanowiące przedmiotową podstawę możliwości doświadczenia, są właśnie dlate-
go konieczne. Rozwóగ zaś doświadczenia, w którym się గe napotyka, nie గest ich wywodem
(lecz obగaśnieniem [Illustration]), gdyż inaczeగ stałyby się przecie przypadkowymi tylko.
Bez tego pierwotnego odnoszenia się do możliwego doświadczenia, w którym ukazuగą się
wszystkie przedmioty poznania, nie mogłoby być zgoła poగętym odnoszenie się kategorii
do గakiegokolwiek bądź przedmiotu.

Sławny Locke⁸², z braku roztrząsania takiego, napotkawszy czyste poగęcia rozsądku
w doświadczeniu, wyprowaǳił też గe z doświadczenia, a గednak postępował tak niewyni-
kliwie [inconsequent], że z nimi odważył się na zakusy takich poznań, które daleko wy-
biegały poza wszelkie granice doświadczalne. Dawid Hume zrozumiał, że aby móc tego
dokonać, trzeba by było koniecznie, aby te poగęcia miały początek a priori. Ale ponie-
waż nie mógł sobie wyగaśnić, గak się to ǳieగe, że rozsadek musi sobie wystawiać poగęcia,
które w samym rozsądku nie są z sobą złączone, గako złączone przecież sposobem koniecz-
nym w przedmiocie, a nie wpadł na myśl, że może rozsadek przez te poగęcia sam mógł
być twórcą doświadczenia, w którym napotyka swoగe przedmioty; więc గe wyprowaǳił,
zmuszony potrzebą, z doświadczenia (mianowicie s podmiotoweగ konieczności, wynikłeగ
skutkiem częstego koగarzenia się w doświadczeniu, uważaneగ w końcu mylnie za przed-
miotową, to గest z przyzwyczajenia); a potem postępował గuż w tym barǳo wynikliwie
[consequent], gdyż uznał za niemożliwe wyగście z tymi poగęciami i spowodowanymi przez
nie zasadami, poza granicę doświadczalną. Empiryczne zaś wskazanie pochoǳenia, గakie
obaగ podali, nie daగe się pogoǳić z rzeczywistością umieగętnych poznań a priori, గakie
posiadamy, mianowicie z czystą matematyką i ogólnym przyrodoznawstwem, — więc గest
odparte faktem.

Pierwszy z tych dwu sławnych mężów otworzył na sciężaగ wrotamarzycielstwu [Schwär-
merei], gdyż rozum, skoro tylko ma po sweగ stronie uprawnienie, గuż się nie da powstrzy-
mać w obrębach przez nieokreślone zalecanie umiarkowania; drugi oddał się całkiem
sceptycyzmowi, gdyż sąǳił, ze odkrył tak powszechne, a za rozum poczytywane złuǳe-
nie naszeగ właǳy poznawczeగ. — Zamierzamy obecnie sprobować, czy nie bęǳie można
pomięǳy tymi dwiema podwodnymi skałami szczęśliwie przeprowaǳić rozumu luǳ-
kiego, wytknąć mu określone granice a గednak zachować dla niego otwartym całe pole
గego celoweగ ǳiałalności.

Wprzódy atoli myślę podać గeszcze wyjaśnienie kategorii. Są one poగęciami o przed-
miocie w ogóle; ǳięki im ogląd tego przedmiotu poczytywany bywa za określony pod
względem గedneగ z logicznych czynności [Functionen] sąǳenia. I tak czynność sądu stanow-
czego (kategorycznego) była czynnością stosunku podmiotu do orzeczenia, np. wszystkie
ciała są poǳielne. Ale pod względem logicznego tylko używania rozumu pozostało nie-
określonym, któremu z dwu poగęć chce się dać czynność podmiotu a któremu czynność
orzeczenia. Można bowiem również powieǳieć: coś poǳielnego గest ciałem. Atoli, gdy
poగęcie ciała wstawię pod kategorię substancగi, to przez nią określi się, że గego empirycz-
ny ogląd w doświadczeniu zawsze musi być rozpatrywany గako podmiot, nigdy zaś గako
orzeczenie tylko; — i tak we wszystkich innych kategoriach.

⁸²Sławny Locke (…) — zamiast tego ustępu, kończącego § [] i cały rozǳiał, znaగduగe się w pierwszym
wydaniu, co następuగe: „Są atoli trzy pierwotne źródła (zdolności czyli właǳe duszy), zawieraగące w sobie warunki
możliwości wszelkiego doświadczenia, a same niemogące być wyprowaǳonymi z żadneగ inneగ właǳy umysłu,
mianowicie: zmysł, wyobraźnia i apercepcja. Na tym polegaగą: ) ogarnienie [synopsis] aprioryczne rozmaitości
szczegółów przez zmysł; ) synteza teగ rozmaitości przez wyobraźnię; wreszcie ) jednia teగ syntezy przez pierwotną
apercepcగę. Wszystkie te właǳe maగą prócz zastosowania empirycznego także transcendentalne, rozciągaగące się
tylko do formy, a możliwe a priori. O tym co do zmysłów mówiliśmy powyżeగ w pierwszeగ części, co do dwu
innych właǳ postaramy się teraz zrozumieć ich przyrodę”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



  జఛ చ ఝ
⁸³.    -జఛ చ
§. O możliwości połączenia w ogóle

Rozmaite szczegóły wyobrażeń mogą być dane w ogląǳie, który గest tylko zmysłowy,
tగ. గest tylko bierną wrażliwością [Empࢲänglichkeit], a forma tego oglądu może, być a priori
w naszeగ właǳy wyobrażania, nie będąc przecie niczym innym, గak tylko sposobem, w గaki
podmiot doznaగe ǳiałania na siebie. Atoli połączenie [coǌunctio] rozmaitości w ogóle nie
może dokonywać się w nas przez zmysły i nie może też być równocześnie zawarte w czy-
steగ formie zmysłowego oglądania; gdyż గest ono ǳiełem [Actus] samorzutności właǳy
wyobrażania, a ponieważ tę, w różnicy od zmysłowości, nazwać trzeba rozsądkiem; zatem
wszelkie połączenie, czy గesteśmy go świadomi czy nie, czy గest połączeniem rozmaitych
szczegółów oglądu czyli kilku poగęć, czy co do pierwszego గest oglądem zmysłowym czy
nie-zmysłowym: — to czynność rozsądku, którą ochrzcimy ogólną nazwą syntezy, aby
przez to zarazem uwydatnić, że nie możemy sobie niczego wyobrazić గako połączonego
w przedmiocie, nie połączywszy tego wprzódy sami; i wśród wszystkich wyobrażeń po-
łączenie గest గedynym, które nie zostaగe dane przez przedmioty, lecz musi być dokonane
przez sam podmiot, gdyż గest czynem గego samoǳielności [Selbstthätigkeit]. Łatwo tu
spostrzec, że czynność ta musi być od początku గednolitą i w każdym połączeniu równą
mieć ważność, i że rozbiór, analiza, wydaగąca się గeగ przeciwieństwem, zawsze గą ma za swą
poprzedniczkę; bo gǳie rozsądek nic wprzódy nie złączył, tam też nic nie może rozłączać
[rozbierać], gdyż tylko przezeń danym być mogło właǳy wyobrażania గako połączone.

Atoli poగęcie połączenia, oprócz poగęcia rozmaitości i గeగ syntezy, prowaǳi za sobą
poగęcie గedni wśród teగ rozmaitości. Połączenie గest to wyobrażenie syntetycznej గedności
szczegółów rozmaitych⁸⁴.

Wyobrażenie teగ గedności nie może więc powstać z połączenia, owszem umożliwia ono
poగęcie połączenia dopiero przez to, że się koగarzy z wyobrażeniem rozmaitości. Jedność
ta, wyprzeǳaగąca a priori wszelkie poగęcia o połączeniu, nie గest snadź ową kategorią
గedności (§ ); gdyż wszystkie kategorie polegaగą na logicznych czynnościach w sądach;
a w nich గuż గest pomyślane połączenie, a więc i గedność danych poగęć. Kategoria zatem
గuż ma połączenie za poprzednika. A więc musimy szukać teగ గedności (గakościoweగ § )
గeszcze wyżeగ, mianowicie w tym, co zawiera w sobie samą zasadę గedności różnorodnych
poగęć w sądach, więc i możliwości rozsądku, nawet w గego logicznym użyciu.

§ . O pierwotnie-syntetyczneగ గedności apercepcగi
To zdanie: ja myślę, musi móc towarzyszyć wszystkim moim wyobrażeniom; inaczeగ

bowiem zostałoby coś we mnie wyobrażonym, co nie mogło być zgoła pomyślanym, co
tyleż znaczy, గak: wyobrażenie byłoby albo niemożliwym albo przynaగmnieగ niczym dla
mnie. To wyobrażenie, które danym być może przed wszelkim myśleniem, zowie się
oglądem. A więc wszystka rozmaitość oglądu odnosi się w sposób konieczny do tego: ja
myślę w tymże podmiocie, w którym się ta rozmaitość znaగduగe. Wyobrażenie zaś to గest
ǳiełem samorzutności, tగ. nie może być uważane za należące do zmysłowości. Nazywam
గe czystą apercepcją, by గą odróżnić od empiryczneగ; lub też także pierwotną apercepcją, po-
nieważ గest ową świadomością siebie samego, która wydaగąc wyobrażenie: ja myślę, musi
móc towarzyszyć wszystkim innym i w każdym uświadomieniu గest గedną i tąż samą; żad-
ne dalsze wyobrażenie గuż nie może గeగ towarzyszyć. Jedność teగ apercepcగi nazywam też
transcendentalną గednością samowieǳy, by zaznaczyć możliwość wydobycia z nieగ pozna-

⁸³Wywodu czystych pojęć rozsądkowych rozǳiał drugi— cały ten rozǳiał (§§ –) został przez Kanta zupełnie
przerobiony dla drugiego wydania Krytyki czystego rozumu i w tym kształcie przeszedł do wszystkich dalszych
wydań. Tekst pierwszego wydania podaగemy osobno w dodatku umieszczonym przy końcu ǳieła. [przypis
tłumacza]

⁸⁴pojęcie połączenia, oprócz pojęcia rozmaitości i jej syntezy, prowaǳi za sobą pojęcie jedni wśród tej rozmaitości
(…) jest to wyobrażenie syntetycznej jedności szczegółów rozmaitych — nie rozpatruగemy tu zagadnienia, czy same
wyobrażenia są identyczne, a zatem czy mogą być rozbiorczo pomyślane గedno przez drugie. W każdym razie
świadomość గednego wyobrażenia, o ile mówimy o rozmaitości, trzeba wyróżniać od świadomości drugiego;
i tutaగ choǳi tylko wyłącznie o syntezę teగ (możliweగ) świadomości. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



nia apriorycznego. Rozmaite bowiem wyobrażenia, dane w గakimś ogląǳie, nie stałyby
się wszystkie moimi wyobrażeniami, gdyby wszystkie razem nie należały do jednej sa-
mowieǳy, tగ. గako moగe wyobrażenia (choć ich గako takich nie గestem świadom) muszą
koniecznie zastosować się do warunku, pod którym గedynie mogą się społem znaగdować
w samowieǳy ogólneగ, gdyż inaczeగ nie mogłyby nieprzerwanie należeć do mnie. Z tego
pierwotnego połączenia da się wiele wywnioskować.

A mianowicie ta nieprzerwana tożsamość apercepcగi rozmaitych szczegółów w oglą-
ǳie zawiera syntezę wyobrażeń i możliwą గest tylko w skutek świadomości teగ syntezy.
Empiryczna bowiem świadomość, towarzysząca różnorodnym wyobrażeniom, గest sama
przez się rozproszona i nie odnosi się do tożsamości podmiotu. Odnoszenia się takiego
nie zaprowaǳam గeszcze przez to, iż każdemu wyobrażeniu daగę za towarzysza świado-
mość, ale przez to, że గedno do drugiego dołączam[hinzusetze] i గestem świadomy ich
syntezy. A więc tylko przez to, że rozmaitość danych wyobrażeń mogę połączyć w jed-
nej świadomości, możliwym గest, iż sobie wyobrażam tożsamość świadomości w samych
tych wyobrażeniach, tగ. analityczna గedność apercepcగi możliwą గest tylko przez przyగęcie
z góry — గakieగś syntetycznej⁸⁵. Myśl: te wyobrażenia, dane w ogląǳie, należą wszystkie
razem do mnie, znaczy więc tyleż co: గednoczę గe w samowieǳy lub przynaగmnieగ mogę
గe zగednoczyć, a chociaż sama ta myśl nie గest గeszcze świadomością syntezy wyobrażeń,
to przyగmuగe గuż z góry గeగ możliwość; to గest: గedynie przez to, że rozmaitość wyobra-
żeń mogę obగąć గedną świadomością, nazywam గe wszystkie moimi wyobrażeniami, gdyż
inaczeగ miałbym tylekroć wielobarwną różnorodną గaźń [Selbst], ile mam wyobrażeń,
których గestem świadom. Syntetyczna గedność rozmaitości oglądów, గako dana a priori,
గest tedy podstawą tożsamości apercepcగi, wyprzeǳaగąceగ a priori wszelkie moగe określone
myślenie. Lecz łączność nie leży w przedmiotach i nie może być z nich wzięta np. przez
spostrzeganie i dopiero tym sposobem wprowaǳona do rozsądku, lecz గest wyłącznie
ǳiełem [Verrichtung] rozsądku, który sam గest właǳą łączenia a priori i sprowaǳania
rozmaitości danych wyobrażeń do గedności apercepcగi; — i ta zasada గest naగwyższą w ca-
łym poznaniu luǳkim.

Zasada ta konieczneగ గedności apercepcగi గest wprawǳie sama identyczną, a więc zda-
niem analitycznym, głosi గednak syntezę rozmaitości daneగ w ogląǳie గako konieczną,
bez któreగ owa nieprzerwana tożsamość samowieǳy nie da się pomyśleć. Bo przez Ja,
గako wyobrażenie poగedyncze, nie గest dana wcale rozmaitość; w ogląǳie tylko, różnym
od niego, może ona być daną, a przez połączenie w świadomości — pomyślaną. Rozsą-
dek, w którym by przez samowieǳę równocześnie dana była wszelka rozmaitość, mógłby
oglądać; nasz rozsądek może tylko myśleć a oglądu musi szukać w zmysłach. Jestem tedy
świadom identyczneగ గaźni ze względu na rozmaitość danych mi w ogląǳie wyobrażeń,
gdyż nazywam గe wszystkie razem moimi wyobrażeniami, tworzącymi jedno. A to tyleż
znaczy, co: świadom గestem a priori ich konieczneగ syntezy, nazywaగąceగ się pierwotną
syntetyczną గednością apercepcగi, któreగ podlegaగą wszystkie dane mi wyobrażenia, ale
pod którą muszą też one być podciągniąte przez గakąś syntezę.

§ . Zasada syntetyczneగ గedności apercepcగi గest naగwyższą zasadą wszelkiego użyt-
kowania z rozsądku

Naగwyższą zasadą możliwości wszelkich oglądów ze względu na zmysłowość było we-
dług Estetyki transcendentalneగ, że wszelka w nich rozmaitość ulega formalnym wa-
runkom przestrzeni i czasu. Naగwyższą zasadą teగże możliwości ze względu na rozsądek
గest, że wszelka rozmaitość oglądu ulega pierwotnie-syntetyczneగ గedności apercepcగi⁸⁶.

⁸⁵analityczna jedność apercepcji możliwą jest tylko przez przyjęcie z góry jakiejś syntetyczneగ — గedność analitycz-
na świadomości tkwi we wszystkich poగęciach ogólnych గako takich, np. gdy pomyślę sobie: czerwony w ogóle,
to wyobrażam sobie przez to przymiot, który (గako cecha) może być gǳie bądź napotkany lub z innymi wy-
obrażeniami połączony; a zatem గedność analityczną mogę sobie wyobrazić గedynie ǳięki wprzód pomyślaneగ
możliweగ గedności syntetyczneగ. Wyobrażenie, które ma być pomyślane గako wspólne różnorodnym, గest uwa-
żane za należące do takich, co prócz niego maగą w sobie coś różnorodnego, a więc musi być wprzód pomyślane
w syntetyczneగ గedności z innymi (choć tylko możliwymi) wyobrażeniami, zanim pomyśleć mogę w nim గedność
analityczną świadomości, czyniącą గe conceptus communis [=poగęciem ogólnym]. Tak tedy syntetyczna గedność
apercepcగi గest naగwyższym punktem, do którego przytwierǳić trzeba wszelkie użytkowanie z rozsądku, nawet
całą logikę, a z nią, filozofię transcendentalną; ba, właǳa ta గest samymże rozsądkiem. [przypis autorski]

⁸⁶Najwyższą zasadą tejże możliwości [wszelkich oglądów] ze względu na rozsądek jest, że wszelka rozmaitość oglą-
du ulega pierwotnie-syntetycznej jedności apercepcji — przestrzeń i czas i wszystkie ich części są to oglądy: więc

  Krytyka czystego rozumu 



Od pierwszeగ zależą wszystkie rozmaite wyobrażenia oglądów, o ile nam bywaగą dane; od
drugieగ, o ile muszą móc się złączyć w గedneగ świadomości, gdyż bez tego nic nie może
być przez nie pomyślane, ani poznane; dane bowiem wyobrażenia nie maగą wspólności
w ǳiele apercepcగi: Ja myślę i stąd nie mogłyby być społem obగęte w గedneగ samowieǳy.

Rozsądek గest, mówiąc ogólnie, właǳą poznań. Te polegaగą na określonym stosunku
danych wyobrażeń do przedmiotu. Przedmiotem zaś గest to, w poగęciu czego గednoczą się
rozmaite szczegóły danego oglądu. Otóż wszelkie zగednoczenie wyobrażeń wymaga గedni
świadomości w ich syntezie. A zatem గednia świadomości గest tym, co wyłącznie wytwarza
odnoszenie się wyobrażeń do గakiegoś przedmiotu, więc ich przedmiotową ważność, czyli
stawanie się poznaniami, — i na czym tedy opiera się nawet sama możliwość rozsądku.

Pierwsze zatem czyste poznawanie rozsądkowe, na którym opiera się całe dalsze z nie-
go użytkowanie, a które గest zarazem zgoła niezależne od wszelkich warunków zmysło-
wego oglądu, గest zasadą pierwotnej syntetycznej గedności apercepcగi. I tak goła forma ze-
wnętrznego zmysłowego oglądania, przestrzeń, wcale గeszcze nie గest poznaniem; daగe ona
tylko rozmaite szczegóły apriorycznego oglądu ku możliwemu poznawaniu. Atoli ażeby
coś poznać w przestrzeni, np. linię, muszę గą poprowaǳić i tym sposobem syntetycz-
nie dokonać określonego połączenia daneగ mi rozmaitości, tak że గedność tego ǳiałania
గest zarazem గednością świadomości (w poగęciu linii) i przez to dopiero poznaగę przed-
miot (określoną przestrzeń). Syntetyczna గednia świadomości గest zatem przedmiotowym
warunkiem wszelkiego poznania, warunkiem, którego potrzebuగę nie tylko sam, ażeby
poznać przedmiot, ale od którego zależeć musi każdy ogląd, aby dla mnie stać się przed-
miotem, gdyż innym sposobem i bez takieగ syntezy rozmaite szczegóły nie zగednoczyłyby
się w świadomości.

To ostatnie zdanie గest samo, గak powieǳiano, analityczne, lubo syntetyczną గedność
czyni warunkiem wszelkiego myślenia; gdyż nie głosi ono nic innego, tylko, że wszystkie
moగe wyobrażenia w గakimkolwiek danym mi ogląǳie muszą zależeć od warunku, pod
którym గedynie mogę గe zaliczyć, గako moగe wyobrażenia, do identyczneగ గaźni [Selbst],
a zatem, గako syntetycznie w apercepcగi złączone, obగąć spólnie ogólnym wyrażeniem: Ja
myślę.

Ale zasada ta nie గest గednak zasadą dla każdego w ogóle możliwego rozsądku, lecz
tylko dla takiego, któremu czysta గego apercepcగa w wyobrażeniu: Ja jestem nie daగe wcale
గeszcze nic rozmaitego. Taki zaś rozsądek, któremu by గego samowieǳa dawała zarazem
rozmaite szczegóły oglądu; rozsądek, który by swoim wyobrażeniem powoływał do bytu
przedmioty tego wyobrażenia, nie potrzebowałby wcale osobnego czynu złączenia roz-
maitych szczegółów w గedność świadomości, గakiego potrzebuగe rozsądek luǳki, który
tylko myśli, nie zaś ogląda.

Dla luǳkiego tedy rozsądku గest owa zasada nieodwołalnie pierwszą, tak że on nawet
naగmnieగszego nie może sobie wyrobić poగęcia o innym możliwym rozsądku, albo takim,
który by sam [bezpośrednio] oglądał, albo też takim, który by miał za podstawę oglądy
zmysłowe wprawǳie, lecz innego roǳaగu niż oglądy w przestrzeni i czasie.

§ . Czym గest przedmiotowa గedność samowieǳy
Transcendentalną jednością apercepcji గest ta, przez którą wszelka rozmaitość, dana

w ogląǳie, గednoczy się w poగęcie o przedmiocie. Zowie się dlatego przedmiotową i trzeba
గą odróżnić od podmiotowej గedni świadomości, będąceగ określeniem zmysłu wewnętrznego,
przez co owa rozmaitość oglądu dana గest empirycznie do takiego połączenia. Czy mo-
gę być empirycznie świadom rozmaitych szczegółów గako istnieగących równocześnie lub
następuగących po sobie, zależy to od okoliczności czyli warunków empirycznych. Stąd
empiryczna గednia świadomości, przez koగarzenie się wyobrażeń, dotyczy sama గeno zగa-
wiska i గest zupełnie przypadkowa. Przeciwnie czysta forma oglądu w czasie, tylko గako
ogląd w ogóle, zawieraగący w sobie daną rozmaitość, zależy od pierwotneగ గedni świado-
mości, wyłącznie w skutek koniecznego odnoszenia się rozmaitych szczegółów oglądu do

poszczególne wyobrażenia wraz z całą rozmaitością, గaką w sobie zawieraగą (zobacz Estetykę transcendentalną),
a zatem nie poగęcia tylko, przez które odnaగduగe się taż sama świadomość nie గako zawarta w wielu wyobraże-
niach, lecz wiele wyobrażeń గako zawartych w గednym, a zatem గako złożonym, więc గedność świadomości గako
syntetyczną, ale przecie pierwotną. Ta poszczególność oglądów గest ważna w zastosowaniu (Zobacz § ). [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



tego గednego: Ja myślę, a więc w skutek czysteగ syntezy rozsądku, będąceగ a priori pod-
stawą syntezy empiryczneగ. Owa గedność tylko గest sama ważna przedmiotowo; గedność
empiryczna apercepcగi, któreగ tu nie rozpatruగemy i która wywoǳi się గeno z pierwszeగ
wśród danych warunków konkretnych, ma ważność tylko podmiotową. Jeden z wyobra-
żeniem pewnego słowa łączy rzecz taką, a drugi rzecz inną; a గedność uświadomienia
w tym, co గest empiryczne, nie posiada ze względu na to, co గest dane, ważności koniecz-
neగ i powszechneగ.

§ . Logiczna forma wszelkich sądów polega na przedmiotoweగ గedności apercepcగi
zawartych w nich poగęć

Nigdy nie mogłem się zadowolić wyగaśnieniem dawanym przez logików o sąǳie
w ogóle; గest to, powiadaగą oni, wyobrażenie stosunku mięǳy dwoma poగęciami. Nie
swarząc się z nimi tutaగ o ułomność tego obగaśnienia, które bądź co bądź odpowiednie
గest tylko co do sądów stanowczych, nie zaś co do hipotetycznych i rozగemczych (bo te
oznaczaగą stosunek nie poగęć, lecz samychże sądów), lubo⁸⁷ z tego przeczenia logiki wy-
płynęło nieగedno uciążliwe następstwo⁸⁸; — zauważę గeno, że nie określono tu wcale, na
czym polega ten stosunek. Dokładnieగ గednak badaగąc związek danych poznań w każdym
sąǳie i odróżniaగąc go, గako należący do rozsądku, od stosunku według praw odtwór-
czeగ wyobraźni (co ma ważność గeno podmiotową), przekonywam się, że sąd గest to nic
innego, గak sposób sprowaǳania danych poznań do przedmiotowej గedności apercepcగi.
Ku temu zmierza w nich słówko stosunek określaగące: jest, by గedność przedmiotową da-
nych wyobrażeń odróżnić od podmiotoweగ. Ono bowiem oznacza ich związek z pierwotną
apercepcగą i konieczną ich jedność, chociaż sąd sam గest empiryczny, a więc przypadkowy,
np. ciała są ciężkie. Nie chcę wprawǳie powieǳieć przez to, że te wyobrażenia należą do
siebie koniecznie గuż w ogląǳie empirycznym, ale że należą do siebie w syntezie oglądów,
a to w skutek koniecznej jedności apercepcగi, tగ. według zasad przedmiotowego określa-
nia wszelkich wyobrażeń, o ile stąd wyniknąć może poznanie, które to zasady wszystkie
wypływaగą z zasady — transcendentalneగ గedności apercepcగi. Przez to గedynie z tego sto-
sunku tworzy się sąd tగ. stosunek ważny przedmiotowo i wyróżniaగący się dostatecznie
od stosunku tychże wyobrażeń, w którym by mieściła się tylko ważność podmiotowa,
np. według praw koగarzenia się. Według tych praw mógłbym గeno powieǳieć: niosąc
గakieś ciało, czuగę nacisk ciężkości, ale nie: ciało to గest ciężkie, bo to znaczy tyleż co: te
oba wyobrażenia są złączone z sobą w przedmiocie (tగ. bez wyróżniania stanu podmiotu),
a nie tylko w spostrzeżeniu (choćby nie wiem గak często się powtarzało).

§ . Wszystkie oglądy zmysłowe zależne są od kategorii, గako warunków, pod któ-
rymi różne szczegóły oglądów mogą గedynie weగść społem w గedną świadomość

Różne szczegóły dane nam w ogląǳie zmysłowym poddaగą się koniecznym sposobem
pierwotneగ గedności apercepcగi, gdyż przez nią wyłącznie staగe się możliwą jedność oglądu
(§ ). Tym zaś ǳiałaniem rozsądku, przez które rozmaitość danych wyobrażeń (czy to
są oglądy czy poగęcia) podciągamy pod apercepcగę w ogóle, గest logiczna czynność są-
dów (§ ). A zatem wszelka rozmaitość, o ile గest dana w jednym empirycznym ogląǳie,
określa się pod względem గedneగ z logicznych czynności sąǳenia, teగ mianowicie, przez
którą wprowaǳa się do świadomości w ogóle. Otóż kategorie są właśnie tymi czynno-
ściami sąǳenia, o ile rozmaitość danego oglądu co do nich గest określona (§ ). A więc
i rozmaitość w danym ogląǳie podlega kategoriom w sposób konieczny.

§ . Uwaga
Rozmaitość zawarta w ogląǳie, który nazywam moim, wyobrażoną zostaగe przez syn-

tezę rozsądku గako należąca do konieczneగ గedności samowieǳy i to się ǳieగe przez ka-

⁸⁷lubo (daw.) — choć, chociaż. [przypis edytorski]
⁸⁸[sąd wg logików] jest to (…) wyobrażenie stosunkumięǳy dwoma pojęciami (…) [co] odpowiednie jest tylko co do

sądów stanowczych, nie zaś co do hipotetycznych i rozjemczych (bo te oznaczają stosunek nie pojęć, lecz samychże sądów)
— obszerna nauka o czterech figurach sylogistycznych dotyczy tylko wniosków rozumowych kategorycznych,
a chociaż గest po prostu గeno sztuką, by przez podsunięcie wniosków bezpośrednich (consequentiae immediatae)
pod przesłanki czystego wniosku rozumowego, zyskać pozór większeగ liczby roǳaగów wnioskowania, niż ich
గest w pierwszeగ figurze; niewiele by గednak przez to samo గedynie wygrała, gdyby się గeగ nie było powiodło
nadać wyłącznego dostoగeństwa sądom stanowczym, గako tym, do których się wszystkie muszą dać odnieść; co
przecież గest błędnym według § . [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



tegorię⁸⁹. Ta więc wskazuగe, że empiryczna świadomość daneగ rozmaitości w ogląǳie tak
samo zależy od czysteగ samowieǳy a priori, గak empiryczny ogląd od czystego zmysło-
wego, maగącego również aprioryczne pochoǳenie.

W powyższym tedy zdaniu zrobiłem początek wywodu [Deduction] czystych poగęć
rozsądkowych, w którym, ponieważ kategorie maగą źródło గeno w rozsądku niezależnie
od zmysłowości, muszę nie zważać గeszcze na to, గakim sposobem dawaną bywa rozmaitość
dla empirycznego oglądu, a rozpatrzyć się tylko w గedności, గaka przez rozsądek za pośred-
nictwem kategorii zaprowaǳoną zostaగe w ogląǳie. W dalszym ciągu (§ ) ze sposobu,
w గaki dawany bywa empiryczny ogląd w zmysłowości, okażę, iż గeగ గedność nie గest wcale
inną od teగ, గaką według poprzedniego §  przepisuగe kategoria rozmaitym szczegółom
danego oglądu w ogóle; a przez to, iż wyగaśnioną zostanie గeగ aprioryczna ważność co do
wszystkich przedmiotów zmysłowości naszeగ, osiągnie się dopiero całkowicie zamiar tego
wywodu.

Wszelako nie mogłem w powyższym dowoǳeniu nie zważać na గeden szczegół, mia-
nowicie na to, że rozmaitość musi być dana dla oglądu గeszcze przed syntezą rozsądkową
i niezależnie od nieగ; ale jak, tego tu nie określam. Bo gdybym pomyślał sobie గakiś roz-
sądek, który by oglądał sam przez się (daగmy na to boski, który by nie wyobrażał sobie
przedmiotów, lecz którego by wyobrażenie samo sobie równocześnie przedmioty dawa-
ło lub tworzyło); to wówczas wobec takiego poznawania kategorie nie miałyby żadnego
zgoła znaczenia. Są one prawidłami dla takiego గeno rozsądku, którego cała właǳa polega
na myśleniu, tగ. na ǳiałaniu, sprowaǳaగącym syntezę rozmaitości, daneగ sobie skądinąd
w ogląǳie, do గedni apercepcగi, który zatem sam przez się nic nie poznaగe, lecz tylko łączy
i porządkuగe materiał do poznawania, ogląd, గaki dany mu być musi przez przedmiot.

Co do właściwości zaś rozsądku naszego, że గedność apercepcగi a priori osiąga tylko
za pośrednictwem kategorii i tylko przez ten ich roǳaగ i liczbę, nie podobna గuż zgoła
dać dalszego uzasadnienia, tak samo గak nie możemy wyగaśnić, dlaczego mamy takie wła-
śnie a nie inne czynności wydawania sądów, lub dlaczego czas i przestrzeń są గedynymi
formami naszego możliwego oglądania.

§ . Kategoria nie ma żadnego innego użytku ku poznawaniu rzeczy, prócz tylko
zastosowania swego do przedmiotów doświadczenia

Pomyśleć obie గakiś przedmiot a poznać గakiś przedmiot to wcale zatem nie to sa-
mo. Do poznawania należą mianowicie dwa czynniki: po pierwsze: poగęcie, przez które
w ogóle pomyślanym గest przedmiot (kategoria) i po wtóre: ogląd, przez który przedmiot
గest dany; bo gdyby poగęciu nie mógł być wcale dany odpowiadaగący ogląd, to byłoby ono
myślą co do formy, ale bez żadnego przedmiotu i przez nie żadne zgoła poznanie గakieగ-
kolwiek rzeczy nie byłoby możliwe, ponieważ, o ile wiem, nic by nie istniało i istnieć
nie mogło, do czego by myśl moగa dała się zastosować. Otóż wszelki dla nas możliwy
ogląd గest zmysłowy (zob. Estetykę), a więc pomyślenie గakiegoś przedmiotu w ogóle
przez czyste poగęcie rozsądkowe wtedy tylko stać się dla nas może poznaniem, gdy to
poగęcie odnieść się daగe do przedmiotów zmysłowych.

Ogląd zmysłowy గest albo oglądem czystym (przestrzeń i czas) albo oglądem empi-
rycznym tego, co w przestrzeni i czasie wyobrażeniem గest bezpośrednio przez wrażanie
గako rzeczywiste. ǲięki określeniom pierwszego możemy otrzymać aprioryczne pozna-
nia przedmiotów (w matematyce), ale tylko co do ich formy, గako zగawisk; czy mogą
istnieć rzeczy, które byśmy musieli oglądać w teగ formie, to się wcale tu nie rozstrzy-
ga. A zatem wszystkie poగęcia matematyczne same przez się nie są poznaniami, chyba
że się z góry przyగmie, iż istnieగą rzeczy, które daగą się nam przedstawić గedynie zgodnie
z formą owego czystego zmysłowego oglądu. Rzeczy w przestrzeni i czasie zaś zostaగą da-
ne o tyle, o ile są spostrzeżeniami (wyobrażeniami, którym towarzyszy wrażenie), więc
przez wyobrażenie empiryczne. A zatem czyste poగęcia rozsądkowe, nawet gdy są stoso-
wane do oglądów apriorycznych (గak w matematyce), tyle గeno dostarczaగą poznania, o ile
owe oglądy, a stąd i poగęcia rozsądkowe, za ich pośrednictwem, mogą być stosowane do

⁸⁹Rozmaitość zawarta w ogląǳie (…) wyobrażoną zostaje przez syntezę rozsądku jako należąca do koniecznej
jedności samowieǳy i to się ǳieje przez kategorię — zasada dowodu polega na wyobrażoneగ jedności oglądu, przez
który przedmiot గakiś గest dany, zawieraగąceగ w sobie zawsze syntezę rozmaitych szczegółów danych w ogląǳie
i mieszcząceగ గuż గeగ odnoszenie się do గedności apercepcగi. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



oglądów empirycznych. A zatem kategorie za pośrednictwem oglądu dostarczaగą pozna-
nia rzeczy గedynie tylko przez możliwe ich zastosowanie do oglądu empirycznego, tగ. służą
గeno do umożliwienia poznania empirycznego. A takie poznanie nazywa się doświadcze-
niem. A zatem kategorie nie maగą innego zastosowania przy poznaniu rzeczy, tylko o ile
te uznane zostaną za przedmioty możliwego doświadczenia.

§ .
Zdanie powyższe ma doniosłość naగwiększą, gdyż określa ono granice użytkowania

z czystych poగęć rozsądkowych ze względu na przedmioty, tak samo గak Estetyka trans-
cendentalna określiła granice użycia czysteగ formy naszego oglądu zmysłowego. Prze-
strzeń i czas, గako warunki możliwości, w గaki sposób nam przedmioty mogą być dane,
ważne są గedynie tylko co do przedmiotów zmysłowych, a więc tylko co do doświadcze-
nia. Poza tymi granicami nic zgoła nie przedstawiaగą, gdyż są గedynie w zmysłach i poza
nimi nie maగą wcale rzeczywistości.

Czyste poగęcia rozsądkowe są wolne od tego ograniczenia i rozciągaగą się na przed-
mioty oglądania w ogóle, czy గest ono podobne do naszego czy nie, గeżeli tylko గest
zmysłowym, nie zaś umysłowym [intellectuell]. Takie dalsze rozszerzenie poగęć ponad na-
sze zmysłowe oglądanie do niczego nam atoli nie służy. Bo wówczas są to czcze poగęcia
o గakichś przedmiotach, o których przy ich pomocy nie możemy nawet wydać sądu,
czy są możliwe czy też nie, gołe formy myślowe bez przedmiotoweగ realności, gdyż nie
mamy na podoręǳiu żadnego oglądu, do którego by można zastosować syntetyczną గed-
ność apercepcగi, którą one samą tylko w sobie zawieraగą, — i w ten sposób określić గakiś
przedmiot. Sens i znaczenie nadać im może గedynie nasz zmysłowy i empiryczny ogląd.

Jeżeli tedy గakiś przedmiot nie-zmysłowego oglądania przyగmiemy za dany, to można
go wprawǳie wyobrazić za pomocą tych wszystkich orzeczeń, గakie గuż tkwią w założeniu,
że nie przysługuje mu nic należącego do zmysłowego oglądu, a więc, że nie గest rozciągły czyli
w przestrzeni, że trwanie గego nie గest zgoła czasem, że w nim nie znaగǳiemy żadneగ
zmiany (wyniku określeń w czasie) itd. Ale to przecież me stanowi właściwego poznania,
kiedy tylko wskazuగę, గakim ogląd przedmiotu nie jest, nie mogąc powieǳieć, co w nim się
zawiera, gdyż wtedy nie wyobraziłem możliwości గakiegoś przedmiotu dla mego czystego
poగęcia rozsądkowego; nie mogłem dać żadnego oglądu, co by mu odpowiadał, tylko
mogłem powieǳieć, że nasz ogląd nie ma wagi dla niego. Ale co naగgłównieగsza, do
takiego czegoś nie mogłaby być zastosowaną ani గedna kategoria, np, poగęcie substancగi,
tగ. czegoś, co by mogło istnieć గako podmiot, nigdy zaś గako gołe orzeczenie, o czym
wcale nie wiem, czy może być గakakolwiek rzecz, co by odpowiadała temu określeniu
myślowemu, gdyby mi ogląd empiryczny nie przedstawiał wypadku zastosowania. Ale
więceగ o tym w dalszym ciągu.

§ . O zastosowaniu kategorii do przedmiotów zmysłowych w ogóle
Czyste poగęcia rozsądkowe odnoszą się samym tylko rozsądkiem do przedmiotów

oglądu w ogóle, bez określenia, czy on గest naszym czy గakimkolwiek innym, ale bądź
co bądź zmysłowym; i dlatego właśnie są గeno gołymi formami myśli, przez które żaden
గeszcze określony przedmiot poznanym nie zostaగe. Synteza czyli połączenie w nich roz-
maitych szczegółów odnosiła się tylko do గedni apercepcగi i przez to była podstawą możli-
wości apriorycznego poznania, o ile ono polega na rozsądku, a zatem nie tylko గest trans-
cendentalnym, lecz i czysto umysłowym గeno. A ponieważ w nas podstawą zmysłowego
oglądania a priori గest pewna forma zasaǳaగąca się na wrażliwości właǳy wyobrażania so-
bie (zmysłowości): więc rozsądek, గako samorzutność, może określić zmysł wewnętrzny
przez rozmaitość danych wyobrażeń a zgodnie z syntetyczną గednością apercepcగi, i tym
sposobem pomyśleć a priori syntetyczną గedność apercepcగi rozmaitych szczegółów oglą-
du zmysłowego, గako warunek, któremu podlegać koniecznie muszą wszystkie przedmioty
naszego (luǳkiego) oglądania; a przez to kategorie, గako gołe formy myśli, pozyskuగą
realność przedmiotową, tగ. zastosowanie do przedmiotów, mogących być nam danymi
w ogląǳie, lecz tylko గako do zగawisk; gdyż te tylko oglądać a priori గesteśmy zdolni.

Tę syntezę rozmaitości zmysłowego oglądu, możliwą a priori i konieczną, można na-
zwać postaciową (synthesis speciosa) w różnicy od teగ, గaką by co do rozmaitości oglądu
w ogóle dało się pomyśleć w gołeగ kategorii, a która zwie się połączeniem umysłowym

  Krytyka czystego rozumu 



(synthesis intellectualis); obie są transcendentalne, nie tylko dlatego, że same dokonywaగą
się apriorycznie, lecz że stanowią też a priori o możliwości innego poznania.

Atoli synteza postaciowa, గeżeli się rozciąga tylko na pierwotnie syntetyczną గednię
apercepcగi, tగ. na tę గednię transcendentalną, która pomyślana bywa w kategoriach, musi
się, w różnicy od umysłowego గeno połączenia, zwać transcendentalną syntezą wyobraźni.
Wyobraźnia గest to właǳa wyobrażania sobie przedmiotu oglądowo nawet bez jego obec-
ności. A ponieważ wszelkie nasze oglądanie గest zmysłowe, więc wyobraźnia, z powodu
podmiotowego warunku, w skutek którego ona గedynie dać może ogląd odpowiadaగący
poగęciom rozsądku, należy do zmysłowości; o ile గednak గeగ synteza గest ǳiełem samorzut-
ności, która sama określa [bestimmt], nie zaś, గak zmysł, daగe się tylko określać [bestimm-
bar ist], a więc o ile może a priori określić zmysł co do గego formy, a zgodnie z గednością
apercepcగi; o tyle wyobraźnia గest właǳą określania a priori zmysłowości, a గeగ synteza
oglądów, zgodnie z kategoriami, musi być transcendentalną syntezą wyobrażeń, co గest
ǳiałaniem rozsądku na zmysłowość i pierwszym గego zastosowaniem (zarazem podstawą
wszelkich innych) do przedmiotów możliwego dla nas oglądania. Jako postaciowa róż-
ni się od syntezy umysłoweగ, bez wyobraźni, przez sam గeno rozsądek, dokonaneగ. Otóż,
o ile wyobraźnia గest samorzutnością, nazywam గą też niekiedy wyobraźnią wytwórczą
i rozróżniam przez to od odtwórczej, któreగ synteza podlega prawom గedynie empirycz-
nym, mianowicie prawom koగarzenia się, i która zatem w niczym się nie przykłada do
wyగaśnienia możliwości poznania apriorycznego i z tego powodu nie należy do filozofii
transcendentalneగ, lecz do psychologii.

Tutaగ mieగsce wytłumaczyć paradoksalność, która uderzyła pewnie każdego w wy-
kłaǳie formy zmysłu wewnętrznego (§ ); a mianowicie, iż ten nas samych wystawia
świadomości nie takimi, గakimi గesteśmy sami w sobie, lecz takimi, గakimi sobie się zగa-
wiamy, ponieważ przecie oglądamy గeno w sobie, గak ulegamy wewnętrznemu ǳiałaniu,
co wydaగe się sprzecznością, gdyżbyśmy sami wobec siebie zachowywać się musieli గa-
ko podlegli ǳiałaniu; stąd to w systematach psychologii uważaగą pospolicie chętnieగ za
గedno zmysł wewnętrzny i właǳę apercepcji, które my starannie wyróżniamy.

Tym, co określa zmysł wewnętrzny, గest rozsądek i గego pierwotna właǳa łączenia
rozmaitych szczegółów oglądu, tగ. ich podporządkowania గedneగ apercepcగi (boć na tym
polega nawet గego możliwość). Otóż, ponieważ rozsądek w nas luǳiach nie గest sam wła-
ǳą oglądania i nie może nawet go w siebie wchłonąć, choćby było dane w zmysłowości,
aby గe złączyć niby rozmaitość swego własnego oglądu; więc గego synteza, gdy go w samym
sobie tylko rozpatruగemy, గest niczym innym, tylko గednością ǳiałania, któreగ గako takieగ,
świadom గest nawet bez zmysłowości, lecz przez którą zdoła określić samą zmysłowość
wewnętrznie co do rozmaitości, గaka by mu była dana według formy oglądu zmysłowego.
On to więc, pod nazwą transcendentalnej syntezy wyobraźni, wywiera owo ǳiałanie na
bierny podmiot, którego గest właǳą; o czym słusznie powiadamy, że zmysł wewnętrzny
podlega గego ǳiałaniu [dass der innere Sinn dadurch afficirt werde]. apercepcగa i గeగ synte-
tyczna గednia tak dalece nie గest tym samym co zmysł wewnętrzny, że tamta, గako źródło
wszelkiego połączenia, rozciąga się do rozmaitości oglądów w ogóle, pod nazwą kategorii,
przed wszelkim zmysłowym oglądem do przedmiotów w ogóle; gdy tymczasem zmysł
wewnętrzny గest gołą formą oglądania, ale bez połączenia w nim rozmaitości, więc nie
zawiera గeszcze żadnego zgoła określonego oglądu, który możliwym się staగe గedynie wsku-
tek świadomości określenia go przez transcendentalne ǳiałanie wyobraźni (syntetyczny
wpływ rozsądku na zmysł wewnętrzny), co nazwałem syntezą postaciową⁹⁰.

⁹⁰Tym, co określa zmysł wewnętrzny (…) — ten zawiły wykład Kanta o zmyśle wewnętrznym (§ , )
streszcza E. Adickes w sposób następny: „Choǳi tu o przeprowaǳenie myśli, iż గak w świecie zewnętrznym
tak i w naszym życiu wewnętrznym nigdy nie możemy poznać rzeczy sameగ w sobie. Trzeba więc wyróżniać గaźń
గako rzecz samą w sobie od గaźni గako zగawiska, czystą apercepcగę od empiryczneగ czyli od zmysłu wewnętrznego.
Czysta apercepcగa (czysta samowieǳa) mówi mi tylko, że గestem i to గako గestestwo samorzutne గako umysło-
wość (wiec rzecz sama w sobie), ale nie powiada, గaka గest moగa właściwość. Ażeby się o teగ właściwości czegoś
dowieǳieć, potrzebne są, prócz kategorii, oglądy także. A ponieważ nie mamy oglądów umysłowych, skazani
więc గesteśmy tylko na zmysłowe, గakich nam dostarcza zmysł wewnętrzny w formie czasu. Rozmaite szczegóły
tego zmysłu łączą rozsądek i wyobraźnia za pomocą kategorii i w ten sposób nań ǳiałaగą. A zatem గak nie
poznaగemy rzeczy zewnętrznych, గakimi są same w sobie, lecz tylko గak na nas ǳiałaగą; tak również poznaగemy
i siebie samych tylko tak, గak sami na siebie ǳiałamy (గakie wrażenia od siebie samych odbieramy). Dwie tedy

  Krytyka czystego rozumu 



Spostrzegamy to wciąż w sobie. Nie możemy pomyśleć linii, nie kreśląc గeగ w myśli;
nie możemy pomyśleć okręgu koła, nie opisuగąc go; nie możemy sobie wcale wyobrazić
trzech wymiarów przestrzeni, nie prowaǳąc z tegoż samego punktu trzech linĳ wza-
గemnie do siebie prostopadłych⁹¹; nawet czasu nie możemy sobie wystawić inaczeగ, గak
kreśląc linię prostą (maగącą być zewnętrznym upostaciowaniem czasu), i zwracaగąc గedynie
uwagę na czynność syntezy rozmaitości, przez którą określamy koleగno zmysł wewnętrz-
ny i przez którą uwydatnia się koleగność tego w nim określenia. Ruch, గako ǳiałanie
podmiotu (nie గako określenie przedmiotu)⁹², więc synteza rozmaitości w przestrzeni,
kiedy od nieగ [od przestrzeni] się odrywaగąc, zważamy గedynie na ǳiałanie, za pomocą
którego określamy zmysł wewnętrzny zgodnie z గego formą, గest nawet źródłem dopiero
poగęcia koleగności. Rozsądek zatem nie znajduje wcale w zmyśle wewnętrznym takiego
połączenia rozmaitości, lecz గe dopiero wytwarza, wywieraగąc nań ǳiałanie. Jakim zaś
sposobem Ja, który myślę, od Ja, co samo siebie ogląda, గest różne (boć mogę sobie wy-
obrazić inny గeszcze sposób oglądania przynaగmnieగ గako możliwy), a przecież stanowi
గedność z tym drugim గako ten sam podmiot; గakim sposobem tedy mogę powieǳieć:
Ja, గako umysłowość i myślący podmiot, poznaగę siebie danego గako pomyślany przedmiot,
i to o tyle గeno, o ile dany గestem sobie w ogląǳie tak samo గak wszystkie inne zగa-
wiska, nie tak, గak గestem wobec rozsądku, tylko గak sobie samemu się zగawiam; — to
nie przedstawia ani mnieగ ani więceగ trudności, niż to, గakim sposobem mogę być dla
siebie samego w ogóle przedmiotem i to przedmiotem oglądania i wewnętrznych spo-
strzeżeń. Ale że to tak rzeczywiście być musi, można to, poczytuగąc przestrzeń tylko za
gołą czystą formę zగawisk zmysłów zewnętrznych, గasno wykazać powołaniem się na wy-
obrażenie czasu. Czas, nie będący wcale przedmiotem oglądu zewnętrznego, nie inaczeగ
przecie możemy uczynić wyobrażalnym dla nas, గak w obrazie linii, o ile గą kreślimy. Bez
takiego sposobu wyobrażenia go nie moglibyśmy wcale poznać గednostki w mierzeniu go.
Podobnież określenie długości czasu lub nawet mieగsc czasu [Zeitstellen] dla wszystkich
spostrzeżeń wewnętrznych, zawsze musimy brać z tego, co nam przemiennego przedsta-
wiaగą rzeczy zewnętrzne. A zatem określenia zmysłu wewnętrznego musimy porządkować
zupełnie takim samym sposobem గak zగawiska w czasie, i గak zగawiska zmysłów zewnętrz-
nych porządkuగemy w przestrzeni. Stąd, గeżeli o tych powiadamy, iż przez nie poznaగemy
przedmioty o tyle గeno, o ile z zewnątrz doznaగemy ǳiałania; to musimy również zgoǳić
się i co do zmysłu wewnętrznego, że przezeń tak tylko oglądamy samych siebie, గak we-
wnętrznie doznaగemy ǳiałania od samych siebie, tగ. że co się tyczy oglądu wewnętrznego,
poznaగemy nasz własny podmiot tylko గako zగawisko, ale nie wedle tego, czym గest sam
w sobie⁹³.

§ .
Natomiast గestem świadom samego siebie w transcendentalneగ syntezie rozmaitości

wyobrażeń w ogóle, więc w syntetyczneగ pierwotneగ గedni apercepcగi, nie tak గak sobie się
zగawiam, ani też గakim గestem sam w sobie, lecz tylko, że గestem. To wyobrażenie గest my-
rzeczy przeszkaǳaగą nam poznać siebie గako rzecz samą w sobie: naగprzód forma naszego zmysłowego ogląda-
nia siebie, a potem forma naszego poznania rozsądkowego. Pierwsza forma czyni każde poznanie zmysłowym,
więc pozwala nam na zmysłowe గeno poznanie siebie samych గako zగawiska; druga forma zaś nie pozwala nam
pochwycić naszego poznaగącego podmiotu (rzeczy sameగ w sobie) niezależnie od గego form poznawczych, więc
niezależnie od aktu poznawania. Teగ గednak drugieగ przeszkody Kant nie uwydatnia należycie; stanowi ona tylko
podstawę teగ myśli, że sami ǳiałamy na siebie (dass wir uns selbst afficiren)”. [przypis redakcyగny]

⁹¹nie możemy sobie wcale wyobrazić trzech wymiarów przestrzeni, nie prowaǳąc z tegoż samego punktu trzech
linĳ wzajemnie do siebie prostopadłych — te trzy linie proste, wzaగemnie do siebie prostopadłe, to układ pro-
stokątny osi w przestrzeni, గak np. trzech krawęǳi: podłogi i dwu ścian pokoగu, schoǳących się w గednym
mieగscu (Obగaśnienia S. Dicksteina w liście do tłumacza  marca ). [przypis redakcyగny]

⁹²Ruch, jako ǳiałanie podmiotu (nie jako określenie przedmiotu) — ruch గakiegoś przedmiotu w przestrzeni
nie należy do umieగętności czysteగ, a więc i nie do geometrii, bo że coś గest w ruchu, poznać to możemy nie
a priori, lecz tylko z doświadczenia. Ale ruch, గako opisanie przestrzeni, గest czystym ǳiełem koleగneగ syntezy
rozmaitości w zewnętrznym oglądaniu w ogóle, dokonanym przez wytwórczą wyobraźnię, i należy nie tylko do
geometrii, lecz także i do filozofii transcendentalneగ. [przypis autorski]

⁹³określenia zmysłu wewnętrznego musimy porządkować zupełnie takim samym sposobem jak zjawiska w czasie,
i jak zjawiska zmysłów zewnętrznych porządkujemy w przestrzeni (…) — nie poగmuగę, గak można znaగdować tyle
trudności w tym, że zmysł wewnętrzny od nas samych doznaగe ǳiałania. Każdy akt uwagi może nam dać tego
przykład. Rozsądek przynagla w nim zawsze zmysł wewnętrzny zgodnie z połączeniem, గakie ma w myśli, do
wewnętrznego oglądania, odpowiadaగącego rozmaitości w syntezie rozsądku. Jak dalece ǳiała to zazwyczaగ na
umysł, każdy w sobie samym dostrzec może. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



śleniem, nie zaś oglądaniem. A ponieważ do poznawania siebie samych oprócz czynności
myślenia, sprowaǳaగąceగ rozmaitość wszelkiego możliwego oglądu do గedni apercepcగi,
potrzebny గest గeszcze pewien określony sposób oglądania, daగący nam tę rozmaitość;
przeto moగe własne istnienie nie గest wprawǳie zగawiskiem (a tym mnieగ złudą tylko),
lecz określenie mego istnienia⁹⁴ dokonać się może tylko zgodnie z formą zmysłu we-
wnętrznego, wedle szczególnego sposobu, w గaki rozmaitość, przeze mnie łączona, dana
గest w ogląǳie wewnętrznym, a w skutek tego nie mam poznania siebie, గakim గestem,
lecz tylko గak sam sobie się zగawiam. Świadomość tedy samego siebie nie గest గeszcze by-
naగmnieగ poznaniem samego siebie, pomimo wszystkich kategorii, wytwarzaగących po-
myślenie గakiegoś przedmiotu w ogóle przez połączenie rozmaitych szczegółów w గedneగ
apercepcగi. Jako chcąc poznać różny ode mnie przedmiot, potrzebuగę, prócz pomyślenia
przedmiotu w ogóle (w kategorii), గeszcze oglądu, bym mógł określić owo ogólne poగęcie;
tak też do poznania siebie samego potrzebuగę, prócz świadomości czyli prócz tego, że sie-
bie myślę, గeszcze oglądu rozmaitości we mnie, bym tę myśl mógł określić. Istnieగę więc
గako umysłowość, świadoma గedynie swoగeగ właǳy łączenia; ale co do rozmaitych szcze-
gółów, గakie ma połączyć, podlegam warunkowi ograniczaగącemu, nazywanemu przez nią
zmysłem wewnętrznym, by owo połączenie tylko wedle stosunków czasu, leżących zupeł-
nie pozewnątrz właściwych poగęć rozsądkowych, unaocznić [anschaulich machen]; a zatem
może poznać sama siebie tak tylko, గak ze względu na ogląd (nie mogący być umysłowym
i danym przez sam rozsądek) sameగ sobie się zగawia, a nie tak, గakby poznała siebie, gdyby
jej oglądanie było umysłowym.

§ . Wywód transcendentalny ogólnie możliwego doświadczalnego użytkowania
z czystych poగęć rozsądkowych

W wywoǳie metafizycznym wykazaliśmy a priori początek kategorii w ogóle przez
całkowitą ich zgodność z powszechnymi logicznymi czynnościami myślenia; w transcen-
dentalnym zaś przedstawiliśmy ich możliwość గako apriorycznych poznań przedmiotów
oglądu w ogóle (§ , ).

Obecnie mamy wyగaśnić możność apriorycznego poznania przedmiotów, jakie się tyl-
ko zmysłom naszym nawĳają, za pomocą kategorii, i to nie według formy oglądu przed-
miotów, lecz według praw ich połączenia, a więc możność przepisywania nieగako prawa
przyroǳie a nawet uczynienia గeగ możliwą. Bo bez takieగ przydatności kategorii nie było-
by గasnym, గakim sposobem wszystko, co గeno zmysłom naszym się nawĳa, musi podlegać
prawom, wypływaగącym a priori z samego tylko rozsądku.

Przede wszystkim zaznaczam, że przez syntezę uగęcia [Apprehension] rozumiem zగed-
noczenie rozmaitości w empirycznym ogląǳie, przez które umożliwia się spostrzeżenia,
tగ. empiryczna గego świadomość (గako zగawiska).

Posiadamy formy zarówno zewnętrznego గak i wewnętrznego zmysłowego oglądu a
priori w wyobrażeniach przestrzeni i czasu, i z nimi zawsze zgodną być musi synteza uగęcia
rozmaitych szczegółów zగawiska, ponieważ ona sama dokonać się może tylko wedle teగ
formy. Ale przestrzeń i czas wyobrażamy sobie a priori nie tylko గako formy zmysłowego
oglądu, lecz గako same oglądy (zawieraగące w sobie szczegóły rozmaite), a więc z okre-
śleniem w nich గedni rozmaitości oweగ (zob. Estetykę transcendentalną⁹⁵). A zatem గuż

⁹⁴do poznawania siebie samych oprócz czynności myślenia (…) potrzebny jest jeszcze pewien określony sposób
oglądania — to zdanie: „Ja myślę” wyraża czynność, zmierzaగącą do określenia istnienia mego; przez to గuż గest
danym istnienie, ale nie గest గeszcze dany sposób, w గaki mam గe określić, tగ. ułożyć w sobie rozmaite szczegóły, do
niego należące. Do tego trzeba oglądu samego siebie [Selbstanschauung], którego podstawę stanowi forma dana
a priori tగ. czas, będąca zmysłową i należąca do wrażliwości czynnika określonego. Ale గeżeli nie mam innego
గeszcze samooglądu, co mi daగe przed aktem określenia ten czynnik we mnie określający, którego samorzutności
tylko గestem świadom, tak samo, గak czas daగe czynnik określany: to nie mogę określić mego istnienia గako
samoǳielneగ istoty, lecz tylko wyobrażam sobie samorzutność mego myślenia, tగ. określania, a istnienie moగe
pozostaగe wciąż tylko zmysłowym tగ. daగącym się określić గako istnienie zగawiska. Atoli ta samorzutność sprawia,
że nazywam siebie umysłowością [Intelligenz]. [przypis autorski]

⁹⁵przestrzeń i czas wyobrażamy sobie a priori nie tylko jako formy zmysłowego oglądu, lecz jako same oglądy (…)
Zob. Estetykę transcendentalną — przestrzeń, wyobrażona గako przedmiot (గak tego istotnie potrzeba w geome-
trii), zawiera więceగ niż gołą formę oglądu, mianowicie ogarnienie rozmaitych szczegółów danych wedle formy
zmysłowości w wyobrażeniu oglądowym, tak że forma oglądu daగe tylko rozmaitość, a formalny ogląd గedność wy-
obrażenia. Tę గedność zaliczyłem w Estetyce tylko do zmysłowości, by గeno zaznaczyć, że ona wyprzeǳa wszelkie
poగęcia, chociaż z góry przyగmuగę syntezę, która nie należy do zmysłów, a przez którą గedynie umożliwiaగą się
dopiero wszystkie poగęcia o przestrzeni i czasie. Bo ponieważ przez nią (gdy rozsądek dokona określenia zmy-

  Krytyka czystego rozumu 



nawet jedność syntezy rozmaitości, czy to pozewnątrz nas czy w nas, a więc też i połączenie,
z którym zgodne być musi wszystko, co ma być wyraźnie wyobrażane w przestrzeni lub
w czasie, dane గest równocześnie a priori wraz z tymi oglądami (nie w nich), గako waru-
nek syntezy wszelkiego uగęcia. Ta గedność syntetyczna atoli nie może być żadną inną, గak
గednością połączenia rozmaitych szczegółów danego oglądu w ogóle w pierwotneగ świado-
mości, zgodnie z kategoriami, zastosowaną గeno do naszego zmysłowego oglądu. A więc
wszelka synteza, umożliwiaగąca dopiero spostrzeganie, podlega kategoriom; a że doświad-
czenie గest poznaniem z powiązanych ze sobą spostrzeżeń, zatem kategorie są warunkami
możliwości doświadczenia i a priori maగą ważność także dla wszystkich przedmiotów do-
świadczenia.

Kiedy więc np. empiryczny ogląd domu przez apercepcగę rozmaitości, zawarteగ w tym
ogląǳie, przemieniam na spostrzeżenie; to podstawę tego stanowi we mnie konieczna
jedność przestrzeni i zewnętrznego zmysłowego oglądu w ogóle, i గa nieగako rysuగę kształt
owego domu, zgodnie z tą syntetyczną గednością rozmaitości w przestrzeni. Atoli taż sama
syntetyczna గedność, గeśli nie zważam na formę przestrzeni, ma sieǳibę swą w rozsądku
i గest kategorią syntezy jednorodności w ogląǳie w ogóle, tగ. kategorią ilości, z którą zatem
owa synteza uగęcia, tగ. spostrzeżenie, musi być zupełnie zgodna⁹⁶.

Kiedy (biorąc inny przykład) spostrzegam zamarzanie wody, to uగmuగę dwa stany
(płynności i twardości) గako takie, które są względem siebie w stosunku czasu. Atoli
w czasie, który గako ogląd wewnętrzny daగę za podstawę zగawisku, wyobrażam sobie ko-
niecznie syntetyczną jedność rozmaitych szczegółów, bez któreగ ów stosunek nie mógłby
być dany w ogląǳie w sposób określony (ze względu na następstwo czasu). Otóż ta గedność
syntetyczna, గako warunek a priori, pod którym łączę rozmaitość oglądu w ogóle, గeśli nie
zważam na stałą formę mego wewnętrznego oglądania, na czas, — గest kategorią przy-
czyny, za pomocą któreగ, zastosowuగąc గą do moగeగ zmysłowości, określam, pod względem
stosunku, wszystko, co się ǳieje, w czasie w ogóle. A więc uగęcie w takim wypadku, za-
tem i sam ten wypadek wedle możliwego spostrzegania, podlega poగęciu stosunku skutków
i przyczyn; — i tak we wszystkich innych razach.

Kategorie są to poగęcia, przepisuగące a priori prawa zగawiskom, więc przyroǳie, గako
ogółowi wszelkich zగawisk (natura materialiter spectata [=przyroda rozważana pod wzglę-
dem materialnym]); i oto ponieważ nie zostały one wyprowaǳone z przyrody i nie kieruగą
się według nieగ గako swego wzoru (gdyż inaczeగ byłyby గeno empirycznymi), pytamy się,
గak to poగąć, że przyroda musi się według nich kierować, tగ. గak one mogą a priori okre-
ślać połączenie rozmaitych szczegółów przyrody, nie biorąc połączenia tego od nieగ? Oto
rozwiązanie teగ zagadki.

Wcale a wcale nie గest ǳiwnieగszym, గakim sposobem prawa zగawisk w przyroǳie
muszą się zgaǳać z rozsądkiem i గego aprioryczną formą, tగ. గego zdolnością łączenia roz-
maitości w ogóle, aniżeli గakim sposobem sameż zగawiska zgaǳaగą się z formą zmysłowego
oglądu a priori. Bo prawa tak samo nie istnieగą w zగawiskach, lecz tylko w stosunku do
podmiotu, w którym tkwią zగawiska, o ile on posiada rozsądek, గak nie istnieగą zగawiska
same w sobie, lecz tylko w stosunku do teగże istoty, o ile ma zmysły. Rzeczom samym
w sobie przysługiwałaby ich prawidłowość w sposób konieczny, nawet poza rozsądkiem,
który గe poznaగe. Ale zగawiska są to గeno wyobrażenia rzeczy, których nie można poznać
co do tego, czym one są same w sobie. Jako wyobrażenia tylko, nie podlegaగą one żad-
nemu innemu prawu łączności, prócz tego, గakie przepisuగe właǳa łącząca. Otóż tym,
co łączy z sobą rozmaite szczegóły oglądu zmysłowego, గest wyobraźnia, zależąca od roz-
sądku ze względu na గedność umysłoweగ syntezy swoగeగ, a od zmysłowości ze względu na

słowości) przestrzeń lub czas dopiero są dane, więc గedność tego oglądu a priori należy do przestrzeni i czasu,
a nie do poగęcia rozsądkowego (§ ). [przypis autorski]

⁹⁶sama syntetyczna jedność, jeśli nie zważam na formę przestrzeni, ma sieǳibę swą w rozsądku i jest kategorią
syntezy గednorodności w ogląǳie w ogóle, tj. kategorią ilości, z którą zatem owa synteza ujęcia, tj. spostrzeżenie,
musi być zupełnie zgodna — w ten sposób zostaగe dowieǳionym, że synteza uగęcia, będąca empiryczną, musi być
koniecznie zgodna z syntezą apercepcగi, która గest umysłową i mieści się całkiem a priori w kategorii. Jest to taż
sama samorzutność, co tam pod nazwą wyobraźni, tu pod nazwą rozsądku, zaprowaǳa łączność w rozmaitości
oglądu. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



rozmaitość uగęcia. A ponieważ od syntezy uగęcia zależy wszelkie możliwe spostrzeganie,
a ona sama, empiryczna synteza, od transcendentalneగ, a więc od kategorii; wszystkie
przeto możliwe spostrzeżenia, więc i wszystko, co się kiedy dostać może do świadomości
empiryczneగ, tగ. wszystkie zగawiska przyrody, muszą co do swego połączenia, podlegać
kategoriom, od których zależy przyroda (rozważana tylko గako przyroda w ogóle), గako
od pierwotnego powodu swoగeగ konieczneగ prawidłowości (గako natura formaliter spectata
[=przyroda rozważana pod względem formalnym]). Atoli i czysta właǳa rozsądkowa nie
starczy na przepisywanie a priori, przez same kategorie, zగawiskom więceగ praw nad te,
na których opiera się przyroda w ogóle, గako prawidłowość zగawisk w przestrzeni i czasie.
Prawa szczegółowe, ponieważ dotyczą zగawisk określonych empirycznie, nie mogą być
z owych praw ogólnych wyprowaǳone w całości, గakkolwiek wszystkie od nich zależą.
Aby te prawa szczegółowe móc poznać, trzeba doświadczenia; o samym atoli doświad-
czeniu w ogóle i o tym, co może być poznane గako గego przedmiot, pouczaగą గedynie owe
prawa aprioryczne.

§ . Wynik tego wywodu poగęć rozsądkowych
Nie możemy sobie żadnego przedmiotu pomyśleć bez pośrednictwa kategorii; nie

możemy żadnego pomyślanego przedmiotu poznać bez pośrednictwa oglądów, odpo-
wiadaగących owym poగęciom. Otóż wszystkie oglądy nasze są zmysłowe, a to poznanie,
o ile przedmiot గego mamy dany, గest empiryczne. Empiryczne zaś poznanie గest to do-
świadczenie. A zatem żadne inne poznanie a priori nie jest dla nas możliwe, tylko wyłącznie
o przedmiotach możliwego doświadczenia⁹⁷.

To గednak poznanie, ograniczone tylko do przedmiotów doświadczenia, nie całe wzię-
te zostało z doświadczenia; bo zarówno co do czystych oglądów, గak co do poగęć rozsąd-
kowych, są to przecież pierwiastki poznania, znaగduగące się w nas a priori. Otóż mamy
tylko dwie drogi, na których można pomyśleć konieczną zgodność doświadczenia z poగę-
ciami o గego przedmiotach: albo doświadczenie umożliwia te poగęcia, albo też te poగęcia
umożliwiaగą doświadczenie. Pierwsze ze względu na kategorie (గak i ze względu na czysty
ogląd zmysłowy) nie da się przyగąć, gdyż kategorie są to poగęcia a priori, a więc nieza-
leżne od doświadczenia (twierǳenie o ich źródle empirycznym byłoby గakimś roǳaగem
generatio aequivoca [=samoroǳtwa]). A zatem pozostaగe tylko drugie (niby system epi-
genezy⁹⁸ czystego rozumu), mianowicie, że kategorie zawieraగą, ze strony rozsądku, pod-
stawy możliwości wszelkiego doświadczenia w ogóle. Jakim zaś sposobem umożliwiaగą
one doświadczenie i గakie podaగą nam zasady గego możliwości w zastosowaniu do zగawisk,
to w następnym odǳiale o transcendentalnym użyciu rozwagi szerzeగ się przedstawi.

Gdyby ktoś pomięǳy dwiema wymienionymi గako గedyne drogami zechciał zapro-
ponować గeszcze drogę pośrednią, mianowicie, గako by kategorie nie były pomyślanymi
przez nas samych pierwszymi apriorycznymi zasadami poznania naszego, ani też zaczerp-
niętymi z doświadczenia, lecz podmiotowymi, wraz z istnieniem naszym równocześnie
nam zaszczepionymi uzdolnieniami [Anlagen] do myślenia, które przez Stwórcę naszego
tak zostały urząǳone, że ich użycie dokładnie przystaగe do praw przyrody, wedle któ-
rych odbywa się doświadczenie (niby system preformacyjny⁹⁹ czystego rozumu); to (prócz
tego, że przy takieగ hipotezie niepodobna przewiǳieć końca, dokąd by posuwać wypa-
dało przypuszczenie z góry określonych uzdolnień do przyszłych sądów) rozstrzygaగącym

⁹⁷żadne inne poznanie a priori nie గest dla nas możliwe, tylko wyłącznie o przedmiotach możliwego doświad-
czenia — ażeby się nie zrażono za pośpiesznie buǳącymi obawę, niekorzystnymi następstwami tego zdania,
pozwolę sobie przypomnieć, że kategorie nie są w myśleniu ograniczone warunkami naszego oglądu zmysłowe-
go, lecz maగą pole niezmierzone, i tylko poznawanie tego, co sobie myślimy, określanie przedmiotu wymaga
oglądu; a przy గego braku, myśl o przedmiocie może mieć గeszcze zresztą swoగe prawǳiwe i pożyteczne skutki
co do używania rozumu przez podmiot, ale o tym używaniu nie podobna tu గeszcze mówić, gdyż nie zawsze
zwraca się ono ku określeniu przedmiotów, więc ku poznaniu, lecz także ku określeniu podmiotu i గego chcenia.
[przypis autorski]

⁹⁸epigeneza (dosł. powstanie, zroǳenie się późnieగsze) — służy tu do oznaczenia szeregu poగęć pochoǳących
z pewnego źródła (z czystego rozumu), a więc oczywiście późnieగszych od niego w czasie i గemu byt zawǳię-
czaగących. [przypis redakcyగny]

⁹⁹systemat preformacyjny (Präformationssystem) — గest tylko odcieniem w teorii Leibniza o harmonii przed-
ustawneగ (consentement préétabli, harmonia praestabilita), mianowicie: ład we wszechświecie గest z góry ukształ-
towany (harmonia praeformata), o ile tkwi w przyroǳie rzeczy; గest zaś przedustawny (harmonia praestabilitas),
o ile wola boska గest pierwszą twórczą przyczyną. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



względem wspomnianeగ drogi pośrednieగ byłoby, że w takim razie brakło by kategoriom
teగ konieczności, która ich poగęcia istotę stanowi. Bo np. poగęcie przyczyny, orzekaగące
konieczność pewnego skutku przy oznaczonym z góry uwarunkowaniu, byłoby fałszywe,
gdyby opierało się tylko na dowolneగ zaszczepioneగ nam podmiotoweగ konieczności łącze-
nia pewnych empirycznych wyobrażeń według takiego prawidła stosunku. Nie mógłbym
powieǳieć: skutek గest złączony z przyczyną w przedmiocie (tగ. w sposób konieczny),
lecz tylko: tak గeno గestem urząǳony, że wyobrażenia tego nie mogę sobie pomyśleć
inaczeగ aniżeli గako powiązane w ten sposób. A toż właśnie గest tym, czego sobie życzy
naగbarǳieగ sceptyk; wówczas bowiem cała wieǳa nasza, osiągnięta przez rzekomą przed-
miotową ważność sądów naszych, byłaby po prostu złudą గeno; i nie zabrakło by też luǳi,
co by do teగ podmiotoweగ konieczności (która musi być odczutą) wcale się nie przyznali:
a co naగmnieగ z nikim by nie można się było sprzeczać o to, co polega గedynie na roǳaగu
organizacగi గego podmiotu.

Krótkie streszczenie tego wywodu
Wywód ten గest przedstawieniem czystych poగęć rozsądkowych (a wraz z nimi wszel-

kiego teoretycznego poznania a priori) గako zasad możliwości doświadczenia, przedstawie-
niem doświadczenia గako określenia — zగawisk w przestrzeni i czasie w ogóle, — wresz-
cie przedstawieniem określenia గako formy rozsądku, na zasaǳie pierwotnej syntetyczneగ
apercepcగi, w odniesieniu do przestrzeni i czasu, గako pierwotnych form zmysłowości.

Do tego tylko mieగsca uważam poǳiał na paragra za potrzebny, ponieważ zaగmo-
waliśmy się poగęciami pierwiastkowymi. A że teraz zamierzamy uwydatnić ich użycie, to
wykład może się rozwinąć bez paragrafów, w nieprzerywanym గuż związku.

  Krytyka czystego rozumu 



ANALITYKI TRANSCENDENTALNEJ
KSIĘGA DRUGA. ANALITYKA ZASAD
Logikę ogólną zbudowano według planu, barǳo dokładnie zgaǳaగącego się z poǳiałem
wyższych właǳ poznawczych. A tymi są: rozsądek, rozwaga i rozum. Stąd nauka owa
zaగmuగe się w swoగeగ analityce pojęciami, sądami i wnioskami, zupełnie zgodnie z czyn-
nościami i koleగnością owych sił umysłu, które obeగmuగemy rozległą nazwą rozumu [w
oryg. det Verstandes, zgodnie z duchem గęzyka niemieckiego] w ogóle.

A że wspomniana, wyłącznie formalna logika nie zważa całkiem na treść poznania
(czy ono గest czyste czy empiryczne) i zaprząta się tylko formą myślenia w ogóle (poznania
poగęciowego [dyskursywnego]); może więc w swoగeగ części analityczneగ obగąć także kanon
dla rozumu, którego forma ma swóగ niewątpliwy przepis, daగący się odnaleźć a priori,
bez rozpatrywania szczegółoweగ przyrody używanego przy tym poznania, a tylko przez
rozczłonkowanie czynności rozumowych na ich czynniki.

Logika zaś transcendentalna, ponieważ ogranicza się do pewneగ określoneగ treści,
mianowicie do czystego గeno poznania a priori, nie może co do tego poǳiału naśladować
tamteగ. Okazuగe się bowiem, że transcendentalne użycie rozumu nie ma ważności przed-
miotoweగ, więc nie należy do logiki prawdy, tగ. do analityki, lecz గako logika złudy wymaga
osobneగ części w szkolnym ukłaǳie naukowym pod nazwa dialektyki transcendentalnej.

Rozsądek tedy i rozwaga maగą swóగ kanon przedmiotowo ważnego, więc prawǳi-
wego użycia w logice transcendentalneగ i należą tym samym do గeగ części analityczneగ.
Lecz rozum w wysiłkach swoich, by coś orzec o przedmiotach apriorycznych i rozszerzyć
poznawanie poza granice możliwego doświadczenia, గest całkowicie dialektycznym tylko,
a గego pozorne twierǳenia nie nadaగą się zgoła do kanonu, గaki analityka powinna przecie
zawierać.

Stąd analityka zasad bęǳie గeno kanonem dla rozwagi, uczącym గą zastosowania poగęć
rozsądkowych, — zawieraగących uwarunkowanie apriorycznych prawideł, — do zగawisk.
Z tego powodu, biorąc za temat właściwe zasady rozsądku, posłużę się nazwą nauki [Do-
ctrin] rozwagi, przez co ta sprawa dokładnieగ się oǳnamionuగe.

జ.     
Jeżeli rozsądek w ogóle obగaśniaగą గako właǳę tworzenia prawideł, to rozwaga గest wła-
ǳą podciągania [zu subsumiren] pod prawidła, tగ. odróżnienia, czy coś podpada pod dane
prawidła, czy nie (casus datae legis (=wypadek, w którym dane prawo znaగduగe zastoso-
wanie]). Logika ogólna nie zawiera wcale przepisów dla rozwagi i nie może ich nawet
zawierać. Bo nie zważając zgoła na treść poznania, za całe zaగęcie swoగe ma to గedynie, by
gołą formę poznania w poగęciach, sądach i wnioskach rozczłonkować analitycznie i tym
sposobem wydobyć formalne prawidła wszelkiego użytkowania z rozsądku. Gdyby zaś
chciała okazać ogólnie, గak trzeba podciągać pod te prawidła, tగ. odróżniać, czy coś pod
nie podpada czy nie; to nie mogłoby się to stać inaczeగ గak znowuż za pośrednictwem
prawidła. A to, właśnie dlatego, że గest prawidłem, wymaga wskazówki rozwagi; i tak się
okazuగe, że rozsądek గest wprawǳie zdatny do pouczenia i zaopatrzenia w prawidła, lecz
że rozwaga గest tym szczególnym talentem, który nie żąda być pouczanym, lecz uprawia-
nym tylko. Stąd też గest ona cechą specyficzną tak zwanego dowcipu naturalnego [Mut-
terwitz], którego braku żadna szkoła nie wynagroǳi; bo chociaż ta może ograniczonemu
rozsądkowi dostarczyć pełni prawideł, wziętych z cuǳego zasobu, i wszczepić గe weń
nieగako: to przecież zdolność właściwego posługiwania się nimi, musi istnieć w samym
uczniu, i żadne prawidło, గakie by mu się w tym celu przepisało, nie గest zabezpieczone
od złego użycia, w braku owego daru przyroǳonego¹⁰⁰. Zatem lekarz, sęǳia lub statysta

¹⁰⁰rozsądek jest wprawǳie zdatny do pouczenia i zaopatrzenia w prawidła, lecz że rozwaga jest tym szczegól-
nym talentem, który nie żąda być pouczanym, lecz uprawianym tylko — brak rozwagi గest właściwie tym, co
nazywaగą głupotą [Dummheit], a takieగ ułomności naprawić niepodobna. Głowa tępa czy ograniczona, któreగ
brak గedynie należytego stopnia rozsądku i własnych tegoż poగęć, da się doskonale zaopatrzyć w naukę, aż do
uczoności nawet. Ale ponieważ zazwyczaగ nie dostaగe takim luǳiom i tamteగ (secunda Petri [secunda Petri గest

  Krytyka czystego rozumu 



może mieć w głowie dużo pięknych prawideł patologicznych, prawnych lub politycznych,
tak dalece, że potrafiliby gruntownym ich zostać nauczycielem, a przecież w ich zasto-
sowaniu łatwo się potknie, albo dlatego, że mu brak przyroǳoneగ rozwagi (chociaż nie
rozsądku), i lubo wybornie zna rzeczy ogólne in abstracto, niezdolen గest rozstrzygnąć,
czy గakiś wypadek in concreto do nich należy, — albo też dlatego, że nie przygotował się
dostatecznie do takiego sądu za pośrednictwem przykładów i rzeczywistego wykonywa-
nia zaగęć. Jest to గedna z wielkich korzyści przykładów, że zaostrzaగą rozwagę. Bo co się
tyczy właściwości i ścisłości wieǳy rozsądkoweగ, to przykłady pospolicie robią im pewien
uszczerbek, gdyż rzadko గeno z całą dokładnością spełniaగą warunek prawidła (గako casus
in terminis [=wypadek w ściśle oznaczonych granicach]), a nadto osłabiaగą częstokroć ów
wysiłek rozsądku, by roztrząsać prawidła ogólnie i niezależnie od szczegółowych okolicz-
ności doświadczenia, według ich przydatności, wreszcie przyzwyczaగaగą do posługiwania
się nimi గako formułami raczeగ niż zasadami. Tak więc przykłady są podpórkami rozwagi,
bez których nigdy nie może się obeగść ten, co z natury nie posiada talentu w teగ mierze.

Atoli chociaż logika ogólna nie może dać rozwaǳe żadnych przepisów, zupełnie ina-
czeగ się rzecz ma z logiką transcendentalną, tak iż się nawet wydaగe, గakoby గeగ właściwym
zaగęciem było, za pomocą określonych prawideł poprawiać i ubezpieczać rozwagę w uży-
ciu czystego rozsądku. Bo do tego, ażeby rozsądkowi na polu czystego poznania a priori
zapewnić rozszerzenie, więc గako doktryna¹⁰¹, wydaగe się filozofia zupełnie niepotrzebną,
albo raczeగ źle zastosowaną, gdyż po wszystkich dotychczasowych z tym próbach mało
zdobyto gruntu, albo nic wcale; natomiast గako krytyka, chroniąca od fałszywych kroków
rozwagi (lapsus judicii) w użyciu niewielu czystych poగęć rozsądkowych, గakie posiadamy,
chociaż pożytek w tym razie గest tylko uగemny, to ku temu nadaగe się filozofia z całą swoగą
przenikliwością i sztuka badawczą.

Ma atoli filozofia transcendentalna to w sobie szczególnego, że oprócz prawidła (a
raczeగ ogólnego warunku prawideł), danego w czystym poగęciu rozsądku, może zarazem
wskazać a prioriwypadek, w którym ono winno być zastosowane. Przyczyna teగ wyższości,
గaką ma w tym wzglęǳie przed wszystkimi innymi pouczaగącymi umieగętnościami (prócz
matematyki), leży w tym właśnie, że mówi o poగęciach, które powinny odnosić się a
priori do swoich przedmiotów; a więc ich przedmiotowa ważność nie może być wykazana a
posteriori, gdyż to by zgoła nie naruszyło owego ich dostoగeństwa; równocześnie atoli musi
wyłożyć warunki, pod którymi dane być mogą przedmioty w zgoǳie z owymi poగęciami,
w ogólnych lecz wystarczaగących znamionach, bo w przeciwnym razie pozostałyby one
bez wszelkieగ treści, గako gołe formy logiczne, a nie గako czyste poగęcia rozsądkowe.

Ta transcendentalna nauka rozwagi zawierać bęǳie dwa główne odǳiały: pierwszy,
traktuగący o warunku zmysłowym, pod którym గedynie używane być mogą czyste poగę-
cia rozsądkowe, tగ. o schematyzmie czystego rozsądku; drugi zaś o sądach syntetycznych,
wypływaగących a priori z czystych poగęć rozsądkowych pod tymi warunkami, a stano-
wiących podstawę wszystkich innych poznań apriorycznych, — tగ. o zasadach czystego
rozsądku.

   ( -
 ) ఝ .  
 జఛ చ
We wszystkich podciągnięciach గakiegoś przedmiotu pod గakieś poగecie — wyobrażenie
pierwszego musi być z drugim jednorodne [gleichartig]. tగ. poగęcie musi zawierać to, co
గest wyobrażone w przedmiocie, maగącym być pod nie podciągniętym, gdyż takie గest
to nazwa wzięta z opowieǳianego w Ewangeliach zapomnienia się ucznia Chrystusowego, Piotra, który wobec
sług Kaifasza zaparł się mistrza po trzykroć i dopiero gdy kur zapiał, przypomniał sobie przepowiednię Jezusa
i gorzko zapłakał (Mt : –. W teగ „sekunǳie” dopiero przyszła mu rozwaga, stłumiona poprzednio przez
obawę, a rozbuǳona potem przypomnieniem sobie przepowiedni mistrza; przyp. tłum.]), nieraz się więc zdarza
napotykać barǳo uczonych mężów, którzy w stosowaniu sweగ umieగętności często wykazuగą ową niedaగącą się
wykorzenić wadę. [przypis autorski]

¹⁰¹doktryna (z łac. docere: nauczać) — oznacza tu naukę stosowaną, zawieraగącą prawidła użycia pewnych wia-
domości, pewnych zasad w poszczególnych wypadkach czy to w rozwinięciu myśli, czy też w życiu praktycznym.
W dalszym ciągu będę ten wyraz wprost przez wyraz „nauka” przekładał, rozumieగąc przez nią zawsze naukę
stosowaną; gdyż dla teoretyczneగ zachowuగę wyraz „umieగętność” (die Wissenschaft). [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



właśnie znaczenie wyrażenia, iż przedmiot గakiś zawiera się w poగęciu. I tak empiryczne
poగęcie talerza z czystym geometrycznym poగęciem okręgu koła łączy గednorodność, gdyż
okrągłość, pomyślana w pierwszym, daగe się oglądać w drugim. Otóż czyste poగęcia roz-
sądkowe, w porównaniu z empirycznymi (owszem ze zmysłowymi w ogóle) oglądami,
są całkiem nieగednorodne i nigdy nie można ich napotkać w గakim bądź ogląǳie. W గa-
ki więc sposób możliwym గest podciągnięcie drugiego pod pierwsze, a więc zastosowanie
kategorii do zగawisk, kiedy nikt przecie nie powie, że kategoria, np. przyczynowość, mo-
że być także zmysłami oglądana i mieści się w zగawisku? To tak naturalne a tak ważne
pytanie గest właściwym powodem, że transcendentalna nauka rozwagi గest konieczną, by
okazać mianowicie możliwość zastosowania czystych pojęć rozsądkowych do zగawisk w ogóle.
We wszystkich innych umieగętnościach, gǳie poగęcia, przez które bywa przedmiot po-
myślany ogólnie, od tych, które go wyobrażaగą in concreto, గak గest dany, nie są tak różne
i różnorodne [heterogen], nie ma potrzeby szczegółowego wykładu co do zastosowania
గednych względem drugich.

Jasnym గest tedy, iż musi być coś trzeciego, co z గedneగ strony z kategorią, a z drugieగ
ze zగawiskiem poǳiela గednorodność i umożliwia zastosowanie pierwszeగ do drugiego. To
pośrednie wyobrażenie musi być czyste (bez przymieszki empiryczneగ) a przecież z గedneగ
strony umysłowe, a z drugieగ zmysłowe. Takim wyobrażeniem గest transcendentalny schemat
[wzorzec]¹⁰².

Poగęcie rozsądkowe zawiera w sobie czystą syntetyczną గedność rozmaitości w ogóle.
Czas, గako formalny warunek rozmaitości zmysłu wewnętrznego, więc i łączności wszyst-
kich wyobrażeń, zawiera aprioryczną rozmaitość w czystym ogląǳie. Otóż transcenden-
talne określenie czasu గest z kategorią (wytwarzaగącą గego గedność) o tyle గednorodne,
iż గest powszechne i opiera się na prawidle apriorycznym. Z drugieగ strony గest ono ze
zjawiskiem గednorodne o tyle, że czas mieści się w każdem empirycznym wyobrażeniu
rozmaitości. Stąd możliwym bęǳie zastosowanie kategorii do zగawisk, za pośrednictwem
transcendentalnego określenia czasu, które గako schemat poగęć rozsądkowych, dopomaga
do podciągnięcia zగawisk pod kategorię.

Po tym, co się okazało w wywoǳie kategorii, nikt, spoǳiewam się, nie bęǳie miał
wątpliwości w rozstrzygnięciu pytania, czy z owych czystych poగęć rozsądkowych można
zrobić użytek nie tylko empiryczny, lecz i transcendentalny, tగ. czy się one odnoszą a
priori tylko do zగawisk, గako warunki możliwego doświadczenia, czy też mogą być rozcią-
gnięte także, గako warunki możliwości rzeczy w ogóle, na przedmioty same w sobie (bez
ograniczenia ich do naszeగ zmysłowości). Tam bowiem wiǳieliśmy, że poగęcia są zgoła
niemożliwe i żadnego znaczenia mieć nie mogą, గeżeli albo im samym, albo przynaగmnieగ
pierwiastkom, z których się składaగą, dany nie గest przedmiot; a zatem nie mogą się zgo-
ła rozciągać na rzeczy same w sobie (bez względu na to, czy i గakim sposobem dane by
nam były); — że daleగ గedynym sposobem, w గaki nam przedmioty bywaగą dawane, గest
modyfikacగa zmysłowości naszeగ; — na koniec, że czyste poగęcia a priori, prócz czynno-
ści rozsądku w kategorii, muszą గeszcze zawierać a priori formalne warunki zmysłowo-
ści (zwłaszcza zmysłu wewnętrznego), mieszczące w sobie warunek ogólny, pod którym
గedynie może być kategoria zastosowana do గakiegoś przedmiotu. Ten formalny i czy-
sty warunek zmysłowości, którym skrępowane గest poగęcie rozsądkowe w swoim użyciu,
nazwiemy schematem [wzorcem] tego poగęcia rozsądkowego, a postępowanie rozsądku
z tymi schematami — schematyzmem czystego rozsądku.

Schemat గest sam w sobie zawsze tylko wytworem wyobraźni; ale ponieważ synteza
teగże nie ma na widoku poszczególnego oglądu, lecz tylko గedność w określeniu zmy-
słowości, należy więc wyróżnić schemat od obrazu. I tak kiedy kładę koleగno po sobie
pięć kropek …‥, గest to obraz liczby pięć. Przeciwnie, kiedy sobie pomyślę tylko గakąś
liczbę w ogóle, czy to bęǳie pięć, czy sto, to myśl ta గest raczeగ wyobrażeniem meto-

¹⁰²schemat (gr. σχῆμα: kształt, postawa; przen. figura retoryczna a. gramatyczna np. wyrzutnia, zamiennia itp.)
— గako wyraz techniczny filozofii transcendentalneగ został wprowaǳony przez Kanta. Obగaśnienie గego znaగǳie
czytelnik w samym tekście. U nas Trentowski schemata, గako గeden z przeగawów metafizyczneగ గedni, nazwał
łęczami (Myślini II, ), tak గe obగaśniaగąc: „Łęcz గest układem rzeczy wedle గakiego a priori wymyślonego
wzorca. Ołęcz, schematissimus, గest ciągłym i monotonnym samych łęczów następstwem. Łęcz i ołęcz otrzymuగą
nazwę swą stąd, że łączą wszystko w spekulacyగną గedność, że sadowią naszego ducha na łęku dowolneగ గakieగ
idei”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



dy, żeby zgodnie z pewnym poగęciem wystawić w గakimś obrazie mnogość (np. tysiąc),
aniżeli samym tym obrazem, którego bym w ostatnim wypadku chyba nie mógł obగąć
okiem i porównać z poగęciem. Otóż wyobrażenie o ogólnym postępowaniu wyobraźni,
by poగęciu wytworzyć గego obraz, nazywam schematem do tego poగęcia.

Istotnie podstawą naszych czystych zmysłowych poగęć¹⁰³ nie są obrazy przedmiotów,
lecz schematy. Poగęciu tróగkąta w ogóle nigdy by nie dorównał w zupełności గego obraz;
gdyż nie osiągnąłby teగ ogólności poగęcia, która sprawia, że ono popłaca co do wszyst-
kich, czy prostokątnych, czy ostrokątnych itp., tylko zawsze byłby zacieśniony do pew-
neగ części tego zakresu. Schemat tróగkąta nigdy gǳie inǳieగ istnieć nie może గak tylko
w myślach i oznacza prawidło syntezy wyobraźni co do czystych kształtów w przestrzeni.
Tym mnieగ గeszcze గakikolwiek przedmiot doświadczenia lub గego obraz dosięga poగęcia
empirycznego, lecz ono odnosi się zawsze bezpośrednio do schematu wyobraźni, గako
prawidło określaగące nasz ogląd, zgodnie z pewnym poగęciem ogólnym. Poగęcie o psie
oznacza prawidło, wedle którego wyobraźnia moగa może wykreślić ogólny kształt pew-
nego czworonożnego zwierzęcia, nie będąc ograniczoną do గakieగś గedyneగ postaci, którą
mi nasuwa doświadczenie, ani do గakiegoś możliwego obrazu, który mogę przedstawić in
concreto.

Ten schematyzm naszego rozsądku co do zగawisk i ich gołeగ formy గest to ukryta
w głębiach duszy luǳkieగ sztuka, któreగ środków wykonawczych nigdy chyba nie wydo-
bęǳiemy od przyrody i nie przedstawimy ich oczom nieosłoniętymi. Tyle గeno możemy
powieǳieć, że obraz గest wytworem empirycznego uzdolnienia wyobraźni wytwórczeగ;
schemat zaś poగęć zmysłowych (గako figur w przestrzeni) గest wytworem i గakby monogra-
mem czysteగ wyobraźni a priori, przez którą i wedle któreగ dopiero możliwymi się staగą
obrazy, które muszą być powiązane z poగęciem zawsze tylko za pośrednictwem schematu,
przez nie oznaczonego, a same przez siebie niezupełnie z nim się schoǳą [congruiren],
Natomiast schemat czystego poగęcia rozsądkowego గest czymś, co nie może być uగęte
w żaden zgoła obraz, lecz stanowi గeno czystą syntezę, zgodnie z prawidłem గedności we-
dług poగęć w ogóle, wyrażonym przez kategorię, i గest transcendentalnym wytworem
wyobraźni, dotyczącym określenia zmysłu wewnętrznego w ogóle, wedle warunków గego
formy (czasu), co do wszystkich wyobrażeń, o ile te zgodnie z గednią apercepcగi winny się
a priori łączyć z sobą w pewnym poగęciu.

Nie zatrzymuగąc się przy suchym i nudnym rozczłonkowywaniu tego, czego się w ogó-
le wymaga od transcendentalnych schematów do czystych poగęć rozsądkowych, wolimy
గe raczeగ przedstawić tu porządkiem kategorii i w powiązaniu z nimi.

Czystym obrazem wszystkich ilostek (quantorum) dla zmysłu zewnętrznego గest prze-
strzeń; wszystkich przedmiotów zmysłowych w ogóle — czas. Czystym schematem zaś
ilości (qumantitatis), గako poగęcia rozsądkowego, గest liczba, będąca wyobrażeniem, obeగ-
muగącym w sobie koleగne dodawanie గednego do గednego (గednorodnego). A więc liczba
గest to po prostu గedność syntezy rozmaitości గednorodnego oglądu w ogóle, dokonana
przez to, że గa sam wytwarzam czas w uగęciu oglądu.

Realnością w czystym poగęciu rozsądkowym గest to, co odpowiada గakiemuś wrażeniu
w ogóle, a więc to, czego poగęcie samo przez się wskazuగe byt (w czasie); — przecze-
niem to, czego poగęcie wyobraża niebyt (w czasie). Przeciwstawienie గednego drugiemu
ǳieగe się zatem w różnicy tegoż samego czasu, గako czasu wypełnionego, lub pustego.
A ponieważ czas గest tylko formą oglądu, zatem i przedmiotów గako zగawisk; więc tym,
co w nich odpowiada wrażeniu, గest transcendentalna materia wszystkich przedmiotów,
గako rzeczy samych w sobie (rzeczowość [die Sachheit], realność). Otóż każde wrażenie
ma గakiś stopień czyli wielkość, którą mnieగ lab więceగ wypełnić może ten sam czas, tగ.
zmysł wewnętrzny, co do tego samego wyobrażenia przedmiotu, — dopóki się nie zmieni
w nic (==negatio). Stąd stosunek i związek, albo raczeగ przeగście od realności do prze-
czenia, wystawiaగące każdą realność గako ilostkę [ein Quantum], a schemat realności గako
ilości [Quantität] czegoś, o ile to coś wypełnia czas, గest właśnie to ciągłe [nieprzerwane]
i గednostaగne wytwarzanie గeగ w czasie, kiedy od wrażenia, posiadaగącego pewien stopień,

¹⁰³podstawą naszych czystych zmysłowych pojęć — „Kant nazywa nasze poగęcia zmysłowymi, dlatego że przed-
miotową realność osiągaగą గedynie tylko przez odnoszenie się do oglądów zmysłowych (w przeciwstawieniu do
umysłowych). Czyste zmysłowe poగęcia pochoǳą od czystych oglądów (przestrzeni i czasu).” (Obగaśnienie Adic-
kesa w wydaniu Krytyki czystego rozumu s. ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



schoǳi się w czasie aż do zniknięcia wrażenia, lub też przeciwnie od గego zaprzeczenia
postępuగe się zwolna aż do pewneగ గego wielkości.

Schematem substancji గest trwanie realności w czasie, tగ. wyobrażenie realności గako
podścieliska [Substratum] do empirycznego określenia czasu w ogóle, pozostaగącego tedy
nawet wówczas, gdy wszystko inne się zmienia. (Czas nie upływa, lecz w nim upływa
istnienie rzeczy zmiennych. Czasowi więc, który sam గest niezmienny, odpowiada czynnik
niezmienny w istnieniu, tగ. substancగa, i w nieగ tylko może być określone następstwo
i spółbytność zగawiska pod względem czasu).

Schematem przyczyny i przyczynowości rzeczy w ogóle గest czynnik realny, po którym,
గeżeli go się dowolnie stwierǳi¹⁰⁴, zawsze następuగe గakiś inny. Polega zatem na koleగnym
następstwie rozmaitości, o ile koleగność ta poddana గest prawidłu.

Schematem wspólności (wzajemnego odǳiaływania) czyli wzaగemneగ przyczynowości
substancగi ze względu na ich przypadłości గest spłbytność określeń గednych wraz z okre-
śleniami drugich, według గakiegoś ogólnego prawidła.

Schematem możliwości గest zgodność syntezy rozmaitych wyobrażeń z warunkami
czasu w ogóle (np. że przeciwstawne sobie właściwości w pewneగ rzeczy nie mogą być
równocześnie, lecz tylko następować po sobie), a więc określenie wyobrażenia గakieగś
rzeczy w గakim bądź czasie.

Schematem rzeczywistości గest istnienie w czasie określonym.
Schematem konieczności గest istnienie przedmiotu w każdym czasie.
Z tego wszystkiego widać tedy, że schemat każdeగ kategorii గest గeno określeniem

czasowym¹⁰⁵: గako schemat ilości, zawiera w sobie i wyobraża wytwarzanie (syntezę) sa-
mego czasu w koleగnym uగęciu przedmiotu; గako schemat గakości — syntezę wrażenia
(spostrzeżenia) z wyobrażeniem czasu czyli wypełnienie czasu; గako schemat stosunku
— stosunek spostrzeżeń pomięǳy sobą w każdym czasie (tగ. według prawidła określenia
czasowego); wreszcie schemat sposobowości i గeగ kategorii — sam czas గako współzależ-
nik [Correlatum] określenia przedmiotu, czy i గak należy on do czasu. Schematy więc
są po prostu apriorycznymi określeniami czasowymi według prawideł, a te odnoszą się
porządkiem kategorii do szeregu czasu, do treści czasu, do porządku czasu, wreszcie do
ogółu czasu — ze względu na wszystkie możliwe przedmioty.

Stąd గasnym się staగe, że schematyzm rozsądku za pomocą transcendentalneగ syntezy
wyobraźni zmierza po prostu గeno do zగednoczenia wszelkieగ rozmaitości oglądu w zmy-
śle wewnętrznym, a tak pośrednio do గedni apercepcగi, గako czynności, odpowiadaగą-
ceగ zmysłowi wewnętrznemu (wrażliwości). Są więc schematy czystych poగęć rozsądko-
wych prawǳiwymi i గedynymi warunkami, by tym poగęciom zapewnić odnoszenie się
do przedmiotów, a zatem znaczenie; a kategorie ostatecznie nie służą do żadnego innego
użytku, గak tylko do możliwego empirycznego, gdyż na to są గeno potrzebne, by przez
uzasadnienie konieczneగ a priori గedni (z powodu koniecznego zగednoczenia wszelkieగ
świadomości w pierwotneగ apercepcగi) poddać zగawiska prawidłom powszechnym syn-
tezy i tym sposobem uczynić గe przydatnymi do nieprzerwanego powiązania w గakimś
doświadczeniu.

W całości zaś wszelkiego możliwego doświadczenia tkwią wszystkie nasze poznania,
a na powszechnym odnoszeniu się do nich polega transcendentalna prawda, wyprzeǳaగąca
wszelką empiryczną i umożliwiaగąca గą.

¹⁰⁴Schematem przyczyny i przyczynowości rzeczy w ogóle jest czynnik realny, po którym, jeżeli go się dowolnie
stwierǳi — „Prosty fakt uznania (stwierǳenia) realności Kant przyగmuగe గako dowolny; przynaగmnieగ może
być dowolnym, przypuszczalnym. Narzuca mi się coś గako fakt realny czy to w świadomości sameగ w sobie, czy
tez గako coś ǳiałaగącego na świadomość. Skąd pochoǳi to uznanie faktu realności, tego Kant tu nie bada, lecz
chce tylko stwierǳić, że skoro przyగmuగemy coś realnego, to zawsze coś z niego wynika; i wiǳi w tym właśnie
ogólny schemat przyczynowości. Czy samo uznanie czegoś realnego గuż się opiera na przyczynowości, to może
kwestią; bo realność może się bezpośrednio narzucać, a dopiero gdy గą uznaగemy, postuluగemy (setzen), zaczy-
na się ǳiałanie kategorii przyczynowości. W sameగ rzeczy bez uznania czegoś istnieగącego przyczynowość nie
miałaby przedmiotu, do którego by się odnosiła. Prawda, że uznanie realności గako realności గuż గest faktycznie
obగawem wnioskowania z wrażenia podmiotowego o rzeczywistości czegoś, wywołuగącego to wrażenie, a więc
opiera się గuż na przyczynowości, గako realnym związku mięǳy zగawiskami; Kant pozostaగe i tutaగ w zakresie
subiektywizmu” (Obగaśnienie prof. H. Struvego w liście do tłumacza z  marca  r.). [przypis redakcyగny]

¹⁰⁵jest jeno określeniem czasowym — wyrazy: „గeno określeniem czasowym” dodałem według wskazówki E.
Adickesa. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Wpada atoli w oczy to, iż lubo schemata zmysłowości są dopiero zrealizowaniem ka-
tegorii, mimo to ograniczaగą గe także, tగ. zacieśniaగą do warunków, leżących po zewnątrz
rozsądku (mianowicie w zmysłowości). Stąd schemat గest właściwie tylko zగawiskiem czyli
zmysłowym poగęciem przedmiotu, w zgoǳie z kategorią. (Numerus est quantitas phaeno-
menon, sensatio realitas phaenomenon, constans et perdurabile rerum substantia phaeno-
menon — — aeternitas necessitas phaenomenon etc. [=Liczba గest to ilość w zగawisku;
wrażenie గest to realność w zగawisku, stałość i trwałość rzeczy గest to substancగa w zగawi-
sku — — wieczność గest to konieczność w zగawisku itd.]). Otóż గeżeli ten ścieśniaగący
warunek odrzucimy, i w ten sposób uobszernimy, గak się zdaగe, ograniczone poprzednio
poగęcie; natenczas kategorie w swoim czystym znaczeniu, bez wszelkiego uwarunkowa-
nia zmysłowością, musiałyby rozciągać się i na rzeczy w ogóle, jak one są, pomimo że
ich schematy wyobrażaగą tylko, jak się one zjawiają, — a więc musiałyby mieć znaczenie
od schematów niezależne i daleko-daleగ sięgaగące. Istotnie, czystym poగęciom rozsądko-
wym, nawet po odǳieleniu wszelkiego zmysłowego uwarunkowania, pozostaగe bądź co
bądź గakieś, ale tylko logiczne znaczenie gołeగ గedności wyobrażeń, którym atoli nie od-
powiada żaden przedmiot, a więc i żadne znaczenie, mogące dać poగęcie o przedmiocie.
I tak np. substancగa, gdy ktoś odrzuci zmysłowe określenie trwałości, nie znaczyłaby nic
innego tylko coś, co może być pomyślane గako podmiot (nie będący orzeczeniem czegoś
drugiego). Z tym wyobrażeniem nie mogę nic począć, gdyż nie wskazuగe mi ono zgoła,
గakie ma określenie ta rzecz, która గako taka musiałaby być pierwszym podmiotem. A za-
tem kategorie, bez schematów, są tylko czynnościami rozsądku wytwarzaగącymi poగęcia,
ale nie wyobrażaగą żadnego przedmiotu. Takie znaczenie nadaగe im dopiero zmysłowość,
która realizuగe rozsądek, równocześnie go ścieśniaగąc.

   ( -
 ) ఝ .    చ
W odǳiale poprzednim rozpatrzyliśmy transcendentalną rozwagę tylko według warun-
ków ogólnych, pod którymi గeno wolno గeగ używać czystych poగęć rozsądkowych do są-
dów syntetycznych. Teraz zadaniem naszym గest: sądy, rzeczywiście a priori przez rozum
wśród teగ krytyczneగ przezorności wytwarzane, przedstawić w związku systematycznym,
do czego nam bezwątpienia nasz wykaz kategorii winien być naturalnym i bezpiecznym
przewod nikiem. One to bowiem, swoim odnoszeniem się do możliwego doświadcze-
nia, wytworzyć winny wszelkie czyste rozsądkowe poznanie a priori; ich zaś stosunek
do zmysłowości w ogóle dlatego właśnie wykaże w całości i systematycznie wszystkie
transcendentalne zasady użytkowania z rozsądku.

Zasady aprioryczne noszą tę nazwę nie stąd tylko, że zawieraగą w sobie podstawy in-
nych sądów, ale i stąd również, że one same nie polegaగą na wyższych i powszechnieగszych
poznaniach. Właściwość ta గednak nie zawsze zwalnia గe od udowodnienia. Bo chociaż
ono nie mogłoby przedmiotowo być rozwiniętym, gdyż stanowi raczeగ podstawę wszel-
kiego poznania przedmiotu, nie przeszkaǳa to wszelako, żeby nie można było zaczerpnąć
dowodu z podmiotowych źródeł możliwości poznania przedmiotu w ogóle, owszem గest
on nawet niezbędny, gdyż inaczeగ zasada obarczona byłaby naగwiększym podeగrzeniem
o podstępne గeno twierǳenie [einer bloss erschlichenen Behauptung].

Po wtóre, poprzestaniemy na tych tylko zasadach, które się odnoszą do kategorii.
A więc zasady Estetyki transcendentalneగ, wedle których przestrzeń i czas są warunkami
możliwości wszech rzeczy గako zగawisk; podobnież zacieśnienie tych zasad, mianowicie,
iż one nie mogą być stosowane do rzeczy samych w sobie, — nie należą do naszego wy-
odrębnionego tu pola badania. Również i zasady matematyczne nie stanowią części tego
systematu, gdyż zostały one wydobyte tylko z oglądu, a nie z czystych poగęć rozsądko-
wych; możliwość ich atoli, gdyż są przecie sądami syntetycznymi a priori, znaగǳie tu
z konieczności swe mieగsce, nie po to zaiste, ażeby dowoǳić ich trafności i apodyktyczneగ
pewności, czego wcale nie potrzebuగą, — lecz tylko, by uczynić zrozumiałą i dedukcyగnie
wykazać możliwość takich oczywistych poznań a priori.

  Krytyka czystego rozumu 



Bęǳiemy గednak musieli mówić także o zasaǳie sądów analitycznych, a to zwłaszcza
w przeciwstawieniu do zasady sądów syntetycznych, którymi się właściwie zaగmuగemy,
— ponieważ właśnie to przeciwstawienie oswobaǳa teorię tych drugich od wszelkiego
fałszywego rozumienia i stawia గe wyraźnie przed oczy we właściweగ ich przyroǳie.

Systematu zasad czystego rozsądku rozǳiał pierwszy. O naగwyższeగ zasaǳie wszyst-
kich sądów analitycznych

Jakakolwiek byłaby treść poznania naszego, i w గakikolwiek by sposób odnosiło się ono
do przedmiotu: to ogólnym, choć tylko uగemnym warunkiem wszystkich sądów naszych
w ogóle గest, żeby sobie wzaగem nie przeczyły; w przeciwnym razie sądy te same w sobie
(nawet bez względu na przedmiot) są niczym. Atoli lubo nawet w sąǳie naszym nie ma
sprzeczności, może on przecież poగęcia tak powiązać, గak tego przedmiot nie dopuszcza,
lub też bez గakieగkolwiek podstawy daneగ nam a priori lub a posteriori, która by sąd taki
usprawiedliwiała; i tak sąd, pomimo że గest wolny od wszelkieగ sprzeczności, może być
albo fałszywym albo bezpodstawnym.

Otóż zdanie: żadneగ rzeczy nie przynależy orzeczenie z nią sprzeczne, zowie się prawem
sprzeczności i గest ogólnym, chociaż uగemnym tylko sprawǳianem wszelkieగ prawdy;
lecz należy też dlatego do logiki tylko, gdyż popłaca గedynie co do poznań, గako poznań
w ogólności, bez względu na ich treść, — i powiada, że sprzeczność całkiem గe niszczy
i znosi.

Można గednak zrobić z niego i użytek dodatni, tగ. nie tylko by wygnać fałsz i błąd (o ile
polega na sprzeczności), ale także by poznać prawdę. Bo గeżeli sąd గest analityczny, czy to
przeczący, czy twierǳący, to గego prawǳiwość musi zawsze móc być dostatecznie poznaną
według prawa sprzeczności. Przeciwieństwo bowiem tego, co w poznaniu przedmiotu గuż
się zawiera i గest pomyślane గako poగęcie, słusznie zawsze‘ulegnie zaprzeczeniu, a samo
poగęcie musi być stwierǳone గako konieczne, gdyż గego odwrotnik [das Gegentheil] byłby
sprzeczny z przedmiotem.

Stąd też winniśmy prawo sprzeczności uznać za powszechną, zupełnie dostateczną za-
sadę wszelkiego poznania analitycznego; lecz daleగ nie sięga గego ważność i przydatność
గako dostatecznego sprawǳianu prawdy. To bowiem, że mu się nie może przeciwić żadne
zgoła (poznanie, samo siebie nie niszcząc, czyni గe wprawǳie conditio sine qua non [=wa-
runkiem nieoǳownym], lecz nie podstawą określaగącą prawǳiwość poznania naszego.
A że my tu właściwie mamy do czynienia tylko z częścią syntetyczną poznania naszego:
to bęǳiemy zawsze wprawǳie zważali na to, by nigdy nie postępować wbrew teగ niena-
ruszalneగ zasaǳie, ale też co do prawǳiwości tego roǳaగu poznania, nigdy od teగ zasady
nie możemy się spoǳiewać గakiegoś wyగaśnienia.

Istnieగe wszakże గedna formuła tego sławnego, choć wszelkieగ treści pozbawionego
i formalnego గeno prawa, zawieraగąca syntezę, którą do niego przymieszano nieoględ-
nie i całkiem niepotrzebnie. Brzmi ona: Niepodobna, ażeby coś równocześnie było i nie
było. Prócz tego, że tu przyłączono bez potrzeby pewność apodyktyczną (przez słowo:
niepodobna), która sama przez się rozumieć się musi, గako płynąca z zasady; zdanie to
zawarunkowane గest czasem, i mówi గakoby rzecz: A, która గest czymś=B, nie mogła być
równocześnie non-B; ale i గedno i drugie (zarówno B, గak non-B) mogą być koleగno po
sobie. Np. człowiek, który గest młodym, nie może być równocześnie starym, ale ten-
że człowiek może barǳo dobrze być w pewneగ chwili młodym, a w inneగ nie-młodym
tగ. starym. Otóż prawo sprzeczności, గako logiczna tylko zasada, nie powinno ograniczać
wyroków swoich do stosunków czasowych; stąd owa formuła గest z celem గego sprzeczna.
Nieporozumienie stąd గeno pochoǳi, że orzeczenie o pewneగ rzeczy odǳiela się naగprzód
od గeగ poగęcia, a potem గego odwrotnik wiąże się z tym orzeczeniem, co nie wydaగe nigdy
sprzeczności z podmiotem, lecz tylko z గego orzeczeniem, które syntetycznie z tamtym
zostało złączone, — i to wówczas tylko, gdy pierwsze i drugie orzeczenia umieszczone
zostaną w tym samym czasie. Gdy powiadam: człowiek, który గest nieuczony, nie గest
uczony, warunek: równocześnie musi być przy tym: gdyż ten, co w pewnym czasie గest
nieuczonym, może być przecież uczonym w innym czasie. Ale గeżeli powiadam: żaden
nieuczony człowiek nie గest uczonym, to zdanie గest analityczne, gdyż cecha (nieuczono-
ści) wchoǳi teraz do poగęcia podmiotu, a w takim razie zdanie przeczące wynika bezpo-
średnio z prawa sprzeczności, i warunku: równocześnie, wcale tu dodawać nie trzeba. I to

  Krytyka czystego rozumu 



గest właśnie powodem, żem powyżeగ గego formułę tak odmienił, ażeby przyroda zdania
analitycznego wyrażona przez nią została dobitnie.

Systematu zasad czystego rozsądku rozǳiał drugi. O naగwyższeగ zasaǳie wszystkich
sądów syntetycznych

Wyగaśnienie możliwości sądów syntetycznych గest zadaniem, którym logika ogólna
nie zaగmuగe się wcale i którego nawet z nazwy znać nie potrzebuగe. Ale w logice trans-
cendentalneగ stanowi ono zaగęcie naగważnieగsze ze wszystkich, a nawet గedyne, గeśli గest
mowa o możliwości sądów syntetycznych a priori, గako też o warunkach i zakresie ich
ważności. Dokonawszy bowiem tego, może ona zupełnie odpowieǳieć swoగemu celowi,
by mianowicie określić obszar i granice czystego rozsądku.

W sąǳie analitycznym pozostaగę przy danym poగęciu, by z niego coś wydobyć. Jeżeli
ma być twierǳącym, przypisuగę temu poగęciu to tylko, co w nim zostało గuż pomyśla-
ne; గeżeli ma być przeczącym, wykluczam z niego tylko గego odwrotnik. W sądach zaś
syntetycznych winienem wyగść z danego poగęcia, by coś zupełnie innego, niż w nim było
pomyślane, rozpatrywać w stosunku z nim, — co zatem nigdy nie bywa ani stosunkiem
tożsamości, ani też sprzeczności, i przy czym doగrzeć nie można w sąǳie samym sobie
ani prawdy ani błędu.

A więc przyzwoliwszy, że trzeba wyగść poza dane poగęcie, by z nim porównać inne
syntetycznie, to niezbędnym గest coś trzeciego, w czym గedynie powstać może synteza
dwu poగęć. A czymże గest to trzecie, గako pośrednik wszelkich sądów syntetycznych? Jest
nim tylko గakiś ogół [Inbegriff ], w którym mieszczą się wszystkie nasze wyobrażenia,
mianowicie zmysł wewnętrzny i గego aprioryczna forma, czas. Synteza wyobrażeń polega
na wyobraźni; syntetyczna zaś ich గedność (nieoǳowna dla sądu) — na గedni apercepcగi.
W tym więc szukać należy możliwości sądów syntetycznych, a ponieważ wszystko troగe
zawiera źródła wyobrażeń apriorycznych, zarazem możliwości czystych sądów syntetycz-
nych, owszem będą one nawet koniecznymi z tych powodów, గeżeli ma przyగść do skutku
poznanie przedmiotów, zasaǳaగące się wyłącznie na syntezie wyobrażeń.

Jeżeli poznanie ma posiadać realność przedmiotową, tగ. odnosić się do గakiegoś przed-
miotu i mieć w nim znaczenie i sens, to przedmiot winien móc być danym w గaki bądź
sposób. Bez tego, poగęcia są czcze; myśli się wprawǳie coś przez nie, ale przez to myślenie
nic w istocie się nie poznaగe, tylko się igra samymi wyobrażeniami. Dać గakiś przedmiot,
గeśli to znowuż nie ma się poగmować pośrednio tylko, lecz przedstawiać się bezpośrednio
w ogląǳie, znaczy nie co innego tylko wyobrażenie przedmiotu odnieść do doświadcze-
nia (czy to rzeczywistego, czy możliwego గeno). Nawet przestrzeń i czas, chociaż poగęcia te
tak są wolne od wszelkieగ przymieszki empiryczneగ i chociaż pewnym గest, że się w umy-
śle wyobrażaగą całkiem a priori, nie miałyby przecież ważności przedmiotoweగ, ani też
sensu i znaczenia, gdyby ich konieczne użytkowanie nie wykazało się na przedmiotach
doświadczenia; ba, ich wyobrażenie గest gołym schematem, odnoszącym się wciąż do od-
twórczeగ wyobraźni, przywołuగąceగ przedmioty doświadczenia, bez którego nie miałyby
one żadnego znaczenia; — i tak też గest ze wszystkimi poగęciami bez różnicy.

A więc możliwość doświadczenia గest tym, co wszystkim poznaniom naszym a priori
nadaగe realność przedmiotową. Otóż doświadczenie polega na syntetyczneగ గedności zగa-
wisk, tగ. na syntezie według poగęć o przedmiocie zగawisk w ogóle, bez któreగ nie byłyby
one nawet poznaniem, lecz rapsodią¹⁰⁶ spostrzeżeń, które by się nie dawały spoić w గakiś
wątek według prawideł nieprzerwanie z sobą powiązaneగ (możliweగ) świadomości, a więc
też i w transcendentalną a konieczną గednię apercepcగi. Podstawą zatem doświadczenia
są zasady గego formy aprioryczneగ, mianowicie powszechne prawidła గedności w synte-
zie zగawisk, a przedmiotowa tych prawideł realność, గako warunków koniecznych, może
być zawsze wykazana w doświadczeniu, a nawet w గego możliwości. Atoli poza tym sto-
sunkiem syntetyczne sądy a priori są całkiem niemożliwe, gdyż nie maగą nic trzeciego,
mianowicie żadnego przedmiotu, na którym by syntetyczna గedność ich poగęć mogła do-
wieść realności przedmiotoweగ.

¹⁰⁶rapsodia (ραψωδία) — znaczyła u Greków wygłaszanie poszczególnych pieśni, mianowicie z Iliady i Ody-
sei. Stąd przenośnie używa się na oznaczenie urywkowego, niesystematycznego wykładu. Trentowski nazwał గą
(Myślini II, ) w tym znaczeniu „siczą” poగęć (przez aluzగę do Siczy Zaporoskieగ). Od tego wyrazu pochoǳą
oczywiście używane późnieగ przez Kanta formy: rapsodyczny, rapsodycznie. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Jakkolwiek więc o przestrzeni w ogóle, czyli o kształtach, గakie w nieగ kreśli wy-
twórcza wyobraźnia, poznaగemy a priori w sądach syntetycznych tak wiele, że istotnie nie
potrzebuగemy ku temu żadnego doświadczenia; to przecież poznawanie to było by prostu
గeno zaగmowaniem się samymi uroగeniami, gdybyśmy nie musieli uważać przestrzeni za
warunek zగawisk, tworzących materiał doświadczenia zewnętrznego; stąd owe czyste są-
dy syntetyczne, lubo pośrednio tylko, odnoszą się przecież do możliwego doświadczenia,
albo raczeగ do sameగ గego możliwości, i na tym గedynie opieraగą przedmiotową ważność
syntezy swoగeగ.

A ponieważ doświadczenie, గako synteza empiryczna, w możliwości swoగeగ గest గe-
dynym roǳaగem poznania, które wszelkieగ inneగ syntezie nadaగe realność; więc ta, గako
poznanie a priori, przez to tylko osiąga prawdę (zgodność z przedmiotem), że nie mieści
w sobie nic innego prócz tego. co గest konieczne do syntetyczneగ గedności doświadczenia
w ogóle.

Naగwyższą więc zasadą wszystkich sądów syntetycznych గest: każdy przedmiot zależy
od koniecznych warunków syntetyczneగ గedności rozmaitych szczegółów oglądu w moż-
liwym doświadczeniu.

Tym to sposobem staగą się możliwymi syntetyczne sądy a priori, gdy formalne warun-
ki apriorycznego oglądu, syntezę wyobraźni, i konieczną గeగ గedność w apercepcగi trans-
cendentalneగ odnosimy do możliwego poznawania doświadczalnego w ogóle, i powiada-
my: warunki możliwości doświadczenia w ogóle są zarazem warunkami możliwości przed-
miotów doświadczenia, i dlatego posiadaగą przedmiotową ważność w syntetycznym sąǳie
a priori.

Systematu zasad czystego rozsądku rozǳiał trzeci. Systematyczne przedstawienie wszyst-
kich syntetycznych zasad czystego rozsądku

Że w ogóle istnieగą gǳiekolwiek zasady, należy to przypisać గedynie czystemu roz-
sądkowi, który గest nie tylko właǳą prawideł względem tego, co się ǳieగe, lecz samym
źródłem zasad, wedle których wszystko (co nam గeno గako przedmiot ukazywać się może)
z konieczności zależy od prawideł, gdyż bez nich nigdy by zగawiskom nie mogło przysłu-
giwać poznanie odpowiadaగącego im przedmiotu. Nawet prawa przyrody, rozważane గako
zasady empirycznego użytkowania z rozsądku, mieszczą w sobie równocześnie wyrażenie
konieczności, a więc co naగmnieగ przypuszczenie określenia, które wypływa z powodów,
ważnych a priori i przed wszelkim doświadczeniem. Atoli wszystkie bez równicy pra-
wa przyrody zależne są od wyższych zasad rozsądku, ponieważ zastosowuగą గe tylko do
poszczególnych wypadków zగawiska. Te tylko zatem wyłącznie daగą poగecie, zawieraగą-
ce warunek i గakby wykładnik prawidła w ogóle; doświadczenie zaś daగe wypadek గeno,
zależny od prawidła.

Nie może być w tym właściwie żadnego niebezpieczeństwa, że tylko zasady empi-
ryczne poczytuగe się za zasady czystego rozsądku, lub też na odwrót; konieczność bowiem
według poగęć; oǳnaczaగąca te drugie, a గeగ brak w గakim bądź twierǳeniu empirycznym,
chociażby nawet miało ważność powszechną, dostrzec łatwo, więc bez trudu ustrzec się
można takiego pomieszania. Są atoli czyste zasady a priori, których przecież nie chciałbym
podawać za właściwe czystemu rozsądkowi, dlatego, że wydobyte zostały nie z czystych
poగęć, lecz z czystych oglądów (lubo za pośrednictwem rozsądku); rozsądek zaś గest wła-
ǳą poగęć. Matematyka ma takie zasady, lecz ich zastosowanie do doświadczenia, więc
ich ważność przedmiotowa, owszem możliwość takiego syntetycznego poznania a priori
(ich dedukcగa) opiera się przecież zawsze na czystym rozsądku.

Stąd do moich zasad nie wliczę zasad matematyki, ale wliczę te, na których opiera się
a priori ich możliwość i przedmiotowa ważność, które zatem należy uważać za naczelne
zasady tych zasad [Principien dieser Grundsätze], — i przeగdę od pojęć do oglądu, nie zaś
od oglądu do poగęć.

W zastosowaniu czystych poగęć rozsądkowych do możliwego doświadczenia, użycie
ich syntezy గest albo matematyczne, albo dynamiczne, gdyż rozciąga się గuż to na ogląd
tylko, గuż to na istnienie zగawiska w ogóle. Aprioryczne warunki oglądu są atoli co do
możliwego doświadczenia na wskroś konieczne; a warunki istnienia przedmiotów możli-
wego empirycznego oglądu same w sobie są tylko przypadkowe. Stąd zasady użycia ma-
tematycznego są bezwarunkowo konieczne, tగ. brzmią apodyktycznie; zasady zaś użycia

  Krytyka czystego rozumu 



dynamicznego będą mieć wprawǳie także znamię aprioryczneగ konieczności, lecz tylko
pod warunkiem empirycznego myślenia w doświadczeniu, więc tylko pośrednio i nie
wprost, a zatem nie będą zawierały oweగ bezpośrednieగ oczywistości (bez szkody wszelako
ich pewności odnoszoneగ powszechnie do doświadczenia), గaka tamtym గest właściwa.
Ale to lepieగ da się ocenić przy zamknięciu tego systematu zasad.

Wykaz kategorii daగe nam całkiem naturalną wskazówkę co do wykazu zasad, gdyż te
są గedynie prawidłami przedmiotowego użycia pierwszych. Według tego wszystkie zasady
czystego rozsądku są to:

. Pewniki [Axiomen] oglądania
. Antycypacగe [Przypustniki] spostrzegania
. Analogie [Podobieństwa] doświadczenia
. Wymagalniki [Postulate] empirycznego myślenia w ogóle

Nazw tych dobrałem przezornie, aby nie zatrzeć różnic co do oczywistości i sposobu
stosowania tych zasad. Niebawem atoli okaże się, że co się tyczy zarówno oczywistości గak
i apriorycznego określania zగawisk według kategorii ilości i jakości (gdy się baczy na formę
tychże), zasady ich tym się mianowicie wyróżniaగą od zasad dwu innych kategorii, że tamte
mogą osiągnąć pewność naoczną [intuitywną], te zaś tylko poగęciową [dyskursywną], lubo
i గedne i drugie — zupełną. Tamte więc nazwę matematycznymi, te zaś dynamicznymi
zasadami¹⁰⁷. Zauważyć గednak trzeba, że w pierwszym razie nie mam zasad matematyki,
a w drugim zasad ogólneగ (fizyczneగ) dynamiki na widoku, lecz tylko zasady czystego
rozsądku w stosunku do zmysłu wewnętrznego (bez różnicy danych w nim wyobrażeń),
przez które otrzymuగą wszystkie tamte swą możliwość. Nazywam గe więc tak raczeగ ze
względu na zastosowanie niż na ich treść; i przechoǳę do ich rozważania w tym samym
porządku, గak zostały wymienione w wykazie.

) Pewniki oglądania
Zasadą ich గest: Wszystkie oglądy są to wielkości ekstensywne¹⁰⁸¹⁰⁹.
DOWOǱENIE
Wszystkie zగawiska zawieraగą, co do formy, గakiś ogląd w przestrzeni i czasie, będący

dla nich w ogóle podstawą aprioryczną. Nie mogą więc być uగęte, tగ. weగść do empiryczneగ
świadomości inaczeగ, గak tylko za pośrednictwem syntezy rozmaitych szczegółów, przez
którą wytwarzaగą się wyobrażenia określoneగ przestrzeni lub określonego czasu, tగ. za
pośrednictwem złożenia గednorodnych czynników i uświadomienia syntetyczneగ గedni teగ
rozmaitości (గednorodności). Otóż świadomość urozmaiconeగ గednorodności w ogląǳie
w ogóle, o ile przez to dopiero możliwym się staగe wyobrażenie pewnego przedmiotu, గest
poగęciem pewneగ wielkości (quantum). A zatem nawet spostrzeżenie గakiegoś przedmio-
tu, గako zగawiska, umożliwia się tylko przez tęż syntetyczną గednię rozmaitości danego

¹⁰⁷Wszelkie połączenie (coǌunctio) గest albo złożeniem (compositio), albo powiązaniem (nexus). Pierwsze గest
syntezą rozmaitych szczegółów, nie koniecznie należących do siebie, గak np. dwa tróగkąty, na które poǳielony
zostanie kwadrat przez przekątnią, same przez się nie koniecznie należą do siebie; taką też గest synteza jednorod-
nych czynników we wszystkim, co może być rozważane matematycznie (a tę syntezę znowuż można poǳielić na
nagromaǳenie [Aggregation] i zespolenie [Coalition], z których pierwsze zwraca się ku wielkościom ekstensyw-
nym, a drugie ku intensywnym). Powiązanie zaś (nexus) గest to synteza rozmaitych szczegółów, o ile te koniecznie
należą do siebie, గak sp. przypadłość do గakieగś substancగi, lub skutek do przyczyny, – a zatem wyobrażane bywaగą
గako choć niejednorodne, a przecież a priori połączone; takie połączenie, że గest dowolne, nazywam więc dyna-
micznym, gdyż dotyczy połączenia w istnieniu rozmaitości (tę znów syntezę można poǳielić na fizyczną zగawisk
mięǳy sobą, i metafizyczną — ich połączenie a priori we właǳy poznawczeగ). [Teగ uwagi nie ma w pierwszym
wydaniu — przyp. tłum]. [przypis autorski]

¹⁰⁸Zasadą ich jest: Wszystkie oglądy są to wielkości ekstensywne — w pierwszym wydaniu: „Zasada czystego
rozsądku: Wszystkie zగawiska są co do swego oglądu wielkościami ekstensywnymi”. [przypis tłumacza]

¹⁰⁹wielkości ekstensywne — ażeby czytelnik nie mozolił się na próżno, winien pamiętać, że kategoria „ilo-
ści” zawiera w sobie zarówno poగęcia liczbowe గak i przestrzenne, a więc i „wielkości”. Kant na గedno i drugie
używa naగczęścieగ wyrazu Grösse, గako ogólnieగszego. Trzeba też uważać, że raz się mówi o szczegółach określo-
nych (quanta), drugi raz o poగęciu ogólnym (quantitas). W liczbowym rozumieniu nazwałem quantum, idąc za
Trentowskim, „ilostką” (na podobieństwo wyrazów: గednostka, całostka); ale w znaczeniu przestrzennym nie
mogłem się zdecydować na „wielkostkę”, ani na „lik” użyty przez Józefa Kremera, bo wyraz ten గuż prawie tylko
w zwrocie: „bez liku” గest zrozumiały; i musiałem uciec się do wyrażeń złożonych, gǳie przeciwstawienie quan-
tum i quantitas było nieoǳowne. Wyrazów intensywny i ekstensywny nie spolszczyłem na wzór Trentowskiego:
rozpięty i napięty. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



zmysłowego oglądu, przez co pomyślaną zostaగe గedność złożenia urozmaiconeగ గedno-
rodności w poగęciu గakieగś wielkości; tగ. zగawiska ogółem są wielkościami, i to wielkościami
ekstensywnymi, ponieważ గako oglądy w przestrzeni lub czasie muszą być wyobrażone przez
tę samą syntezę, przez którą określane są przestrzeń i czas w ogóle¹¹⁰.

Wielkością ekstensywną nazywam taką, w któreగ wyobrażenie części wytwarza moż-
liwość wyobrażenia całości (a więc గe koniecznie poprzeǳa). Nie mogę sobie wyobrazić
żadneగ linii, choćby naగmnieగszeగ, nie kreśląc గeగ w myśli, tగ. nie wytwarzaగąc z గednego
punktu koleగno wszystkich części i tym dopiero sposobem unaoczniaగąc ten ogląd. Tak
samo rzecz się ma z każdym by naగmnieగszym czasem. Wystawiam sobie w nim tylko
koleగne następstwo గedneగ chwili po drugieగ, przez co wytwarzaగą się wszystkie cząstki
czasu i przez ich dodanie do siebie wreszcie — pewna określona wielkość czasu. A po-
nieważ gołym oglądem we wszystkich zగawiskach గest albo przestrzeń, albo czas, więc
każde zగawisko గako ogląd గest wielkością ekstensywną, gdyż tylko przez koleగną syntezę
(części z częścią) w uగęciu może zostać poznane. Wszystkie zగawiska tedy są గuż oglądane
గako nagromaǳenia (mnogość danych poprzednio części), co nie zdarza się z wielkościa-
mi każdego roǳaగu, lecz z takimi గeno, które przez nas są wyobrażane i uగmowane గako
wielkości ekstensywne.

Na teగ koleగneగ syntezie wyobraźni wytwórczeగ, w wytwarzaniu kształtów, opiera się
matematyka rozciągłości (geometria) ze swymi pewnikami, wyrażaగącymi warunki zmy-
słowego oglądania a priori, pod którymi గedynie może się uskutecznić schemat czystego
poగęcia zగawiska zewnętrznego; np. mięǳy dwoma punktami można przeprowaǳić గedną
tylko linię prostą; dwie linie proste nie zamykaగą przestrzeni itd. To są pewniki, dotyczące
właściwie tylko poszczególnych wielkości (quanta) గako takich.

Ale co się tyczy sameగ wielkości (quantitas) tగ. odpowieǳi na pytanie: గak wielkim coś
గest? — to nie ma w teగ mierze we właściwym rozumieniu żadnych pewników, chociaż
te i owe z pomięǳy takich twierǳeń są syntetycznie bezpośrednio pewnymi (indemon-
strabilia [=twierǳenia, których się nie dowoǳi]). Bo że równe dodane do równego lub
od niego odగęte daగe w wyniku także równe¹¹¹, są to zdania analityczne, gdyż గestem
bezpośrednio świadom tożsamości గednego wytwarzania wielkości z drugim; pewniki zaś
powinny być zdaniami syntetycznymi a priori. Natomiast oczywiste zdania stosunków
liczbowych są wprawǳie istotnie syntetycznymi, ale nie powszechnymi, గak twierǳenia
geometryczne, i właśnie też dlatego nie — pewnikami, lecz mogą być nazwane formułami
liczbowymi. Że 7 + 5 = 12, to nie గest zdanie analityczne. Bo ani w wyobrażeniu , ani
w , ani w wyobrażeniu złożenia obu nie wystawiam sobie liczby  (że w dodawaniu obu
liczb powinienem గą sobie pomyśleć, o tym tu nie mówimy, bo w sąǳie analitycznym
o to గedynie choǳi, czy w wyobrażeniu podmiotu myślowo mieszczę istotnie orzeczenie).
Ale chociaż గest ono syntetycznym, to గest przecież tylko zdaniem గednostkowym. O ile
tu patrzy się tylko na syntezę గednorodnych szczegółów (గednostek), synteza dokonać się
może w గeden-గedyny sposób, గakkolwiek użycie tych liczb గest potem powszechne. Kiedy
powiadam: trzema iniami, z których dwie, razem wzięte, są większe od trzecieగ, daగe się
narysować tróగkąt; to mam tu గedynie czynność wytwórczeగ wyobraźni, która może kre-
ślić linie większe i mnieగsze oraz kazać się im zbiegać pod wszelakimi dowolnymi kątami.
Przeciwnie liczba  możliwą గest tylko w గeden-గedyny sposób, tak samo గak liczba , wy-
tworzona przez syntezę  z . Takie tedy zdania należy nazywać nie pewnikami (inaczeగ
bowiem byłoby ich nieskończenie wiele), lecz formułami liczbowymi.

Owa transcendentalna zasada matematyki zగawisk pozwala naszemu poznawaniu a
priori znacznie się rozszerzyć. Ona to bowiem గedynie sprawia, że czysta matematyka
z całą swą ścisłością daగe się stosować do przedmiotów doświadczenia, co bez teగ zasady
nie byłoby wcale గasnym samo przez się, owszem powodowało nieగedną గuż sprzeczność.
Zగawiska nie są wcale rzeczami samymi w sobie. Ogląd empiryczny గest możliwym tylko
za pomocą czystego (przestrzeni i czasu); co zatem mówi geometria o tym ogląǳie, waż-

¹¹⁰Wszystkie zjawiska zawierają… — ustęp od: „Wszystkie zగawiska (…)” do „(…) przestrzeń i czas w ogóle”
గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

¹¹¹równe dodane do równego lub od niego odjęte daje w wyniku także równe — Kant ma tu niewątpliwie na
myśli taki np. pewnik: . 𝑎 = 𝑏, 𝑎 + 𝑐 = 𝑏 + 𝑐; . 𝑎 = 𝑏, 𝑎 − 𝑐 = 𝑏 − 𝑐. Dlatego też użył w połączeniu
zdań wyrazu oder, bo wystawiał sobie గeden przypadek lub też drugi. (Obగaśnienie S. Dicksteina w liście do
tłumacza). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



nym గest także bezsprzecznie o tamtym, a takie wybiegi, గakoby przedmioty zmysłowe
nie zgaǳały się z prawidłami konstrukcగi w przestrzeni (np. nieskończoneగ poǳielności
linĳ lub kątów), muszą zamilknąć. Przez nie bowiem odmawia się przestrzeni, a z nią
zarazem całeగ matematyce — ważności przedmiotoweగ, i nie wie się గuż zgoła, dlaczego
i గak dalece ma być stosowana do zగawisk. Synteza obszarów przestrzennych i czasów,
గako istotneగ formy wszelkiego oglądania, గest tym, co umożliwia zarazem uగęcie zగawi-
ska, więc wszelkie zewnętrzne doświadczenie, a zatem wszelkie poznanie przedmiotów,
i co matematyka w czystym użyciu udowadnia co do tamtego, to z konieczności ważnym
గest i co do tego. Wszystkie przeciw temu zarzuty są to గeno szermowania [Chicanen]
mylnie pouczonego rozumu, który błędnie zamierza przedmioty zmysłowe oswoboǳić
od formalnego warunku zmysłowości naszeగ, i wyobraża గe, chociaż są గeno zగawiskami,
గako przedmioty same w sobie, dane rozsądkowi; w którym to razie nic by o nich poznać
nie było można syntetycznie a priori, a więc i za pomocą czystych poగęć o przestrzeni;
umieగętność zaś, to poగęcie określaగąca, mianowicie geometria, nie byłaby nawet możliwą.

) Antycypacగe spostrzegania
Zasadą ich గest: We wszystkich zjawiskach realność, będąca przedmiotem wrażenia, ma

wielkość intensywną, tj. pewien stopień¹¹².
DOWOǱENIE
Spostrzeganie గest to świadomość empiryczna tగ. taka, w któreగ గest równocześnie

wrażenie. Zగawiska, గako przedmioty spostrzegania, nie są czystymi (formalnymi tylko)
oglądami, గak przestrzeń i czas (gdyż te same w sobie nie mogą być spostrzegane). Za-
wieraగą zatem prócz oglądu గeszcze materie do గakiego bądź przedmiotu w ogóle (przez
co wyobrażamy sobie coś istnieగącego w przestrzeni lub w czasie), tగ. realność wrażenia,
a więc గedynie podmiotowe wyobrażenie, którego świadomymi stać się możemy stąd tyl-
ko, iż podmiot doznaగe na sobie ǳiałania, — i które odnosimy do przedmiotu w ogóle.
Otóż w przeగściu od świadomości empiryczneగ do czysteగ możliwa గest przemiana stopnio-
wa, gdy realność świadomości całkowicie znika a pozostaగe tylko formalna świadomość
(a priori) rozmaitych szczegółów w przestrzeni i czasie, a więc i synteza wytwarzania
wielkości wrażenia, od గego początku, czystego oglądu=, aż do గego dowolneగ wielkości.
A ponieważ wrażenie samo w sobie nie గest wcale wyobrażeniem przedmiotowym i nie
napotykamy w nim oglądu ani przestrzeni, ani czasu; przysługiwać mu przeto bęǳie nie
ekstensywna wprawǳie, ale zawsze గakaś wielkość (a to przez గego uగęcie, w którym świa-
domość empiryczna w pewnym czasie może uróść z niczego= do daneగ sobie miary), to
గest wielkość intensywna, odpowiednio do któreగ trzeba bęǳie wszystkim przedmiotom
spostrzegania, o ile ono zawiera w sobie wrażenie, przypisać wielkość intensywną, tగ. pe-
wien stopień wpływu na zmysł¹¹³.

Wszelkie poznanie, przez które mogę poznać i określić a priori to, co należy do pozna-
nia empirycznego, można, nazwać antycypacగą; i bezwątpienia w tym to znaczeniu używał
Epikur swego wyrażenia πρόληψις¹¹⁴. Ale ponieważ గest coś w zగawiskach, czego nigdy nie
poznaగemy a priori i co też zatem stanowi właściwą różnicę poznania empirycznego od
apriorycznego, mianowicie wrażenie (గako materia spostrzegania), więc wynika, że గego to
istotnie wcale antycypować nie można. Natomiast czyste określenia w przestrzeni i czasie,
zarówno co do kształtu, గak wielkości, moglibyśmy nazywać antycypacగami zగawisk, gdyż
one a priori wyobrażaగą to, cokolwiek a posteriori danym bywa w doświadczeniu. Przypu-
ściwszy atoli, że się coś przecie znaగduగe, co daగe się a priori poznać w owym wrażeniu గako
wrażeniu w ogóle (choćby గakieś poszczególne wrażenie nie zostało dane); zasługiwałoby
to w wyగątkowym గeno rozumieniu [im ausnehmenden Verstande] na nazwę antycypacగi;

¹¹²Zasadą ich jest: We wszystkich zjawiskach (…) — w pierwszym wydaniu: „Zasada, antycypuగąca wszystkie
spostrzeżenia గako takie, brzmi w ten sposób: We wszystkich zగawiskach wrażenie i ta realność, co mu w przed-
miocie odpowiada (realitas phaenomenon), ma wielkość intensywną, tగ. pewien stopień”. [przypis tłumacza]

¹¹³Spostrzeganie jest to świadomość empiryczna… — ustęp od: „Spostrzeganie గest to (…)” do: „(…) wpływu
na zmysł” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

¹¹⁴πρόληψις — według Epikura గest to ogólny obraz pamięciowy, trwaగący w nas, గest to przypominanie sobie
wielu గednorodnych spostrzeżeń przedmiotu: καθολικήν νόησιν, μνήμην του πολλάκις έξωθεν φανέντος, గak podaగe
Diogenes Laertios w ks. X, . Wyobrażenie to powstaగe w nas wówczas mianowicie, gdy używamy wyrazu,
którym się oznacza dany przedmiot. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



ǳiwnym się bowiem wydaగe, że się wyprzeǳa doświadczenie w tym właśnie, co dotyczy
గego materii, którą tylko z niego można zaczerpnąć. I tak się ma tu rzecz istotnie.

Uగęcie, za pomocą wrażenia గedynie, wypełnia tylko chwilę (గeżeli zwłaszcza nie bio-
rę pod uwagę koleగnego następstwa wielu wrażeń). Więc గako coś w zగawisku, czego
uగęcie nie గest wcale koleగny syntezą, idącą od części do całego wyobrażenia, nie ma
wcale wielkości ekstensywneగ; brak wrażenia w teగże chwili wyobrażałby గą గako pustą,
zatem=. Otóż tym, co w ogląǳie empirycznym odpowiada wrażeniu, గest realność (re-
alitas phaenomenon), co brakowi tegoż — przeczeniem=. Każde atoli wrażenie ulegać
może uszczupleniu, tak że może maleć, i tym sposobem powoli znikać. Stąd pomięǳy
realnością w zగawisku i przeczeniem istnieగe ciągła [nieprzerwana] łączność wielu moż-
liwych wrażeń pośrednich, których różnica mięǳy sobą గest wciąż mnieగsza od różnicy
mięǳy danym wrażeniem a zerem, czyli całkowitym przeczeniem. To znaczy: czynnik
realny w zగawisku ma zawsze గakąś wielkość, któreగ గednak nie znaగduగemy w uగęciu, gdy
to odbywa się przy pomocy wrażenia tylko w గedneగ chwili, a nie przy pomocy koleగneగ
syntezy wielu wrażeń, więc nie iǳie od części do całości, — ma zatem గakąś wielkość,
lecz nie ekstensywną.

Otóż tę wielkość, którą uగmuగemy tylko గako గednostkę, i w któreగ wielość tylko
przez przybliżenie do przeczenia= może być wyobrażona, nazywam wielkością inten-
sywną. A więc realność w zగawisku ma wielkość intensywną, tగ. pewien stopień. Jeśli
tę realność rozważa się గako przyczynę (czy to wrażenia, czy inneగ realności w zగawisku,
np. zmiany), to stopień realności గako przyczyny nazywa się momentem, np. momentem
ciężkości, a to dlatego, że stopień oznacza tu wielkość, któreగ uగęcie nie గest koleగne, lecz
chwilowe tylko. Ale to poruszam tutaగ mimochodem tylko, gdyż zaగmować się przyczy-
nowością nie mam గeszcze obecnie potrzeby.

I tak tedy każde wrażenie, więc i każda realność w zగawisku, గakkolwiek byłaby małą,
posiada pewien stopień, tగ. wielkość intensywną, mogącą wciąż గeszcze się uszczuplać,
i mięǳy realnością a przeczeniem గest ciągła łączność możliwych realności i możliwych
mnieగszych spostrzeżeń. Każda barwa, np. czerwona, ma pewien stopień, który గakkolwiek
byłby małym, nigdy nie గest naగmnieగszym; i tak też rzecz się ma wszęǳie z ciepłem,
z momentem ciężkości itd.

Własność wielkości szczegółowych, wedle któreగ żadna w nich część nie గest możli-
wie naగmnieగszą (żadna część nie గest poగedynczą), zowie się ich ciągłością [Continuität].
Przestrzeń i czas są to quanta continua [=wielkości ciągłe], gdyż żadna ich część nie mo-
że być daną bez zamknięcia గeగ w granice (punkty i chwile), a więc tak గeno, iż ta część
గest sama znowuż przestrzenią lub czasem. Przestrzeń zatem składa się tylko z obszarów
przestrzennych, czas — z czasów. Punkty i chwile są గeno granicami, tగ. mieగscami ich
ścieśnienia; mieగsca atoli wskazuగą zawsze z góry na owe oglądy, które maగą się ograniczyć
czyli określić, a z samych tylko mieగsc, గako ze składowych części, które by mogły być da-
ne గeszcze przed przestrzenią i czasem, niepodobna złożyć ani przestrzeni ani czasu. Takie
wielkości nazwać też można płynącymi [fliessende], ponieważ synteza (wyobraźni wytwór-
czeగ) w ich wytwarzaniu గest pochodem w czasie, którego ciągłość zwykło się oznaczać
zwłaszcza wyrażeniem płynienia (upływu).

Wszystkie zగawiska w ogóle są to zatem wielkości ciągłe, czy to według ich oglądu,
గako ekstensywne, czy też według spostrzeżenia tylko (wrażenia, a stąd realności), గa-
ko intensywne wielkości. Jeżeli synteza rozmaitych szczegółów zగawiska przerywa się, to
bęǳiemy mieli nagromaǳenie [Aggregat] wielu zగawisk, nie zaś zగawisko we właściwym
znaczeniu గako quantum; nagromaǳenie bowiem powstaగe nie wskutek samego dokony-
wania wytwórczej syntezy pewnego roǳaగu, lecz wskutek powtarzania ciągle przerywaneగ
syntezy. Kiedy  talarów nazywam pewnym quantum pienięǳy, to używam teగ nazwy
o tyle słusznie, że rozumiem przez to zawartość grzywny czystego srebra, która గest bądź
co bądź wielkością ciągłą, gǳie żadna część nie గest naగmnieగszą, lecz każda część mo-
głaby wytworzyć kawałek pieniężny, który by zawierał w sobie zawsze materię do గeszcze
mnieగszych. Ale గeżeli przez ową nazwę rozumiem  okrągłych talarów, గako tyleż monet
(bez względu na to, గaka w nich గest zawartość srebra), to niestosownie nazywam to గa-
kimś quantum talarów, lecz muszę గe mianować nagromaǳeniem [agregatem] tగ. pewną
liczbą pienięǳy. A ponieważ podstawą wszelkieగ liczby గest గednostka, więc zగawisko గako
గedność గest pewnym quantum, a గako takie గest zawsze czymś ciągłym [continuum].

  Krytyka czystego rozumu 



Jeżeli tedy wszystkie zగawiska, rozważane czy to గako ekstensywne czy గako intensyw-
ne, są wielkościami ciągłymi, to i zdanie, że wszelka też zmiana (przeగście గakieగś rzeczy
z గednego stanu w inny) గest ciągłą, łatwo by tu udowodnić z matematyczną oczywisto-
ścią, gdyby przyczynowość zmiany w ogóle nie leżała całkowicie poza granicami filozofii
transcendentalneగ i nie domagała się zasad empirycznych. Bo że గest możliwą గakaś przy-
czyna, co by zmieniała stan rzeczy, tగ. czyniła గe odwrotnikiem pewnego danego stanu,
o tym rozsądek nie daగe nam a priori żadneగ wiadomości, nie tylko dlatego, że zgoła nie
poగmuగe możliwości takieగ (gdyż teగ గedni brak nam w wielu poznaniach a priori), lecz
i dlatego, że zmienność dotyka pewnych గeno określeń zగawisk, o గakich doświadczenie
గedynie pouczyć może, gdy tymczasem గeగ przyczyna mieści się w czynniku niezmiennym.
A ponieważ nie mamy tu nic przed sobą, czym byśmy posłużyć się mogli, prócz czystych
zasadniczych poగęć wszelkiego możliwego doświadczenia, w których nie powinno być
nic empirycznego; to, by nie naruszyć గedności systematu, nie możemy tu wyprzeǳać
ogólnego przyrodoznawstwa, opartego na pewnych zasadniczych doświadczeniach.

Mimo to nie brak nam dowodów wielkiego wpływu, గaki ma ta nasza zasada, — w an-
tycypowaniu spostrzeżeń i w dopełnianiu nawet ich niedostatku tak dalece, że przecina
ona drogę wszystkim mylnym wnioskom, గakie by stąd wyciągnąć chciano.

Jeżeli wszelka realność w spostrzeżeniu ma pewien stopień, mięǳy którym a prze-
czeniem znaగduగą się nieskończone schody coraz to mnieగszych stopni, a గednak każdy
zmysł musi mieć pewien określony stopień odbierania wrażeń; więc గest niemożliwym
żadne spostrzeżenie, a zatem i żadne doświadczenie, które by wykazywało całkowity brak
wszelkiego realnego czynnika w zగawisku, czy to bezpośrednio czy pośrednio (గakimi
bądź wykrętasami we wnioskowaniu), tగ. z doświadczenia nie można nigdy wyciągnąć
dowodu o pusteగ przestrzeni albo o pustym czasie. Bo po pierwsze, całkowitego braku
czynnika realnego w ogląǳie zmysłowym nie można nawet spostrzec, a po wtóre, nie
można go wywnioskować z żadnego poszczególnego zగawiska ani z różnicy stopnia గe-
go realności, czyli nie wolno go nigdy przyగąć dla wyగaśnienia zగawiska. Bo chociaż cały
ogląd pewneగ przestrzeni lub czasu గest na wskroś realny, tగ. żadna ich część nie గest pusta,
to przecie, ponieważ każda realność ma swóగ stopień, który wobec niezmienioneగ wiel-
kości ekstensywneగ zగawiska może poprzez niezliczone schody maleć aż do nicestwa (do
pustki), muszą istnieć nieskończenie rozmaite stopnie, którymi by się wypełniały prze-
strzeń i czas, a wielkość intensywna musi móc być w rozmaitych zగawiskach mnieగszą lub
większą, గakkolwiek wielkość ekstensywna oglądu pozostaగe గednakową.

Podamy na to przykład. Prawie wszyscy przyrodoznawcy, spostrzegaగąc wielką różnicę
ilości materii różnego roǳaగu w teగ sameగ obగętości (గuż to wskutek momentu ciężko-
ści czyli wagi, గuż to wskutek momentu oporu względem innych ruchomych materii),
wnioskuగą z tego గednogłośnie, że obగętość ta (wielkość ekstensywna zగawiska) musi być
we wszystkich materiach pustą, lubo w rozmaiteగ mierze. Ale któremuż z tych po więk-
szeగ części matematycznych i mechanicznych przyrodników przyszłoby kiedy na myśl, że
ten swóగ wniosek oparli గedynie na założeniu metafizycznym, którego tak niby barǳo
unikaగą? przyగmuగąc, że czynnik realny w przestrzeni (nie chciałbym go nazwać nieprze-
nikliwością lub ciężarem, bo to są poగęcia empiryczne) wszędy jest jednakowy i daగe się
wyróżnić tylko według wielkości ekstensywnej, tగ. według mnogości. Temu założeniu, ku
któremu nie mogli mieć żadneగ podstawy doświadczalneగ, które zatem గest tylko metafi-
zyczne, przeciwstawiam dowód transcendentalny, który nie zamierza wprawǳie wyగaśnić
różnicy w wypełnianiu przestrzeni, ale całkowicie usuwa rzekomą konieczność owego
założenia, iż wspomnianeగ różnicy nie można wyగaśnić inaczeగ, గak tylko przez przyగęcie
pustych przestrzeni, — i ma tę zaletę, że przynaగmnieగ użycza rozsądkowi swobody po-
myślenia sobie oweగ różnicy w inny sposób, gdyby dla wyగaśnienia przyrody konieczną
się okazała గakaś hipoteza. Wiǳimy bowiem, że chociażby గednakowe przestrzenie wy-
pełnione były całkowicie różnorodnymi materiami tak, iż w żadnym z dwu nie byłoby
punktu, w którym by nie można było odnaleźć obecności materii; to przecież każdy czyn-
nik realny posiada, przy teగ sameగ గakości, pewien stopień (oporu czyli ważenia), który
bez zmnieగszenia wielkości ekstensywneగ czyli mnogości może maleć w nieskończoność,
zanim przeగǳie w pustkę i zniknie. I tak గakieś zgęszczenie, wypełniaగące pewną prze-
strzeń, np. ciepło, i w takiż sposób każda inna realność (w zగawisku), nie pozostawiaగąc
wcale pustą by naగmnieగszeగ nawet cząstki przestrzeni teగ, może w stopniach swoich maleć

  Krytyka czystego rozumu 



w nieskończoność, a przecież tymi mnieగszymi stopniami tak samo wypełniać, గak więk-
szymi — inne zగawiska. Zamiarem moim nie గest tu zgoła utrzymywać, że tak istotnie
rzecz się ma z różnorodnymi materiami, według ich ciężaru właściwego, lecz tylko do-
wieść z zasady czystego rozsądku, iż przyroda spostrzeżeń naszych umożliwia taki sposób
obగaśnienia, i że mylnie przyగmuగą czynnik realny zగawiska za గednakowy co do stopnia,
a za różny tylko co do nagromaǳenia [Aggregation] i గego wielkości ekstensywneగ, oraz
że to twierǳą గakoby na mocy zasady rozsądku a priori.

Wszelako ta antycypacగa spostrzeżenia dla badacza, obytego z rozmyślaniem trans-
cendentalnym i przez to trzymaగącego się na ostrożności, ma zawsze w sobie coś rażącego
i buǳi w teగ mierze pewną wątpliwość, గakoby rozsądek mógł antycypować takie synte-
tyczne zdania, గakim గest zdanie o stopniu wszelkieగ realności w zగawiskach, a więc i zdanie
o możliwości różnicy wewnętrzneగ wrażenia samego, choć się usunie na bok empiryczną
గego గakość; stąd warto zaగąć się గeszcze rozwiązaniem pytania: గakim sposobem może tu
rozsądek orzekać syntetycznie a priori o zగawiskach, i antycypować గe w tym nawet, co
właściwie i గedynie గest empirycznym, mianowicie co dotyczy wrażenia.

Jakość wrażenia గest zawsze tylko empiryczna i nie może być zgoła wyobrażona a priori
(np. barwy, smak itd.) Atoli czynnik realny, odpowiadaగący wrażeniom w ogóle, w prze-
ciwieństwie do przeczenia= 0, wyobraża tylko coś, czego poగęcie mieści w sobie byt,
i oznacza గeno syntezę w empiryczneగ świadomości w ogóle. Mianowicie w zmyśle we-
wnętrznym świadomość empiryczna może się wznosić od  do każdego wyższego stopnia,
tak że wielkość ekstensywna oglądu (np. oświetlona powierzchnia) wzbuǳa równie wiel-
kie wrażenie, గak nagromaǳenie [Aggregat] wielu innych (słabieగ oświetlonych) razem.
Można więc całkiem nie zważać na ekstensywną wielkość zగawiska, a గednak przy samym
tylko wrażeniu w గedneగ chwili wyobrazić sobie syntezę równomiernego wzmagania się
od zera aż do daneగ empiryczneగ świadomości. A zatem wszystkie wrażenia, గako takie,
dane bywaగą wprawǳie tylko a posteriori, ale ich właściwość, że maగą pewien stopień,
można poznać a priori. Rzecz godna zastanowienia, że co wielkości w ogóle możemy
poznać a priori tylko గedną-గedyną jakość, mianowicie ciągłość, a co do wszelkieగ గakości
(czynnika realnego zగawisk) nic więceగ a priori prócz intensywnej wielkości, mianowicie, że
maగą pewien stopień, wszystko inne pozostawia się doświadczeniu.

) Analogie doświadczenia
Zasadą ich గest: Doświadczenie możliwym jest tylko wskutek wyobrażenia o koniecznym

powiązaniu z sobą wrażeń¹¹⁵.
DOWOǱENIE
Doświadczenie గest poznawaniem empirycznym, tగ. poznawaniem, określaగącym przed-

miot za pomocą spostrzeżeń. Jest ono zatem syntezą spostrzeżeń, która nie గest sama
zawarta w spostrzeganiu, lecz zawiera w sobie syntetyczną గednię rozmaitych szczegó-
łów w świadomości, stanowiącą czynnik istotny poznania przedmiotów zmysłowych tగ.
doświadczenia (nie tylko oglądu lub wrażenia zmysłowego). Otóż w doświadczeniu, spo-
strzeżenia przyłączaగą się do siebie przypadkowo tylko, tak że konieczność ich powiąza-
nia nie widnieగe, ani widnieć nie może z samychże spostrzeżeń, gdyż uగęcie గest tylko
zestawieniem rozmaitych szczegółów zmysłowego oglądu, ale nie napotyka się w nim
wyobrażenia o konieczności połączonego istnienia zగawisk, zestawionych ze sobą przez
nie, w przestrzeni i czasie. Ale ponieważ doświadczenie గest poznaniem przedmiotów za
pomocą spostrzeżeń; więc ma być w nim wyobrażony stosunek w istnieniu rozmaitości,
nie tak గak ona zestawiona bywa w czasie, ale గak గest w czasie przedmiotowo, a czasu
samego nie można spostrzegać; zatem określenie istnienia przedmiotów w czasie może
się dokonać గedynie przez połączenie w czasie w ogóle, czyli tylko przez łączące a prio-
ri poగęcia. A że te zawsze prowaǳą za sobą zarazem konieczność, więc doświadczenie
możliwym గest tylko w skutek wyobrażenia o koniecznym powiązaniu spostrzeżeń¹¹⁶.

¹¹⁵Zasadą ich jest: Doświadczenie możliwym jest (…) — w pierwszym wydaniu: „Ogólna zasada ich గest:
Wszystkie zగawiska, co do swego istnienia, zależne są a priori od prawideł określenia ich stosunku wzaగem-
nego w czasie”. [przypis tłumacza]

¹¹⁶Doświadczenie jest poznawaniem empirycznym (…) — ustęp od: „Doświadczenie గest poznawaniem (…)”
do: „(…) o koniecznym powiązaniu spostrzeżeń” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Trzy sposoby [modi] czasu są to: trwałość, następstwo i współistnienie [Zugleichsein]. Stąd
trzy prawidła wszelkich stosunków czasowych w zగawiskach, wedle których to prawideł
istnienie każdego ze zగawisk można określić co do గedności wszelkiego czasu, wyprzeǳą
wszelkie doświadczenie i możliwym గe dopiero uczynią.

Ogólna zasada wszystkich trzech analogii polega na konieczneగ jedności apercepcగi ze
względu na wszelką możliwą empiryczną świadomość (spostrzeżenie) w każdym czasie;
zatem, ponieważ tamta గest podstawą a priori, na syntetyczneగ గedności wszelkich zగawisk
wedle ich stosunku w czasie. Pierwotna bowiem apercepcగa odnosi się do zmysłu we-
wnętrznego (ogółu wszystkich wyobrażeń), a to a priori do గego formy, tగ. do stosunku
urozmaiconeగ empiryczneగ świadomości w czasie. W pierwotneగ apercepcగi ma być tedy
zగednoczona cała ta rozmaitość, według swych stosunków czasowych; gdyż orzeka to a
priori transcendentalna ich గedność, od któreగ zależy wszystko, co do mego (tగ. mego గed-
nolitego) poznania winno się liczyć, a więc co może stać się dla mnie przedmiotem. Ta
syntetyczna jedność w stosunku czasowym wszelkich spostrzeżeń, określona a priori, గest
więc prawem orzekaగącym, że wszystkie empiryczne określenia czasu muszą się stoso-
wać do prawideł ogólnego określenia czasu; analogie zaś doświadczenia, o których teraz
rozprawiać mamy, winny być takimi prawidłami.

Zasady te maగą w sobie to szczególnego, że rozważaగą nie zగawiska i nie syntezę ich
empirycznego oglądu, lecz tylko istnienie i ich stosunek wzaగemny ze względu na to ich
istnienie. Otóż sposób, w గaki coś w zగawisku się uగmuగe, może być a priori tak określony,
że prawidło గego syntezy zdoła zarazem dać a priori ten ogląd w każdym nasuwaగącym się
empirycznym przykłaǳie, t. గ, wydobyć go stamtąd. Istnienie atoli zగawisk nie może zostać
poznane a priori, a chociaż na teగ droǳe moglibyśmy doగść do wywnioskowania గakiegoś
istnienia, nie poznalibyśmy go గednak గako określone, tగ. nie moglibyśmy antycypować
tego, czym గego empiryczny ogląd różni się od innych.

Dwie poprzednie zasady, nazwane przeze mnie matematycznymi ze względu na to,
że uprawniaగą zastosowanie matematyki do zగawisk, rozciągały się na zగawiska co do ich
możliwości tylko i uczyły, గak mogły według prawideł syntezy matematyczneగ powstawać
zగawiska zarówno co do swego oglądu, గak i co do realnego czynnika w ich spostrzega-
niu; stąd zarówno przy గednym, గak przy drugim mogą być użyte ilości liczbowe a wraz
z nimi określenie zగawiska గako wielkości. I tak np. mogę stopień wrażeń światła słonecz-
nego złożyć z గakich  oświetleń księżycowych i podać go określonym a priori, tగ.
skonstruować. Stąd tamte zasady możemy nazwać ustawodawczymi [constitutive].

Zupełnie inaczeగ musi się mieć rzecz z tymi, które maగą a priori podciągnąć pod pra-
widła istnienie zగawisk. Ponieważ bowiem nie da się ono skonstruować, więc rozciągać
się one będą గedynie na stosunek istnienia i nie mogą wydać wcale innych zasad గak
tylko kierownicze [regulative]. Niepodobna tu więc myśleć ani o pewnikach, ani o anty-
cypacగach; ale, kiedy dane nam గest గakieś spostrzeżenie w pewnym stosunku czasowym
do innego (choć nieokreślonego), to nie można powieǳieć a priori, jakie to inne i jak
wielkie spostrzeżenie, lecz tylko, గak ono co do istnienia, w tym sposobie [modus] czasu,
połączone గest koniecznie z tamtym. W filozofii analogie znaczą coś barǳo odmiennego
niż to, co przedstawiaగą w matematyce. W teగ są to formuły, orzekaగące równość dwu
stosunków wielkościowych i są zawsze ustawodawczymi, tak że gdy są dane trzy człony
proporcగi, to dany గest గuż przez to i czwarty, tగ. może być skonstruowany. W filozofii zaś
analogia గest równością nie dwu ilościowych, lecz jakościowych stosunków, gǳie z trzech
danych członów mogę tylko poznać i a priori podać stosunek do czwartego, ale nie ten
czwarty człon sam; posiadam wszakże prawidło do szukania tego człona w doświadczeniu
i cechę odnalezienia go w nim. Analogia doświadczenia bęǳie więc tylko prawidłem,
wedle którego ze spostrzeżeń ma wyniknąć గedność doświadczenia (nie spostrzeżenie sa-
mo గako ogląd empiryczny w ogóle); a గako zasada przedmiotów (zగawisk) mieć bęǳie
ważność nie ustawodawczą, lecz kierowniczą tylko. Toż samo powie się również o po-
stulatach empirycznego myślenia w ogóle, dotyczących i syntezy gołego oglądu (formy
zగawiska) i spostrzegania (materii zగawiska) i doświadczenia (stosunku tych spostrzeżeń),
mianowicie, że są one tylko zasadami kierowniczymi i różnią się od matematycznych,
będących ustawodawczymi, nie co do pewności wprawǳie, zaręczoneగ i గednym i drugim
apriorycznie, lecz co do roǳaగu oczywistości, tగ. co do ich czynnika oglądowego (a więc
i co do unaocznienia).

  Krytyka czystego rozumu 



Ale cośmy przy wszystkich zasadach syntetycznych zaznaczyli, to i tu szczególnieగ
trzeba uwydatnić, a mianowicie, że analogie te maగa znaczenie i ważność nie గako zasady
transcendentalnego¹¹⁷, lecz tylko empirycznego użycia rozsądku, a więc mogą być dowie-
ǳione wyłącznie గako takie, że zatem zగawiska powinny być podciągane nie pod kategorie
wprost, lecz tylko pod ich schematy. Albowiem, gdyby przedmioty, do których by miały
być stosowane te zasady, były rzeczami samymi w sobie, to niepodobieństwem byłoby co-
kolwiek w nich poznać a priori syntetycznie. Otóż są to przecież tylko zగawiska, których
dokładne poznanie, na czym wszystkie zasady aprioryczne ostatecznie muszą zakończyć,
stanowi wyłącznie możliwe doświadczenie; a więc celem tych zasad nie może być co in-
nego గak tylko uwarunkowanie గedności poznania empirycznego w syntezie zగawisk, a tę
pomyśleć można గeno w schemacie czystego poగęcia rozsądkowego; గeగ zaś గedność, గako
syntezy w ogóle, doprowaǳa do skutku kategoria, żadnym zmysłowym warunkiem nie
ścieśniona. A więc za pomocą tych zasad uprawnieni bęǳiemy składać zగawiska, tylko
według analogii, z logiczną i ogólną గednością poగęć, a stąd w sameగże zasaǳie posłu-
giwać się wprawǳie kategorią, lecz w wykonaniu (w zastosowaniu do zగawisk) położyć
obok schemat గeగ, niby klucz do గeగ użycia, zamiast tegoż użycia samego a raczeగ zamiast
kategorii, గako ścieśniaగący warunek, pod nazwą formuły గeగ użytkowania.

A. Pierwsza analogia. Zasada trwałości substancji
Wobec wszelkiej przemiany zjawisk substancja trwa, a jej ilość [Quantum] ani się po-

mnaża ani maleje w przyroǳie¹¹⁸.
DOWOǱENIE
Wszystkie zగawiska są w czasie, w którym, గako podścielisku [Substrat] (గako trwałeగ

formie oglądu wewnętrznego), గedynie wyobrażona być może zarówno spółbytność [గedno-
czesność, Zugleschsein] గak i następstwo [Folge]. Czas zatem, w którym ma być pomyślana
wszelka przemiana zగawisk, pozostaగe i nie zmienia się, ponieważ గest tym, w czym mo-
że być wyobrażone następstwo po sobie i spółbytność tylko గako ich określenia. Otóż
czas sam przez się nie może być spostrzegany. A więc w przedmiotach spostrzegania, tగ.
w zగawiskach, musi się znaగdować podścielisko, wyobrażaగące czas w ogóle i umożliwia-
గące spostrzeganie wszelkieగ przemiany czy గednoczesności przez stosunek zగawisk do nieగ
w uగęciu. Podścieliskiem zaś wszelkieగ realności, tగ. tego, co należy do istnienia rzeczy,
గest substancja, wobec któreగ wszystko, co należy do istnienia, może być pomyślane tylko
గako określenie. A zatem czynnikiem trwałym, w stosunku do którego mogą być గedynie
określone wszystkie stosunki czasowe zగawisk, గest substancగa w zగawisku, tగ. realność గe-
go, co గako podścielisko wszelkieగ przemiany pozostaగe zawsze tym samym. A ponieważ
ta w istnieniu nie może się przemieniać, więc గeగ ilość [Quantum] w przyroǳie nie może
się ani pomnażać, ani maleć¹¹⁹.

Nasze ujęcie rozmaitości zగawiska గest zawsze koleగne, a zatem zawsze przemienne.
Przy గego గedynie pomocy nie możemy nigdy określić, czy ta rozmaitość, గako przedmiot
doświadczenia, istnieగe równocześnie czy też następuగe po sobie, గeżeli podstawy గeగ nie
stanowi coś, co jest zawsze, tగ. coś stałego i trwałego, czego wszelka przemiana i గedno-
czesność są po prostu sposobami tylko (modi czasu) istnienia czynnika trwałego. Jedynie
więc w tym czynniku trwałym możliwe są stosunki czasowe (bo współbytność i koleగ-
ność są గedynymi stosunkami w czasie), tగ. czynnik trwały గest podścieliskiem samegoż
empirycznego wyobrażenia o czasie, గedynie umożliwiaగącym wszelkie określenie czaso-
we. Trwałość wyraża w ogóle czas గako ustawiczny współzależnik [corrrelatum] wszelkiego
istnienia zగawisk, wszelkieగ przemiany i wszelkich okoliczności. Bo przemiana nie dotyka
samego czasu, tylko zగawisk w czasie (tak గak గednoczesność nie గest sposobem [modus]
samego czasu, gdyż w nim części nie są równoczesne, lecz wszystkie idą po sobie). Gdyby
się chciało przypisać samemu czasowi następstwo po sobie, to trzeba by sobie pomyśleć
గeszcze inny czas, w którym by to następstwo było możliwe. Jedynie tylko wskutek czyn-

¹¹⁷transcendentalnego (…) użycia — właściwie: transcendentnego. [przypis tłumacza]
¹¹⁸Wobec wszelkiej przemiany zjawisk substancja trwa (…) — w pierwszym wydaniu: „Wszystkie zగawiska

zawieraగą coś trwałego (substancję) గako przedmiot sam, a coś przemiennego గako గego tylko określenie, tగ. sposób,
w గaki przedmiot istnieగe”. [przypis tłumacza]

¹¹⁹Wszystkie zjawiska są w czasie (…) — zamiast ustępu: „Wszystkie zగawiska są w czasie (…)” do „(…) ani
maleć” w pierwszym wydaniu są zdania następne: „Wszystkie zగawiska są w czasie. Ten może określać stosunek
w ich istnieniu dwoగakim sposobem: albo o ile następują po sobie, albo o ile są równocześnie. Ze względu na
pierwsze rozważamy czas గako kolej czasu, ze względu na drugie — గako zakres czasu”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



nika trwałego osiąga istnienie w rozmaitych częściach kolei czasu po sobie గakąś wielkość,
którą nazywamy trwaniem [Dauer]. Bo w samym గeno następstwie istnienie ciągle znika
i zaczyna się, i nigdy nie ma naగmnieగszeగ wielkości. Bez tego zatem czynnika trwałego
nie ma zgoła stosunku czasu. Atoli czas sam przez się nie może być spostrzegany, więc ten
czynnik trwały w zగawiskach గest podścieliskiem wszelkiego określenia czasowego, a za-
tem i warunkiem możliwości wszelkieగ syntetyczneగ గedni spostrzeżeń, tగ. doświadczenia,
i w tym trwałym czynniku wszelkie istnienie i wszelka przemiana w czasie może być
tylko uważana za sposób [modus] istnienia tego, co powstaగe i trwa. A więc we wszyst-
kich zగawiskach czynnik trwały గest samymże przedmiotem, tగ. substancగą (phaenomenon);
wszystko zaś, co się przemienia lub przemieniać się może, należy గeno do sposobu, w గaki
ta substancగa czy substancగe istnieగą, a zatem do ich określeń.

Sąǳę, że po wszystkie czasy nie tylko filozof, lecz nawet zwykły zdrowy rozsądek
przyగmował i zawsze też niewątpliwie przyగmować bęǳie tę trwałość, గako podścielisko
wszelkieగ przemiany zగawisk, tylko że filozof wyraża się o tym w sposób trochę barǳieగ
określony, mówiąc: wobec wszystkich zmian w świecie, substancja trwa, a zmieniaగą się
గeno przypadłości. Nigǳie atoli nie napotykam próby nawet dowodu na to tak syntetycz-
ne zdanie; rzadko też kładą గe na czele, co mu przecież przystoi, czystych i całkowicie
a priori ustalonych praw przyrody. Istotnie zdanie, że substancగa గest trwałą, brzmi tau-
tologicznie. Tylko ta trwałość bowiem గest powodem, dla którego kategorię substancగi
stosuగemy do zగawiska, i trzeba było by dowoǳić, że we wszelkich zగawiskach గest coś
trwałego, przy którym zmienność గest tylko określeniem గego istnienia. A ponieważ do-
wodu takiego nie można nigdy przeprowaǳić dogmatycznie, tగ. z poగęć, gdyż dotyczy on
syntetycznego zdania a priori, i nigdy nie pomyślano o tym, że takie zdania ważne być
mogą గedynie w odniesieniu do możliwego doświadczenia, a więc i dowieść ich można
tylko przez wywód możliwości tegoż doświadczenia; to nie ǳiw, że go przy wszelkim
doświadczeniu brano wprawǳie za podstawę (bo czuగe się గego potrzebę wobec poznania
empirycznego), ale nigdy go nie dowoǳono.

Zapytano pewnego filozofa: ile waży dym? On odpowieǳiał: od wagi spalonego
drewna odeగmĳ wagę pozostałego popiołu, a bęǳiesz miał wagę dymu. Z góry więc
przyగmował గako rzecz niezaprzeczoną, że materia (substancగa) nawet w ogniu nie ginie,
tylko గeగ forma doznaగe odmiany. Podobnież zdanie: z niczego nic nie powstaగe, było
tylko innym wnioskiem z zasady trwałości, albo raczeగ stałego istnienia podmiotu wła-
ściwego — w zగawiskach. Bo గeżeli to w zగawisku, co się chce nazwać substancగą, ma
być właściwym podścieliskiem wszelkiego określenia czasowego, to tym గedynie i wy-
łącznie powinno móc być określone zarówno wszelkie istnienie w czasie ubiegłym, గak
i przyszłym. Stąd pewnemu zగawisku dlatego గeno możemy dać nazwę substancగi, że przyగ-
muగemy గeగ byt we wszelkim czasie, czego wyrazem: trwałość, nie uwydatniamy nawet
należycie, bo on głównie odnosi się do przyszłości. Ale że wewnętrzna konieczność trwa-
nia nadal గest nieodǳielnie złączona z koniecznością ciągłego istnienia i w przeszłości,
więc wyraz ten niech pozostanie. Gigni de nihilo nihil, in nihilum nil posse reverti (=nic
nie może roǳić się z niczego, ani też w nic się obracać] oto dwa zdania, złączone z so-
bą przez starożytnych nierozǳielnie, a które teraz niekiedy rozǳielaగą w skutek złego
ich rozumienia, bo sobie wyobrażaగą, iż zdania te rozciągaగą się na rzeczy same w sobie,
i że pierwsze z nich byłoby గakoby przeciwne zależności świata od przyczyny naగwyższeగ
(nawet co do గego substancగi); ale troska to niepotrzebna, gdyż mówi się tutaగ గeno o zగa-
wiskach na polu doświadczenia, którego గedność nigdy nie byłaby możliwa, gdybyśmy
przyznali, że powstaగą wciąż nowe rzeczy (co do substancగi). Wówczas bowiem odpadło-
by to, co wyłącznie może wyobrażać గedność czasu, mianowicie tożsamość podścieliska,
przy któreగ wyłącznie wszelka przemiana ma గedność nieprzerwaną. A ta trwałość గest po
prostu tylko dla nas sposobem wyobrażania sobie istnienia rzeczy (w zగawisku).

Określenia substancగi, nie będące niczym innym గeno szczególnymi sposobami గeగ
istnienia, zowią się przypadłościami. Są one zawsze realne, gdyż dotyczą istnienia substancగi
(przeczenia są to గedynie określenia, wyrażaగące niebyt czegoś w substancగi). Jeżeli tedy
temu czynnikowi realnemu w substancగi przyznaగe się osobne istnienie (np. ruchowi, గako
przypadłości materii), to istnienie to zowie się inherencją, w różnicy od istnienia substancగi,
które zowią subsystencją. Z tego గednak wypływa dużo nieporozumień; dokładnieగ więc
i trafnieగ się powie, gdy się oznaczy przypadłość tylko గako sposób, w który substancగa

  Krytyka czystego rozumu 



określona గest dodatnio (twierǳąco — positiv]. Jednakowoż, ǳięki warunkom logicznego
użycia rozsądku naszego, nieuchronną గest rzeczą గakby odǳielać to, co może się zmieniać
w istnieniu substancగi, kiedy sama substancగa pozostaగe niezmieniona, i rozpatrywać to
w stosunku do właściwego czynnika trwałego i zasadniczego [das Radicale]; stąd też i ta
kategoria mieści się w rubryce stosunków, więceగ గako ich uwarunkowanie, aniżeli iżby
sama zawierała గakiś stosunek.

Na teగ trwałości opiera się także sprostowanie poగęcia zmiany. Powstawanie i ginienie
nie są zmianami tego, co powstaగe lub ginie. Zmiana గest to sposób istnienia, następuగący
po innym sposobie istnienia tegoż samego przedmiotu. Stąd wszystko, co się przemie-
nia, గest trwającym, a tylko గego stan się odmienia. A ponieważ ta odmiana dotyczy tylko
określeń, które mogą ustać lub też na nowo się zacząć, możemy więc użyć wyrażenia,
wydaగącego się trochę paradoksalnym: tylko czynnik trwały (substancగa) ulega przemia-
nie; czynnik za ruchomy [das Wandelbare] nie doznaగe wcale przemiany (przeinaczenia
[Veränderung], lecz odmiany koleగneగ [Wechsel], gdyż గedne określenia ustaగą, a drugie
się zaczynaగą.

Przemianę tedy można spostrzec tylko w substancగach, a powstawanie i ginienie sa-
mo przez się, gdy nie dotyczy określenia గeno czynnika trwałego, nie może być zgoła
możliwym spostrzeżeniem, gdyż właśnie ten czynnik trwały możliwym czyni wyobra-
żenie o przeగściu z గednego stanu w drugi, i z niebytu do bytu, które zatem poznane
być mogą empirycznie tylko గako koleగno odmieniaగące się określenia tego, co pozostaగe
niezmiennym. Jeżeli przyzwolicie, że coś wprost bytować zaczyna, to musicie mieć గakąś
chwilę czasu, kiedy tego nie było. Ale do czegóż గą przyczepicie, గeśli nie do tego, co గuż
istnieగe? Bo pusty czas, który by to wyprzeǳał, nie గest wcale przedmiotem spostrzega-
nia; a గeżeli to powstawanie zwiążecie z rzeczami, które wprzód były i trwałą aż do tego,
co powstaగe, to to drugie było గeno określeniem pierwszego, గako czynnika trwałego. Tak
też గest i z ginieniem; ono bowiem przypuszcza z góry empiryczne wyobrażenie czasu,
kiedy గakieś zగawisko గuż nie istnieగe.

Substancగe (w zగawisku) są podścieliskami wszelkich określeń czasowych. Powstawa-
nie గednych a ginienie drugich z pomięǳy nich zniosłoby గedyny warunek empiryczneగ
గedności czasu, a zగawiska odnosiłyby się wtedy do dwoగakiego czasu, w którym by upły-
wało obok siebie istnienie, co గest niedorzecznością. Bo గest jeden tylko czas, w którym
wszystkie różne czasy muszą być wstawiane nie razem, lecz tylko koleగno po sobie.

A zatem trwałość గest koniecznym warunkiem, గedynie dozwalaగącym określić w moż-
liwym doświadczeniu wszystkie zగawiska గako rzeczy czyli przedmioty. Jakim zaś గest em-
piryczny sprawǳian teగ konieczneగ trwałości a z nią i substancగalności zగawisk, o tym
dalszy ciąg da nam sposobność powieǳieć, co potrzeba.

B. Druga analogia. Zasada kolei czasu według praw przyczynowości
Wszystkie przemiany dokonywają się według prawa powiązania przyczyny ze skutkiem¹²⁰.
DOWOǱENIE
(Poprzednia zasada wykazała, że wszystkie zగawiska kolei czasu razem są tylko prze-

mianami, tగ. koleగnym bytem i niebytem określeń substancగi, która trwa; więc bytem
sameగże substancగi, następuగącym po గeగ niebycie, lub గeగ niebytem, następuగącym po by-
cie, innymi słowy, że powstawania i ginienia sameగ substancగi wcale niema. Zasadę tę
można by też w ten sposób wyrazić: Wszelka odmiana (kolejność) zjawisk jest tylko prze-
mianą [przeinaczeniem]; gdyż powstawanie i ginienie substancగi nie są గeగ przemianami,
bo poగęcie przemiany przyగmuగe z góry tenże sam podmiot z dwoma przeciwnymi okre-
śleniami గako istnieగący, a więc i trwaగący. — Po tym ostrzeżeniu następuగe dowoǳenie).

Spostrzegam, że zగawiska następuగą po sobie, tగ. że w గakimś czasie istnieగe pewien
stan rzeczy, którego odwrotnik istniał w stanie poprzednim. Łączę zatem właściwie dwa
spostrzeżenia w czasie. Otóż połączenie nie గest bynaగmnieగ ǳiełem samego గeno zmysłu
i oglądu, lecz wytworem syntetyczneగ właǳy wyobraźni, określaగąceగ zmysł wewnętrzny
pod względem stosunku czasowego. Dwa wspomniane stany może ona złączyć dwoగa-
kim sposobem, tak żeby albo గeden albo drugi wyprzeǳał w czasie: bo czas sam w sobie
nie może być spostrzeganym i w odniesieniu do niego nie może być określonym గakoby

¹²⁰Wszystkie przemiany dokonywają się według prawa powiązania przyczyny ze skutkiem — w pierwszym wy-
daniu: „Zasada tworzenia [Grundsatz der Erzeugung]. Wszystko, co się ǳieగe (zaczyna być), uprzeǳa z góry,
że istnieగe coś, po czym ono następuగe, wedle pewnego prawidła”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



empirycznie w przedmiocie to, co poprzeǳa i co następuగe. Jestem więc tylko świadom,
że wyobraźnia moగa umieszcza గedno wpierw, drugie potem, nie zaś, że w przedmio-
cie గeden stan wyprzeǳa drugi, czyli, innymi słowy, samo spostrzeganie bynaగmnieగ nie
określa przedmiotowego stosunku następuగących po sobie zగawisk. Ażeby ten poznać గa-
ko określony, trzeba sobie stosunek mięǳy obu stanami tak pomyśleć, żeby przez to
określonym zostało గako konieczne, który z nich należy umieścić wpierw, a który potem,
nie zaś odwrotnie. Poగęciem zaś, prowaǳącym za sobą konieczność syntetyczneగ గedni,
może być tylko czyste poగęcie rozsądkowe, nie znaగduగące się w spostrzeganiu, a takim
గest tu poగęcie stosunku przyczyny i skutku, z których pierwsza określa drugi w czasie గako
następstwo, nie zaś గako coś, co by mogło wyprzeǳać w wyobraźni (lub w ogóle nie być
wcale spostrzeżonym). A więc przez to గedynie, że następstwo zగawisk, zatem wszelką
przemianę, poddaగemy prawu przyczynowości, staగe się możliwym samo doświadczenie
tగ. empiryczne poznawanie zగawisk; to też i one same, గako przedmioty doświadczenia, są
możliwymi tylko według tego prawa¹²¹.

Uగęcie rozmaitości zగawiska గest zawsze koleగne. Wyobrażenia części następuగą po so-
bie. Czy tak też następuగą w przedmiocie, to గest drugim punktem zastanowienia [Refle-
xion], który nie గest zawarty w pierwszym. Można wprawǳie wszystko, a nawet każde
wyobrażenie, o ile గesteśmy go świadomi, nazwać przedmiotem [Object], ale głębsze-
go wymaga to badania, co ma znaczyć to słowo wobec zగawisk, nie o ile są one (గako
wyobrażenia) przedmiotami, lecz tylko o ile oznaczaగą przedmiot. O ile one, tylko గako
wyobrażenia, są zarazem przedmiotami świadomości, wtedy nie różnią się wcale od uగę-
cia, tగ. od włączenia ich w syntezę wyobraźni; trzeba więc powieǳieć: rozmaitość zగawisk
roǳi się w umyśle zawsze koleగno. Gdyby zగawiska były rzeczami samymi w sobie, to ża-
den człowiek nie zdołałby z koleగności wyobrażeń rozpoznać, గak ich rozmaite szczegóły
są powiązane w przedmiocie. Bo mamy przecie do czynienia tylko z naszymi wyobraże-
niami; — గakimi są rzeczy same w sobie (bez względu na wyobrażenia, którymi na nas
ǳiałaగą), to leży całkowicie poza ǳieǳiną naszego poznania. Chociaż tedy zగawiska nie są
rzeczami samymi w sobie, lecz że one గedynie mogą nam być dane do poznania; winienem
więc okazać, గaka to łączność w czasie przysługuగe rozmaitości w samychże zగawiskach,
kiedy గeగ wyobrażenie w uగęciu గest zawsze koleగne. I tak np. uగęcie rozmaitych szczegó-
łów w zగawisku domu, stoగącego przede mną, గest koleగne. Otóż pytamy się, czy rozmaite
szczegóły tego domu są koleగnymi także w sobie, — na co chyba nikt nie przystanie.
Atoli, skoro swoగe poగęcia o గakimś przedmiocie podniosę aż do znaczenia transcenden-
talnego, to ten dom nie bęǳie rzeczą samą w sobie, tylko zగawiskiem, tగ. wyobrażeniem,
którego transcendentalny przedmiot గest nieznany. Cóż więc rozumiem przez pytanie: గa-
kim by sposobem łączyły się rozmaite szczegóły w zగawisku (która przecież samo w sobie
గest niczym). Tutaగ to, co się mieści w uగęciu koleగnym, rozpatruగe się గako wyobraże-
nie, a zగawisko dane mi, aczkolwiek గest po prostu గeno ogółem wyobrażeń, గako ich
przedmiot, z którym moగe poగęcie, wydobyte z wyobrażeń uగęcia, powinno się zgaǳać.
Nietrudno dostrzec, że, ponieważ zgodność poznania z przedmiotem గest prawdą, można
się tu pytać గeno o formalne warunki prawdy empiryczneగ, i że zగawisko, w przeciwsta-
wieniu do wyobrażeń uగęcia, wtedy tylko może być wyobrażonym గako ich przedmiot,
różny od nich, గeżeli zależy od prawidła, odróżniaగącego గe od wszelkiego innego uగęcia
i czyniącego koniecznym గakiś sposób połączenia rozmaitości. Tym w zగawisku, co zawiera
warunek tego koniecznego prawidła uగęcia, గest przedmiot.

Ale zaగmĳmy się daleగ zadaniem naszym. Że coś się ǳieగe, tగ. że coś czyli stan గakiś
się wytwarza, czego przedtem nie było, tego nie można spostrzec empirycznie, గeśli nie
wyprzeǳi zగawisko, stanu tego nie zawieraగące w sobie, gdyż rzeczywistość, następuగąca
po గakimś pustym czasie, więc i powstawanie, którego nie wyprzeǳa żaden stan rzeczy,
nie może być uగęta, podobnież గak i sam pusty czas. Każde uగęcie zdarzenia గest zatem
spostrzeżeniem, które następuగe po innym. Ale ponieważ we wszelkieగ syntezie uగęcia tak
się rzeczy maగą, గak to powyżeగ wskazałem co do zగawiska domu, więc przez to గeszcze
nie wyróżnia się owo spostrzeżenie od innych. Wiǳę atoli także, iż, gdy nazwę w గakimś
zగawisku, zawieraగącym stawanie się, poprzedni stan spostrzegania A, następny zaś B, to

¹²¹Poprzednia zasada wykazała, że wszystkie zjawiska… — ustęp od słów: ,Poprzednia zasada wykazała (…)”
do: „(…) tylko według tego prawa” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



B po A w uగęciu może tylko następować, spostrzeżenie zaś A nie następować po B, lecz
గe wyprzeǳać. Wiǳę np. statek płynący w dół rzeki, moగe spostrzeżenie గego mieగsca
poniżeగ następuగe po spostrzeżeniu గego mieగsca powyżeగ biegu rzeki, i niepodobna, ażeby
w uగęciu tego zగawiska statek miał być spostrzeżonym wpierw powyżeగ, a potem poniżeగ
nurtu. Porządek w następstwie spostrzegania w uగęciu గest tu zatem określony i od niego
zależy właśnie uగęcie. W poprzednim przykłaǳie domu spostrzeżenia moగe w uగęciu mogły
zacząć od గego wierzchu a skończyć na poziomie, albo też zacząć od dołu a skończyć na
górze; podobnież mogły rozmaitość oglądu empirycznego uగmować z praweగ lub leweగ
strony. W szeregu tych spostrzeżeń nie było wcale tego określonego porządku, który by
koniecznie wymagał, abym w uగęciu od czegoś zaczął, chcąc rozmaite szczegóły powiązać
z sobą empirycznie. Natomiast prawidło to znaగduగe się zawsze przy spostrzeganiu tego,
co się staగe, i ono to czym koniecznym porządek następuగących po sobie spostrzeżeń (w
uగęciu tego zగawiska).

W tym tedy razie będę musiał podmiotowe następstwo uగęcia wyprowaǳić z przed-
miotowego następstwa zగawisk, gdyż tamto గest zresztą całkiem nieokreślone i nie odróżnia
గednego zగawiska od drugiego. Tamto samo గedynie nic nie dowoǳi co do powiązania
rozmaitości w przedmiocie, gdyż గest zupełnie dowolne. To zatem polegać bęǳie na po-
rządku rozmaitych szczegółów zగawiska, porządku, wedle którego uగęcie గednego (co się
staగe) następuగe po uగęciu drugiego (co wyprzeǳa) zgodnie z pewnym prawidłem. Przez
to tylko mogę być uprawnionym do powieǳenia o samym zగawisku, a nie tylko o mo-
im uగęciu, że w tamtym znaగduగe się గakieś następstwo, czyli innymi słowy, że nie mogę
dokonać uగęcia inaczeగ tylko właśnie wedle tego następstwa.

A więc wedle takiego prawidła musi w tym, co w ogóle poprzeǳa గakieś zdarze-
nie, mieścić się warunek do prawidła, zgodnie z którym zawsze i w sposób konieczny
następuగe to zdarzenie; na odwrót atoli nie mogę cofać się od zdarzenia i (za pomocą
uగęcia) określać tego, co poprzeǳa. Bo od chwili następneగ nie wraca się żadne zగawisko
do poprzednieగ, chociaż odnosi się do గakieగś poprzednieగ; od danego zaś czasu przeగ-
ście do określonego następnego గest natomiast konieczne. Stąd, ponieważ గest przecie
coś, co następuగe, to muszę to koniecznie odnieść do czegoś innego, co poprzeǳa, i po
czym według గakiegoś prawidła, tగ. w sposób konieczny, następuగe, tak że zdarzenie, గako
uwarunkowane uwiadamia nas na pewno o గakimś warunku, ten zaś గest określeniem
zdarzenia.

Przypuśćmy, że nie poprzeǳa pewnego zdarzenia nic, po czym by ono według pew-
nego prawidła nastąpić musiało; w takim razie wszelkie następstwo spostrzegania byłoby
określonym tylko w uగęciu, tగ. tylko podmiotowo, ale bynaగmnieగ nie przedmiotowo,
i nie wieǳielibyśmy, co winno być poprzeǳaగącym a co następuగącym w spostrzeże-
niach. Mielibyśmy tym sposobem grę గeno wyobrażeń, nie odnoszącą się do żadnego
zgoła przedmiotu, tగ. nasze spostrzeganie nie wyróżniłoby wcale గednego zగawiska od
drugiego co do stosunków czasowych, ponieważ koleగność w uగmowaniu wciąż గest గed-
norodna, a więc nie ma nic w zగawisku, co గe określa, tak że przez to pewne następstwo
staగe się koniecznym przedmiotowo. Nie powiem tedy, że w zగawisku następuగą po sobie
dwa stany, lecz tylko, że గedno uగęcie następuగe po drugim, co గest czymś గeno podmioto-
wym i nie określa żadnego przedmiotu, a więc nie może zgoła popłacać przed poznaniem
గakiegokolwiek przedmiotu (choćby tylko w zగawisku).

Dowiaduగąc się więc, że się coś ǳieగe, przyగmuగemy przy tym zawsze z góry, że po-
przeǳa coś, po czym tamto coś następuగe według prawidła. Bo bez tego nie powieǳiał-
bym o przedmiocie, że następuగe, gdyż następowanie samo w moim uగęciu, గeżeli nie
గest prawidłem określone ze względu na coś poprzeǳaగącego, nie uprawnia żadnego na-
stępowania w przedmiocie. A więc odbywa się to zawsze ze względu na prawidło, wedle
którego zగawiska w następstwie swoim, tగ. tak గak się staగą, określone są stanem poprzed-
nim, że గa moగą podmiotową syntezę (uగęcia) czynię przedmiotową, i గedynie tylko przy
takim założeniu, możliwym గest samo doświadczenie czegoś, co się staగe.

Zdaగe się wprawǳie, że to sprzeciwia się wszystkim uwagom, గakie zawsze czyniono
co do trybu naszego użytkowania z rozsądku, గakobyśmy spostrzeżonymi i porównany-
mi zgodnymi następstwami wielu zdarzeń po poprzednich zగawiskach spowodowani byli
dopiero do odkrycia prawidła, zgodnie z którym pewne zdarzenia zawsze następuగą po
pewnych zగawiskach; i przez to dopiero zdecydowali się do wytworzenia poగęcia przyczy-

  Krytyka czystego rozumu 



ny. W takim razie poగęcie to byłoby గeno empirycznym, a prawidło, podane przez nie, że
wszystko, co się ǳieగe, ma przyczynę, byłoby równie przypadkowe, గak samo doświad-
czenie; గego powszechność i konieczność byłyby wtedy tylko wymyślone [angedichtet]
i nie miałyby wcale prawǳiweగ powszechneగ ważności, gdyż nie posiadałyby podstawy
aprioryczneగ, tylko indukcyగną. Ale z tym tak się ma rzecz గak z innymi czystymi wy-
obrażeniami a priori (np. przestrzeń i czas), które dlatego tylko możemy wydobyć z do-
świadczenia గako గasne poగęcia, że గe sami włożyliśmy w doświadczenie i tego dopiero
przez tamte dokonaliśmy. Zapewne, logiczna గasność tego wyobrażenia o prawidle okre-
ślaగącym koleగność zdarzeń, గako o poగęciu przyczyny, wtedy గeno గest możliwa, kiedyśmy
w doświadczeniu użytek z niego zrobili; lecz wzgląd na to prawidło, గako warunek syn-
tetyczneగ గedności zగawisk w czasie, był przecie podstawą samegoż doświadczenia, a więc
wyprzeǳał గe a priori.

Iǳie więc o to, by pokazać na przykłaǳie, że my nigdy, nawet w doświadczeniu, nie
przyznaగemy następstwa (zdarzenia, że się coś ǳieగe, czego poprzednio nie było) przed-
miotowi, i nie odróżniamy go od następstwa podmiotowego w uగęciu naszym, గak tylko
wówczas, kiedy służy nam za podstawę prawidło, zmuszaగące nas do zauważenia raczeగ
takiego porządku spostrzeżeń niż innego, owszem, to zmuszenie గest właściwie tym, co
umożliwia wyobrażenie koleగności w przedmiocie.

Mamy w sobie wyobrażenia, których możemy też stać się świadomi. Ale choćby świa-
domość ta była nie wiem గak dokładną i ścisłą [pünktlich], to przecież pozostaగą one tylko
wyobrażeniami, tగ. wewnętrznymi określeniami umysłu naszego, w tym lub owym sto-
sunku czasowym. Czym się więc to ǳieగe, że wyobrażeniom tym naznaczamy przedmiot,
czyli poza ich realnością podmiotową, గako modyfikacగi, przypisuగemy im గeszcze గakąś
tam przedmiotową? Znaczenie przedmiotowe nie może polegać na odnoszeniu się do in-
nego wyobrażenia (o tym, co by się chciało powieǳieć o przedmiocie); bo wznawia się
wtedy pytanie: గakim sposobem wyobrażenie wychoǳi znowu z siebie samego i zyskuగe
znaczenie przedmiotowe గeszcze poza podmiotowym, właściwym mu గako określeniu sta-
nu umysłu? Badaగąc, గaką to nową właściwość nadaగe wyobrażeniom naszym odnoszenie się
do przedmiotu i co za dostoగność przez to otrzymuగą, przekonywamy się, że nie czyni ono
nic innego, tylko koniecznie zmusza do połączenia wyobrażeń w pewien sposób, i podda-
గe గe pewnemu prawidłu, że na odwrót tylko przez to iż koniecznym గest pewien porządek
w stosunku czasowym wyobrażeń naszych, uǳiela się im znaczenia przedmiotowego.

W syntezie zగawisk rozmaite szczegóły wyobrażeń następuగą zawsze po sobie. Przez
to nie wyobrażamy żadnego przedmiotu, gdyż przez to następstwo, wspólne wszystkim
uగęciom, nic nie గest wyróżnionym గedno od drugiego. Ale skoro spostrzegę lub z gó-
ry przyగmę, że w tym następstwie గest odnoszenie się do stanu poprzedniego, z którego
wynika wyobrażenie według pewnego prawidła; to wyobrażam coś గako zdarzenie czy-
li coś, co się ǳieగe, tగ. poznaగę przedmiot, który muszę umieścić w czasie w pewnym
określonym mieగscu, nie mogącym mu być wyǳielonym inaczeగ, stosownie do stanu
poprzedniego. Kiedy więc spostrzegam, że się coś ǳieగe, to w tym wyobrażeniu zawiera
się przede wszystkim to, że coś poprzeǳa, gdyż dopiero w odniesieniu do tego ukazuగe
się zగawisko w stosunku czasowym, mianowicie, iż istnieగe teraz, gdy w poprzeǳaగącym
czasie nie było go wcale. Swoగe atoli określone mieగsce czasowe w tym stosunku może
ono osiągnąć przez to గedynie, iż w stanie poprzednim przyగmuగemy z góry coś, po czym
ono następuగe zawsze, tగ. według pewnego prawidła. Z tego wynika po pierwsze, że nie
mogę odwrócić szeregu i nie mogę tego, co się ǳieగe, umieścić przed tym, po czym
następuగe, a po wtóre, że గeżeli istnieగe stan, który poprzeǳa, to to określone zdarzenie
następuగe nieodwołalnie i koniecznie. To sprawia, że wśród wyobrażeń naszych nastaగe
porządek, w którym to, obecne (o ile się stało), wskazuగe na గakiś stan poprzedni, గako na
nieokreślony గeszcze co prawda spółzależnik [Correlatum] tego zdarzenia, nam danego,
który గednak odnosi się do tegoż, గako do swego następstwa w sposób określaగący i wiąże
గe z sobą koniecznie w szeregu czasu.

Otóż గeżeli koniecznym prawem zmysłowości naszeగ, więc formalnymwarunkiemwszel-
kich spostrzeżeń, గest, że czas poprzedni określa następny w sposób konieczny (gdyż do
czasu następnego nie mogę się dostać inaczeగ గak tylko poprzez poprzeǳaగący); to nie-
uchronnym prawem empirycznego wyobrażenia szeregu czasu గest, że zగawiska czasu mi-
nionego określaగą każde istnienie w czasie następnym, i że te, గako zdarzenia, istnieగą

  Krytyka czystego rozumu 



o tyle tylko, o ile tamte określaగą ich istnienie w czasie, tగ. ustalaగą గe według pewnego
prawidła. Bo w zjawiskach tylko możemy poznać empirycznie tę ciągłość w łączności czasów.

Do wszelkiego doświadczenia i గego możliwości potrzebny గest rozsądek, a pierw-
szym గego tu przyczynkiem nie to గest, że czyni wyobrażenie przedmiotów wyraźnym,
lecz to, że umożliwia wyobrażenie przedmiotu w ogóle. ǲieగe się to w ten sposób, że
rozsądek przenosi porządek czasu na zగawiska i ich istnienie, przyznaగąc każdemu z nich
గako następstwo w stosunku do zగawisk poprzednich mieగsce w czasie określone a priori,
bez którego by nie zgaǳały się z samym czasem, określaగącym a priori mieగsce wszyst-
kim swoim częściom. To określenie mieగsca nie może być przecież wzięte ze stosunku
zగawisk do czasu bezwzględnego (gdyż ten nie గest wcale przedmiotem spostrzegania),
lecz na odwrót, zగawiska muszą swoగe mieగsca w czasie same wzaగemnie określać i czynić
గe koniecznymi w porządku czasu; t గ. to, co następuగe lub się ǳieగe, musi według po-
wszechnego prawidła następować po tym, co się zawierało w stanie poprzednim; z czego
powstaగe szereg zగawisk, wywołuగący za pośrednictwem rozsądku i czyniący koniecznym
tenże sam porządek i stały związek w szeregu możliwych spostrzeżeń, గaki odnaగduగemy
a priori w formie oglądu wewnętrznego (czasie), w którym muszą się mieścić wszystkie
spostrzeżenia.

Że się zatem coś ǳieగe, గest to spostrzeżenie, należące do możliwego doświadczenia,
a staగące się rzeczywistym wówczas, kiedy patrzę na zగawisko గako na określone co do
swego mieగsca w czasie, więc గako na przedmiot, który według prawidła zawsze znale-
zionym być może w łączności spostrzeżeń. Tym prawidłem zaś określania czegoś według
następstwa czasu గest: że w tym, co poprzeǳa, mieścić się musi warunek, pod którym
zdarzenie następuగe zawsze (tగ. w sposób konieczny). A więc prawo dostateczneగ przy-
czyny గest podstawą możliwego doświadczenia, mianowicie przedmiotowego poznania
zగawisk co do ich stosunku w następczym szeregu czasu.

Dowód zaś tego prawa polega tylko na czynnikach następuగących. Do wszelkiego
empirycznego poznania potrzebna గest synteza rozmaitości przez wyobraźnię, synteza,
która zawsze గest koleగną, tగ. wyobrażenia następuగą w nieగ zawsze గedne po drugich. Na-
stępstwo atoli w wyobraźni co do porządku (co winno poprzeǳać, a co następować) nie
గest wcale określone, a szereg గakichś następuగących wyobrażeń może być brany zarówno
wstecz గak i wprost. Ale గeśli ta synteza గest syntezą uగęcia (rozmaitości danego zగawiska),
to porządek గest określony w przedmiocie, albo, mówiąc dokładnieగ, గest tu porządek ko-
leగneగ syntezy określony przez przedmiot, porządek, wedle którego gdy coś గest danym,
coś innego musi koniecznie nastąpić. Jeżeli tedy spostrzeżenie moగe ma zawierać w sobie
poznanie pewnego zdarzenia, że coś mianowicie się ǳieగe rzeczywiście; to musi być ono
sądem empirycznym, w którym myślimy, że następstwo గest określone, tగ. że dopuszcza
inne zగawisko wyprzeǳaగące w czasie, po którym następuగe w sposób konieczny, według
prawidła. W przeciwnym razie, gdybym stwierǳił to poprzeǳaగące zగawisko, a zdarze-
nie nie nastąpiło potem koniecznie; to musiałbym uważać całą sprawę za podmiotową
igraszkę uroగeń moich, a gdybym przecie wyobrażał sobie przez to coś przedmiotowe-
go, musiałbym to nazwać sennym marzeniem. A więc stosunek zగawisk (గako możliwych
spostrzeżeń), wedle którego coś, co następuగe (co się ǳieగe), గest określone w czasie co
do swego istnienia w sposób konieczny i według prawidła przez coś, co poprzeǳa; za-
tem stosunek przyczyny do skutku గest warunkiem przedmiotoweగ ważności naszych są-
dów empirycznych co do szeregu spostrzeżeń, a więc ich empiryczneగ prawdy, a zatem
i doświadczenia. Stąd zasada stosunku przyczynowego w następstwie zగawisk ważną గest
również co do wszystkich przedmiotów doświadczenia (pod warunkami koleగności), gdyż
గest ona podstawą możliwości takiego doświadczenia.

Odsłania się tu atoli గeszcze గedna wątpliwość, którą usunąć potrzeba. Zasada powią-
zania przyczynowego wśród zగawisk ograniczona గest w naszeగ formule do ich koleగnego
następstwa, kiedy przy గeగ zastosowaniu okazuగe się, że odpowiada ona i towarzyszeniu
sobie zగawisk, tak że przyczyna i skutek mogłyby istnieć równocześnie. Np. w pokoగu
mamy ciepło, గakiego nie znaగduగemy na otwarłem powietrzu. Oglądam się za przyczyną
i znaగduగę piec gorący. Otóż ten, గako przyczyna, గest równocześnie ze swoim skutkiem,
ciepłem pokoగowym; nie ma więc tu koleగnego następstwa co do czasu mięǳy przyczyną
a skutkiem, lecz są one razem, a prawo గednak obowiązuగe. Naగwiększa część przyczyn
sprawczych w przyroǳie istnieగą równocześnie ze swymi skutkami, a następstwo czasowe

  Krytyka czystego rozumu 



tych ostatnich przez to tylko గest spowodowane, że przyczyna nie może wywrzeć całego
swego skutku w గednaగ chwili. Atoli w chwili, kiedy ten dopiero co powstaగe, zawsze గest
równocześnie z przyczynowością swoగeగ przyczyny [mit der Causalität ihrer Ursache], bo
gdyby tamta na chwilę przedtem ustała, to ten nigdy by nie nastąpił. Tu trzeba zauważyć,
że mamy na uwaǳe porządek czasu, nie zaś గego upływanie; stosunek pozostaగe, choć-
by czas wcale nie upływał. Czas mięǳy przyczynowością przyczyny i గeగ bezpośrednim
skutkiem może być niedostrzegalnie znikomym [verschwindend], (a więc zarazem i sku-
tek), lecz stosunek గedneగ do drugiego daగe się przecie zawsze określić co do czasu. Kiedy
kulę, leżącą na wypchaneగ poduszce i wygniataగącą w nieగ dołek, uważam za przyczynę, to
istnieగe ona równocześnie ze skutkiem. Rozróżniam atoli గedną od drugiego za pomocą
stosunku czasowego w dynamicznym połączeniu oboగga. Bo gdy kulę na poduszkę kładę,
to na గeగ poprzednio gładkieగ powierzchni powstaగe dołek; గeżeli zaś poduszka ma గuż (nie
wiem skąd) గakiś dołek, to z niego wcale nie powstaగe ołowiana kula.

A zatem następstwo czasu గest bądź co bądź గedynym empirycznym sprawǳianem
skutku w odniesieniu do przyczynowości przyczyny, która go poprzeǳa. Szklanka గest
przyczyną podniesienia się wody ponad swóగ poziom, chociaż oba zగawiska są równocze-
sne. Bo gdy czerpię szklanką z గakiegoś większego naczynia, to następuగe coś, mianowi-
cie zmiana stanu poziomego, గaki w tamtym się znaగdowała, na wklęsły, గaki przybiera
w szklance.

Przyczynowość ta prowaǳi do poగęcia czynności, to do poగęcia siły, a przez nią do
poగęcia substancగi. Ponieważ mego zamiaru krytycznego, rozciągaగącego się గedynie do
źródeł syntetycznego poznania a priori, nie chcę pomnażać rozbiorami, maగącymi na wi-
doku tylko wyగaśnienie (nie zaś rozszerzenie) poగęć, więc pozostawiam szczegółowy ich
wykład przyszłemu systematowi czystego rozumu; గakkolwiek analizę taką napotyka się
w obfitości nawet గuż w dotychczas znanych podręcznikach tego roǳaగu. Nie mogę గed-
nak pominąć zastanowienia się nad empirycznym sprawǳianem substancగi, o ile ta zdaగe
się lepieగ i łatwieగ obగawiać przez ǳiałanie aniżeli przez trwałość zగawiska.

Gǳie గest ǳiałanie, więc czynność i siła, tam గest także substancగa, i w nieగ to గedy-
nie trzeba szukać sieǳiby owego owocnego źródła zగawisk. Doskonale, ani słowa! ale gdy
się ma orzec, co się rozumie przez substancగę, a chce się uniknąć błędnego koła, to nie
tak łatwo za to odpowiadać. Jakimże sposobem z ǳiałania wywnioskuగemy zaraz trwa-
łość czynnika ǳiałaగącego, co przecież గest tak istotnym i tak szczególnym znamieniem
substancగi (phaenemenon)? Jednakże po tym, cośmy powieǳieli, rozwiązanie pytania nie
przedstawia znów tak wielkieగ trudności, chociaż byłoby ono całkiem nierozwiązalnym
wedle pospolitego sposobu postępowania (ze swymi poగęciami analitycznie tylko). ǲia-
łanie oznacza గuż stosunek podmiotu przyczynowości do skutku. A ponieważ wszelki
skutek polega na tym, co się ǳieగe, a więc na czynniku przemiennym, oznaczaగącym
czas podług koleగności; ostatnim więc గego podmiotem గest czynnik trwały గako podście-
lisko wszystkiego, co mĳa, to గest substancja. Bo wedle zasady przyczynowości, ǳiała-
nia są zawsze podstawą wszelkieగ [koleగneగ] zmiany zగawisk, nie mogą zatem mieścić się
w podmiocie, który sam przemĳa gdyż inaczeగ potrzebne były by inne ǳiałania i inny
podmiot, który by tę [koleగną] zmianę określał. ǲięki temu ǳiałanie, గako dostateczny
sprawǳian empiryczny, dowoǳi tedy substancగalności, i nie potrzebuగę dopiero szukać
గego trwałości przez porównywanie spostrzeżeń, czego by zresztą na teగ droǳe nie można
było dokonać tak wyczerpuగąco, గak tego się wymaga dla wielkości i ścisłeగ powszechno-
ści poగęcia. Bo że pierwszy podmiot przyczynowości wszelkiego powstawania i ginienia
nie może sam (na polu zగawisk) powstawać i ginąć, to wniosek niewątpliwy, znaczący
toż samo co empiryczna konieczność i trwałość w istnieniu, a więc toż samo co poగęcie
substancగi గako zగawiska.

Kiedy się coś ǳieగe, to గuż powstawanie, bez względu na to, co powstaగe, గest samo
w sobie przedmiotem badania. Przeగście z niebytu గakiegoś stanu w ten stan, przypu-
ściwszy nawet, iż ten nie zawiera żadneగ గakości w zగawisku, wymaga గuż samo przez się
zbadania. Powstawanie to dotyczy, గak pod numerem A okazano, nie substancగi (bo ta
nie powstaగe), lecz గeగ stanu. Jest to więc tylko przemiana [Veränderung], nie zaś poczę-
cie się z niczego. Jeżeli to poczęcie się uważamy za ǳiałanie గakieగś obceగ przyczyny, to
nazywamy గe stworzeniem [Schöpfung], którego nie można przyగąć za zdarzenie wśród
zగawisk, gdyż sama గego możliwość గuż by usunęła గednię doświadczenia; chociaż, గeśli

  Krytyka czystego rozumu 



wszystkie rzeczy rozważam nie గako zగawiska, lecz గako rzeczy same w sobie i గako przed-
mioty samego tylko rozumu; to lubo są one substancగami, mogą być przecież poczytane
za zależne, co do swego istnienia, od obceగ przyczyny; wówczas atoli pociągnęłoby to za
sobą całkiem inne znaczenie wyrazów i nie odnosiłoby się do zగawisk, గako możliwych
przedmiotów doświadczenia.

Jakim sposobem cośkolwiek w ogóle zdoła się przemienić; గak to być może, iżby po
గednym stanie w pewnym punkcie czasu mógł następować stan przeciwny w innym punk-
cie czasu: o tym nie mamy a priori naగmnieగszego nawet poగęcia. Do tego potrzeba zna-
గomości sił rzeczywistych, która daną być może tylko empirycznie, np. sił poruszaగących,
czyli, co na గedno wychoǳi, pewnych koleగnych zగawisk (గako ruchów), wykazuగących
takie siły. Formę atoli każdeగ przemiany, warunek, pod którym ona గedynie zaగść może
గako powstanie innego stanu (గakąkolwiek byłaby గeగ treść, tగ. stan ulegaగący przemianie),
a zatem koleగność samychże stanów (to co się stało) można przecież rozważać a priori
według prawa konieczności i warunków czasu¹²².

Kiedy గakaś substancగa ze stanu 𝑎 przechoǳi w stan inny 𝑏, to chwila pierwszego stanu
గest różna od chwili drugiego i następuగe po nieగ. Podobnież i drugi stan గako realność (w
zగawisku) గest różny od pierwszego, w którym గeగ nie było, గak różne 𝑏 od zera; tగ. choćby
stan 𝑏 różnił się od stanu 𝑎 tylko co do wielkości, to przemiana గest powstawaniem 𝑏𝑎,
którego w poprzednim stanie nie było, i w stosunku do którego on గest = 0 (zeru).

Pytamy więc: గak przechoǳi pewna rzecz ze stanu= 𝑎 w inny stan= 𝑏. Mięǳy
dwiema chwilami గest zawsze czas, a mięǳy dwoma stanami గest w nich zawsze różni-
ca, maగąca pewną wielkość (gdyż wszystkie części zగawisk są wciąż znowu wielkościami).
Każde zatem przeగście z గednego stanu w inny odbywa się w czasie, zawartym pomięǳy
dwiema chwilami, z których pierwsza określa stan, z którego rzecz wychoǳi, a druga
stan, w który przechoǳi. Obie więc są granicami czasu przemiany, zatem i stanu po-
średniego mięǳy obu stanami i గako takie należą spólnie do całeగ przemiany. Otóż każda
przemiana ma przyczynę, wykazuగącą w całym czasie, w którym tamta się odbywa, przy-
czynowość swoగą. A zatem przyczyna ta nie wywołuగe swoగeగ zmiany nagle (od razu czyli
w గedneగ chwili), lecz w przeciągu pewnego czasu, tak że w miarę, గak czas od chwili
zaczęcia 𝑎 rośnie aż do swego wykończenia w 𝑏, wytwarza się też wielkość realności (𝑏𝑎)
poprzez wszystkie pomnieగsze stopnie, zawarte pomięǳy pierwszym a ostatnim. Wszel-
ka więc przemiana umożliwia się గedynie ciągłym ǳiałaniem przyczynowości, które, o ile
గest గednostaగne, zowie się momentem. Z tych momentów nie składa się przemiana, ale
wytwarza się przez nie గako ich skutek.

Oto గest prawo ciągłości przemiany wszelkieగ, a గego podstawą గest to, że ani czas, ani
też zగawisko w czasie nie składa się z części, które są naగmnieగszymi: i że mimo to stan rze-
czy przy sweగ przemianie przechoǳi przez wszystkie te części, గako pierwiastki, do swego
drugiego stanu. Żadna różnica realności w zగawisku, tak samo గak żadna różnica w wiel-
kości czasów, nie గest najmniejsza i tak wykluwa się nowy stan realności z pierwszego,
w którym గeగ nie było, poprzez wszystkie nieskończone గeగ stopnie, których wzaగemne
różnice ogółem są mnieగsze od różnicy mięǳy 0 (zero) a 𝑎.

Nie obchoǳi nas tutaగ, గaką korzyść z teగ zasady mogłoby wyciągnąć przyrodoznaw-
stwo. Ale to, గakim sposobem taka zasada, która zdaగe się tak rozszerzać nasze poznanie
przyrody, możliwą గest całkiem a priori, wymaga — i barǳo — starannego zbadania,
choćby pierwszy rzut oka dowoǳił, iż గest rzeczywista i słuszna, i choćbyśmy się stąd
uważali za zwolnionych od odpowieǳi na pytanie, గakim sposobem గest ona możliwą. Bo
tyle గest nieuzasadnionych uroszczeń rozszerzenia poznania naszego przez czysty rozum,
że trzeba wziąć sobie za ogólną zasadę nieufność w teగ wierze zupełną, i bez dokumentów,
గakich dostarczyć może wywód gruntowny, w nic podobnego nie wierzyć i nie przyగmo-
wać nawet na mocy naగగaśnieగszego dowoǳenia dogmatycznego.

Wszelki przyrost poznawania empirycznego i każdy krok naprzód w spostrzeganiu
గest tylko po prostu rozszerzeniem określenia zmysłu wewnętrznego, tగ. pochodem [Fort-
gang] w czasie, గakiekolwiek byłyby przedmioty: zగawiska lub czyste oglądy. Ten pochód
w czasie określa wszystko, a nie గest w sobie niczym గuż dalszym określony; tగ. części గego

¹²²Proszę zauważyć, że mówię nie o przemianie pewnych stosunków [Relationen] w ogóle, lecz o przemianie
stanu. A więc, kiedy గakieś ciało porusza się గednostaగnie, to wcale nie przemienia swego stanu (ruchu); ale
przemienia wtedy, gdy గego ruch zwiększa się lub zmnieగsza. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



są dane tylko w czasie i przez గego syntezę, ale synteza nie గest dana przed nim. Z tego po-
wodu każde przeగście w spostrzeganiu do czegoś, co następuగe w czasie, గest określeniem
czasu przez wzbuǳenie tego spostrzegania, a ponieważ tamten గest zawsze i we wszyst-
kich swych częściach గakąś wielkością, więc przez wzbuǳenie spostrzegania గako pewneగ
wielkości poprzez wszystkie stopnie, z których żaden nie గest naగmnieగszym, od zera po-
czynaగąc aż do swego określonego stopnia. Stąd tedy widnieగe możliwość apriorycznego
poznania prawa przemian pod względem ich formy. Antycypuగemy tylko nasze własne
uగęcie, którego formalny warunek, గako mieszczący się w nas samych przed wszelkim
danym zగawiskiem, musi bądź co bądź móc być poznanym a priori.

A zatem, గako czas zawiera w sobie zmysłowy aprioryczny warunek możliwości nie-
przerwanego pochodu rzeczy istnieగących do następuగących, tak samo rozsądek, za po-
średnictwem గedni apercepcగi, గest apriorycznym warunkiem możliwości nieprzerwanego
określania wszystkich mieగsc dla zగawisk w tym czasie, szeregiem przyczyn i skutków,
z których pierwsze pociągaగą za sobą nieuchronnie istnienie drugich, i przez to empirycz-
nemu poznaniu stosunków czasowych nadaగą ważność na wszystkie czasy (powszechnie),
a więc ważność przedmiotową.

C. Trzecia analogia. Zasada spółbytności [równoczesności, Zugleichsein], według prawa
wzajemnego odǳiaływania czyli wspólności

Wszystkie substancje, o ile mogą być spostrzegane w przestrzeni jako równoczesne, odǳia-
ływają wzajem na siebie ustawicznie¹²³.

DOWOǱENIE
Rzeczy istnieగą równocześnie, గeżeli w oglądaniu empirycznym spostrzeganie గedneగ

może nastąpić po spostrzeganiu drugieగ i nawzaగem (co w czasowym następstwie zగa-
wisk ǳiać się nie może, గak to okazaliśmy przy drugieగ zasaǳie). I tak mogę skierować
swoగe spostrzeganie naగprzód na księżyc a potem na ziemię, lub też na odwrót naగprzód
na ziemię, a potem na księżyc, i dlatego, że spostrzegania tych przedmiotów mogą na
przemian po sobie następować, powiadam, że istnieగą równocześnie. Spółbytność tedy
గest to istnienie rozmaitości w tym samym czasie. Ale samego czasu nie można spo-
strzegać, ażeby stąd, iż rzeczy mieszczą się w tym samym czasie, wywnioskować, że ich
spostrzeżenia mogą na przemian po sobie następować. Synteza więc wyobraźni w uగęciu
podawałaby każde z tych spostrzeżeń tylko గako takie, które istnieగe w podmiocie, kiedy
nie ma drugiego, i nawzaగem nie zaznaczałaby గednak, że przedmioty są równocześnie,
tగ. kiedy గest గeden, w tym samym czasie గest i drugi, i że to గest konieczne, ażeby spo-
strzeżenia mogły na przemian po sobie następować. A zatem potrzeba bęǳie గakiegoś
poగęcia rozsądkowego o wzaగemnym następstwie określeń rzeczy tych istnieగących razem
obok siebie, by powieǳieć, że wzaగemne następstwo wrażeń ma podstawę w przedmiocie,
i spółbytność przez to wyobrazić przedmiotowo. Otóż stosunek substancగi, gǳie గedna
zawiera określenia, których podstawa mieści się w drugieగ, గest stosunkiem wpływu [das
Verhältniss des Einflusses], a గeżeli nawzaగem ten zawiera podstawę określeń w drugi, —
stosunkiem wspólności czyli wzaగemnego odǳiaływania [das Verhältniss der Gemeinschaft
oder Wechselwirkung]. A więc spółbytność substancగi w przestrzeni nie inaczeగ może być
poznana w doświadczeniu, tylko przez przyగęcie z góry wzaగemnego ich na siebie od-
ǳiaływania; ono zatem గest też warunkiem możliwości samych rzeczy గako przedmiotów
doświadczenia¹²⁴.

Rzeczy są spółbytne [zugleich], o ile istnieగą w గednym i tym samym czasie. Ale po
czym poznaగemy, że są w గednym i tym samym czasie? Po tym, gdy porządek w syntezie
uగęcia teగ rozmaitości గest oboగętny, tగ. może od A iść przez B, C, D do E, lub też na odwrót
od E do A. Bo gdyby synteza zachoǳiła w czasie po kolei (w porządku poczynaగącym od
A a kończącym na E), to byłoby niemożliwym uగęcie we wrażeniu rozpoczynać od E i iść
wstecz ku A, gdyż A należy do czasu minionego, i nie może గuż być wcale przedmiotem
uగęcia.

¹²³Wszystkie substancje, o ile mogą być spostrzegane w przestrzeni (…) — w pierwszym wydaniu: „Zasada wspól-
ności. Wszystkie substancగe, o ile są spółcześnie, znaగduగą się w ustawiczneగ wspólności (tగ. we wzaగemnym na
siebie odǳiaływaniu)”. [przypis tłumacza]

¹²⁴Rzeczy istnieją równocześnie… — ustęp od słów: „Rzeczy są równocześnie (…)” do: „(…) గako przedmiotów
doświadczenia” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Przypuśćcie teraz, że w rozmaitości substancగi గako zగawisk każda z nich గest całkiem
odosobniona, tగ. żadna nie ǳiała na drugą; to powiadam, że ich spółbytność nie stałaby
się przedmiotem możliwego spostrzegania, i że istnienie గedneగ żadną ścieżką syntezy em-
piryczneగ nie zaprowaǳiłoby do istnienia drugieగ. Bo గeżeli pomyślicie sobie, iż ǳieli గe
od siebie zupełnie pusta przestrzeń, to spostrzeganie, idące od గedneగ do drugieగ w czasie,
określiłoby wprawǳie istnienie గednego spostrzeżenia za pośrednictwem następuగącego,
ale nie mogłoby rozróżnić, czy zగawisko przedmiotowo następuగe po pierwszym, czy też
raczeగ గest mu równoczesne.

A więc prócz samego istnienia musi być గeszcze coś, przez co A określa mieగsce dla
B w czasie, i na odwrót znów B dla A, gdyż pod tym tylko warunkiem można sobie owe
substancగe empirycznie wyobrazić గako istnieగące równocześnie. Otóż to tylko określa
drugiemu గego mieగsce w czasie, co గest przyczyną గego lub గego określeń. A zatem każda
substancగa (ponieważ może być następstwem tylko te względu na swe określenia) musi
zawierać w sobie przyczynowość pewnych określeń w drugieగ, a zarazem skutki przyczy-
nowości teగże drugieగ, tగ. muszą one posiadać wspólność dynamiczną (bezpośrednio lub
pośrednio), గeżeli ma być poznana równoczesność w గakimkolwiek możliwym doświad-
czenia. Otóż to wszystko గest konieczne co do przedmiotów doświadczenia, gdyż inaczeగ
niemożliwym by się stało samo doświadczenie o tych przedmiotach. Dla wszystkich te-
dy substancగi w zగawisku, o ile są równocześnie, koniecznym గest pozostawać ze sobą
w ustawiczneగ wspólności wzaగemnego na siebie odǳiaływania.

Wyraz wspólność [Gemeinschaft] గest w naszym [niemieckim] గęzyku dwuznaczny
i może znaczyć zarówno tyle co communio, గak i tyle co commercium. Używamy go tutaగ
w tym drugim rozumieniu, గako wspólności dynamiczneగ, bez któreగ nawet wspólność
mieగsca (communio spatii) nigdy by nie mogła być poznana empirycznie. Łatwo w do-
świadczeniach naszych zauważyć, że tylko ciągłe [nieprzerwane] wpływy we wszystkich
mieగscach przestrzeni mogą zmysł nasz kierować od గednego przedmiotu do drugiego,
że światło, igraగące mięǳy naszym okiem a ciałami wszechświata, wywołuగe pośrednią
wspólność mięǳy nami a nimi, i tym sposobem dowoǳi równoczesnego ich bytu, że nie
moglibyśmy żadnego mieగsca empirycznie zmienić (teగ zmiany spostrzec), gdyby materia
nie umożliwiała nam wciąż spostrzegania mieగsca naszego; a to tylko za pośrednictwem
swego wzaగemnego wpływu może wykazać ich równoczesność, a przez to (lubo pośred-
nio tylko), aż do naగodlegleగszych przedmiotów, ich współistnienie [die Coexistenz]. Bez
wspólności każde spostrzeżenie (zగawiska w przestrzeni) గest od drugiego odcięte, a łań-
cuch wyobrażeń empirycznych, tగ. doświadczenie, trzeba by przy każdym nowym przed-
miocie wciąż na nowo rozpoczynać, gdyż poprzedni nie mógłby się z nim bynaగmnieగ
złączyć czyli znaleźć się w stosunku czasowym. Przez to nie chcę wcale zbĳać pusteగ prze-
strzeni, bo ona może istnieగe tam, dokąd spostrzeżenia nasze nie sięgaగą, gǳie zatem
nie ma empirycznego poznania równoczesności; ale wtedy nie గest ona przedmiotem dla
గakiego bądź naszego możliwego doświadczenia.

Do obగaśnienia może posłużyć, co następuగe. W umyśle naszym wszystkie zగawiska,
గako zawarte w możliwym doświadczeniu, muszą zostawać we wspólności (communio)
apercepcగi; a o ile przedmioty maగą być wyobrażone w powiązaniu ze sobą, గako istnie-
గące równocześnie, muszą mieగsce swoగe w czasie wzaగemnie określać i przez to tworzyć
całość. Jeżeli ta podmiotowa wspólność ma się oprzeć na podstawie przedmiotoweగ lub
być odniesiona do zగawisk గako substancగi, to spostrzeganie గedneగ గako podstawa winno
umożliwiać spostrzeganie drugieగ, i na odwrót, aby koleగność, istnieగąca zawsze w spo-
strzeżeniach గako uగęciach, nie była przyznawana przedmiotom, lecz żeby te mogły zostać
wyobrażone గako bytuగące równocześnie. A to గest właśnie wpływ wzaగemny, tగ. wspólność
realna (commercium [=obcowanie]) substancగi, bez któreగ empiryczny stosunek równo-
czesności nie mógłby się też znaleźć w doświadczeniu. Przez tę wspólność realną, zగawiska,
o ile są rozǳielone, a గednakże pozostaగą w łączności z sobą, wytwarzaగą rzecz złożoną
(compositum reale), a takie złożenia możliwymi się staగą w sposób rozmaity.

Trzema dynamicznymi stosunkami, z których wynikaగą wszystkie inne, są więc: sto-
sunek przypadłości [Inhärenz], następstwa [Consequenz] i złożenia [Composition].

  Krytyka czystego rozumu 



Takie oto są trzy analogie doświadczenia. Są one po prostu zasadami określania istnie-
nia zగawisk w czasie, według wszystkich trzech గego sposobów [modi], według stosunku
do samegoż czasu గako pewneగ wielkości (wielkości istnienia tగ. trwania), według sto-
sunku w czasie గako szeregu (następstwo po sobie), na koniec według stosunku w czasie
గako ogóle wszelkiego istnienia (spółbytności). Ta గednia określenia czasowego గest na
wskroś dynamiczna, tగ. czas nie గest tu uważany za coś takiego, w czym by doświadczenie
bezpośrednio wyznaczało każdemu istnieniu గego mieగsce, bo to niemożliwe, gdyż czas
bezwzględny nie గest zgoła przedmiotem spostrzegania, przez co by zగawiska mogły być
trzymane w kupie; lecz tylko prawidło rozsądku, przez które wyłącznie może istnienie
zగawisk osiągnąć గednię syntetyczną co do stosunków czasu, wyznacza każdemu z nich
గego mieగsce w czasie, a więc a priori i గako ważne na wszelki czas i po wszystkie czasy.

Przez przyrodę (w znaczeniu empirycznym) rozumiemy łączność zగawisk co do ich
istnienia, według prawideł koniecznych, tగ. według praw. Są więc pewne prawa i to aprio-
ryczne, umożliwiaగące dopiero గakąś przyrodę; prawa empiryczne mogą istnieć i można
గe odnaleźć tylko za pośrednictwem doświadczenia, lecz గedynie ǳięki owym prawom
pierwotnym, umożliwiaగącym dopiero samo doświadczenie. Nasze analogie przedstawia-
గą zatem właściwie గedność przyrody w łączności wszystkich zగawisk pod pewnymi wy-
kładnikami, wyrażaగącymi po prostu tylko stosunek czasu (గako obeగmuగącego w sobie
wszelkie istnienie) do గedni apercepcగi, గedni, mogąceగ zaగść tylko w syntezie według pra-
wideł. Razem wzięte, orzekaగą więc: wszystkie zగawiska mieszczą się w jednej przyroǳie
i muszą się w nieగ mieścić, gdyż bez teగ గedności aprioryczneగ nie byłaby możliwą గedność
doświadczenia, a więc i określenie w nieగ przedmiotów.

A co do sposobu dowoǳenia, గakim się posługiwaliśmy przy tych transcendentalnych
prawach przyrody, i co do ich właściwości, trzeba zrobić uwagę, która barǳo doniosłą
chyba bęǳie zarazem గako przepis dla każdeగ inneగ próby dowoǳenia umysłowych a rów-
nocześnie syntetycznych zdań a priori. Gdybyśmy chcieli byli dowoǳić tych analogii do-
gmatycznie, tగ. z poగęć, mianowicie, że wszystko, co istnieగe, znaగduగe się w tym గeno,
co గest trwałe; że wszelkie zdarzenie dopuszcza w poprzednim stanie coś, po czym ono
następuగe według prawidła, na koniec, że w rozmaitości, istnieగąceగ równocześnie, stany
w odniesieniu do siebie nawzaగem są razem (związane są wspólnością): to wszelki wysiłek
byłby zupełnie daremnym. Bo przy pomocy samych tylko poగęć o rzeczach, choć by się
te poగęcia nie wiem గak rozczłonkowywało, niepodobna przeగść od గednego przedmiotu
i గego istnienia do istnienia przedmiotu drugiego lub do sposobu గego bytowania. Cóż
nam tedy pozostawało? Możliwość doświadczenia, గako poznania, w którym wszystkie
przedmioty muszą nam ostatecznie móc być danymi, గeśli ich wyobrażenie ma mieć dla
nas realność przedmiotową. W tym tedy trzecim czynniku, którego istotna forma polega
na syntetyczneగ గedni apercepcగi wszystkich zగawisk, znaleźliśmy aprioryczne warunki nie-
przerwanego i koniecznego określenia czasu istnienia wszelkiego w zగawisku, określenia,
bez którego niemożliwym byłoby nawet empiryczne określenie czasowe; znaleźliśmy tez
prawidła syntetyczneగ గedni a priori, za pośrednictwem których mogliśmy antycypować
doświadczenie.

Wobec braku teగ metody i wobec uroగenia, że zdania syntetyczne, zalecane przez do-
świadczalne użycie rozsądku గako గego zasady, daǳą się dowieść dogmatycznie, skutek
był ten, że tak często, a zawsze na próżno próbowano znaleźć dowód na prawo dostatecz-
neగ przyczyny. O dwu innych analogiach nikt nie pomyślał, chociaż się nimi milczkiem
zawsze posługiwano¹²⁵; brakowało bowiem wskazówki kategorii, która sama tylko może
wykryć i uwydatnić wszelką przerwę [Lücke] rozsądku zarówno w poగęciach, గak i w za-
sadach.

¹²⁵Wobec braku tej metody i wobec urojenia, że zdania syntetyczne (…) daǳą się dowieść dogmatycznie (…) czę-
sto, a zawsze na próżno, próbowano znaleźć dowód na prawo dostatecznej przyczyny. O dwu innych analogiach nikt
nie pomyślał, chociaż się nimi milczkiem zawsze posługiwano — గedność całości świata, gǳie wszystkie zగawiska
wiązać się z sobą powinny, గest widocznie wnioskiem tylko przyగęteగ taగemnie zasady wspólności wszystkich sub-
stancగi, istnieగących równocześnie; bo, gdyby one były odosobnione, to గako części nie wytworzyłyby całości;
a gdyby ich powiązanie (wzaగemne odǳiaływanie rozmaitych szczegółów) nie było koniecznym గuż z powo-
du spółbytności; to by z tego, గako idealnego tylko stosunku, nie można było wnioskować o tamtym, గako
realnym. A przecież okazaliśmy na swoim mieగscu, że wspólność గest właściwie podstawą możliwości pozna-
nia empirycznego, spółistnienia, że zatem właściwie tylko z tego wnioskuగe się o tamteగ, గako గego warunku.
[przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



). Wymagalniki empirycznego myślenia w ogóle
. Co się zgaǳa z formalnymi warunkami doświadczenia (wedle oglądu i poగęć), గest

możliwe¹²⁶.
. Co się wiąże z materialnymi warunkami doświadczenia (wrażenia), గest rzeczywiste.
. Czego łączność z rzeczywistością określaగą powszechne warunki doświadczenia, గest

konieczne (istnieగe w sposób konieczny).
OBJAŚNIENIE
Kategorie sposobowości to maగą w sobie szczególnego, że poగęcia, któremu są do-

dane గako orzeczenia, w naగmnieగszeగ mierze nie pomnażaగą గako określenia przedmiotu,
lecz wyrażaగą tylko stosunek do właǳy poznawczeగ. Choć poగęcie గakieగś rzeczy గest గuż
całkiem zupełne, mogę przecież గeszcze pytać co do tego przedmiotu, czy on గest గe-
no możliwy, czy też rzeczywisty, albo గeżeli గest takim, czy nawet musi być koniecznym?
Przez to nie są pomyślane గakieś dalsze określenia w samymże przedmiocie; tylko pytamy
się గedynie, గak on się ma (wraz ze wszystkimi określeniami swoimi) względem rozsądku
i గego empirycznego użytkowania, względem rozwagi empiryczneగ i względem rozumu
(w గego zastosowaniu do doświadczenia)?

Stąd też właśnie zasady sposobowości są po prostu tylko wyగaśnieniami poగęć możli-
wości, rzeczywistości i konieczności w ich użyciu empirycznym, a zarazem są zacieśnienia-
mi [Restrictionen] wszystkich kategorii do użytku గedynie empirycznego, nie pozwalaగąc
na transcendentalny¹²⁷ i nie dopuszczaగąc go. Bo గeżeli te posiadaగą nie samo tylko lo-
giczne znaczenie, wyrażaగąc analitycznie formę myślenia, lecz maగą także dotyczyć rzeczy
i ich możliwości, rzeczywistości i konieczności, to muszą się rozciągać na możliwe¹²⁸ do-
świadczenie i గego syntetyczną గednię, w któreగ wyłącznie dawane nam bywaగą przedmioty
poznania.

Wymagalnik możliwości rzeczy żąda tedy, żeby ich poగęcie zgaǳało się z formalnymi
warunkami doświadczenia w ogóle. Ta za przedmiotowa forma doświadczenia w ogóle
zawiera w sobie wszelką syntezę, potrzebną do poznania przedmiotów. Poగęcie, obeగ-
muగące w sobie గakąś syntezę, trzeba uważać za czcze; nie odnosi się ono do żadnego
przedmiotu, గeżeli synteza ta nie należy do doświadczenia, czy to గako z niego wzięta,
a wtedy nazywa się pojęciem empirycznym, czy też గako taka, na któreగ, గako na warunku
apriorycznym polega doświadczenie w ogóle (గego forma), a wtedy గest pojęciem czystym,
które przecież należy do doświadczenia, ponieważ గego przedmiot w nim గedynie napo-
tkać można. Bo skądże weźmiemy cechę możliwości గakiegoś przedmiotu, pomyślanego
przez syntetyczne poగęcie a priori, గeżeli nie dostarczy గeగ nam synteza, stanowiąca formę
empirycznego poznania przedmiotów? Że w poగęciu takim nie powinna się mieścić żadna
sprzeczność, గest to oczywiście koniecznym logicznym warunkiem; ale to nie wystarcza
wcale do zapewnienia przedmiotoweగ realności poగęcia, tగ. możliwości takiego przedmio-
tu, గaki w poగęciu został pomyślany. I tak w poగęciu figury, zamknięteగ mięǳy dwiema
liniami prostymi, nie ma sprzeczności, bo poగęcia o dwu liniach prostych i ich zetknięciu
się nie zawieraగą zaprzeczenia గakieగś figury; niemożliwość atoli nie polega tutaగ na poగęciu
samym w sobie, lecz na గego konstrukcగi w przestrzeni, tగ. na warunkach przestrzeni i గeగ
określeniu; a te maగą znów swoగą przedmiotową realność, tగ. rozciągaగą się do możliwych
rzeczy, ponieważ zawieraగą w sobie a priori formę doświadczenia w ogóle.

A teraz pokażemy naocznie rozległy pożytek i wpływ tego wymagalnika możliwości.
Kiedy sobie wyobrażam rzecz గakąś, która గest trwałą tak, że wszystko, co się koleగno
zmienia, liczy się tylko do గeగ stanu: to z takiego గeno poగęcia nigdy nie mogę poznać,
czy rzecz taka గest możliwą. Albo wyobrażam sobie coś, co ma mieć tę własność, że gdy
ono istnieగe, to zawsze i nieuchronnie następuగe po nim coś innego; można by to so-
bie bądź co bądź pomyśleć bez sprzeczności, ale nie można z tego osąǳić, czy własność

¹²⁶możliwe — w całym tym ustępie Kant bierze wyrazy: „möglich”, „Möglichkeit” w troగakim znaczeniu: -
-o według określenia zawartego w pierwszym wymagalniku; -o గako równoznaczne z wyrażeniem: „realny
przedmiotowo, transcendentalna prawda”; -o గako naగogólnieగsze przeciwstawienie rzeczywistości bez wglądania
w గakie bądź warunki. Można by próbować wyróżnienia za pomocą: „możliwy” i „możebny”; ale mało by się to
przyczyniło do గasności wykładu. Poprzestać więc postanowiłem na tym tylko ostrzeżeniu, które zawǳięczam
E. Adickesowi. [przypis redakcyగny]

¹²⁷transcendentalny [użytek] — właściwie: transcendentny. [przypis tłumacza]
¹²⁸możliwe — tగ. గakie bądź. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



taka (గako przyczynowość) napotyka się w గakieగś możliweగ rzeczy. Wreszcie mogę so-
bie wyobrazić różne rzeczy (substancగe), tak urząǳone, że stan గedneగ pociąga za sobą
గakieś następstwo w stanie drugieగ, i nawzaగem; ale czy taki stosunek może przysługi-
wać గakimś rzeczom, tego niepodobna wyprowaǳić z tych poగęć, zawieraగących dowolną
గedynie syntezę. Przez to więc tylko, że w poగęciach tych wyrażaగą się a priori stosun-
ki spostrzeżeń w każdym doświadczeniu, poznaగe się ich przedmiotową realność, tగ. ich
transcendentalną prawǳiwość, i to zaiste niezależnie od doświadczenia, ale bynaగmnieగ
nie niezależnie od odnoszenia się do formy doświadczenia w ogóle, — oraz syntetyczną
గednię, w któreగ wyłącznie można poznać przedmioty empirycznie.

Gdyby się atoli zechciało tworzyć nowe poగęcia o substancగach, siłach, wzaగemnych
odǳiaływaniach, z tego materiału, గakiego dostarcza nam spostrzeganie, lecz nie biorąc
w doświadczeniu przykładu nawet ich powiązania: to by się popadło w same uroగenia,
których możliwość nie ma w sobie żadneగ zgoła cechy, gdyś przy nich nie bierze się
doświadczenia za nauczyciela, ani z niego nie wydobywa się tych poగęć. Takie poగęcia
uroగone mogą osiągnąć znamię sweగ możliwości nie a priori, గak kategorie, గako warun-
ki, od których zależy całe doświadczenie, lecz tylko a posteriori గako takie, które daగe
nam samo doświadczenie; s możliwość ich albo winna być poznaną a posteriori i empi-
rycznie, albo też wcale poznaną być nie może. Jakaś substancగa, która by trwale obecną
była w przestrzeni, nie wypełniaగąc గeగ గednak (np. owa rzecz pośrednia mięǳy materią
a myślącymi istotami, గaką niektórzy chcieli wprowaǳić), albo గakaś osobna zasadnicza
siła umysłu naszego, mogąc naprzód oglądać przyszłość (a nie wywnioskowywać గą tyl-
ko); albo wreszcie గakaś గego właǳa pozostawania we wspólności myśli z innymi ludźmi
(choćby nie wiem గak oddalonymi): są to poగęcia, których możliwość గest zgoła bezpod-
stawna, gdyż nie mogą one się oprzeć na doświadczeniu i గego znanych prawach, a bez
tego గest to dowolne połączenie myśli, które chociaż nie zawiera w sobie sprzeczności, nie
może przecież rościć żadneగ pretensగi do przedmiotoweగ realności, a więc i do możliwo-
ści takiego przedmiotu, గaki się pomyśleć zapragnie. Co dotyczy realności, to zakazanym
గest samo przez się pomyśleć గą sobie in concreto, nie biorąc doświadczenia na pomoc,
gdyż ona rozdana się tylko na wrażenie, గako materię doświadczenia, a nie dotyka formy
stosunku, z którą by bądź co bądź igrać było można w uroగeniach.

Pomĳam atoli wszystko, czego możliwość da się wyprowaǳić tylko z rzeczywistości
w doświadczeniu, i rozważam tu గedynie możliwość rzeczy z poగęć apriorycznych, o któ-
rych to rzeczach nie przestaగę utrzymywać, że one nigdy nie mogą wynikać z takich poగęć
same dla siebie, lecz zawsze tylko గako formalne i przedmiotowe warunki doświadczenia
w ogóle.

Wydaగe się wprawǳie na pozór, గakoby możliwość tróగkąta mogła być sama w sobie
poznana z poగęcia o nim (od doświadczenia గest ono niezależne na pewno); bo istot-
nie możemy mu całkiem a priori dać przedmiot, tగ. skonstruować go. Ale ponieważ గest
to tylko forma przedmiotu, pozostałby on zawsze tylko wytworem wyobraźni, którego
przedmiot co do możliwości byłby wciąż wątpliwym, bo do tego wymaga się czegoś więceగ
గeszcze, mianowicie, żeby taka figura pomyślaną została zgodnie z tymi samymi warun-
kami, na których opieraగą się wszystkie przedmioty doświadczenia. Otóż, że przestrzeń
గest formalnym apriorycznym warunkiem doświadczeń zewnętrznych, że ta sama kształ-
tuగąca synteza, przez którą kreślimy w wyobraźni tróగkąt, గest całkiem గednorodną z tą,
గakieగ dokonywamy w uగęciu zగawiska, by z tego utworzyć sobie poగęcie doświadczalne:
— to tylko i to గedynie wiąże z tym poగęciem wyobrażenie o możliwości takieగ rzeczy.
I tak też możliwość wielkości ciągłych, owszem wielkości w ogóle, ponieważ, poగęcia
o nich są wszystkie syntetyczne, nigdy nie widnieగe z samych poగęć, lecz dopiero z poగęć
గako formalnych warunków określenia przedmiotów w doświadczeniu w ogóle. I gǳież-
by miano szukać przedmiotów, odpowiadaగących poగęciom, గeżeli nie w doświadczeniu,
które గedynie daగe nam przedmioty? — గakkolwiek my, nie czekaగąc na doświadczenie,
możemy poznawać i charakteryzować możliwość rzeczy, గedynie w odniesieniu do for-
malnych warunków, pod którymi w doświadczeniu w ogóle bywa coś określone గako
przedmiot, a zatem całkiem a priori, lecz zawsze tylko w odniesieniu do doświadczenia
i w గego granicach.

Wymagalnik poznawania rzeczywistości rzeczy żąda spostrzegania, więc wrażenia świa-
domego siebie, wprawǳie nie bezpośrednio od samego przedmiotu, którego istnienie

  Krytyka czystego rozumu 



mamy poznać, ale w każdym razie od గego łączności z గakimś rzeczywistym spostrze-
żeniem, według analogii doświadczenia, przedstawiaగących wszelkie realne powiązanie
w doświadczeniu w ogóle.

W samym tylko pojęciu గakieగś rzeczy nie można odnaleźć żadneగ cechy గego istnienia.
Bo chociażby ono było tak zupełne, iżby naగmnieగszeగ nie brakło drobnostki, by pomy-
śleć sobie rzecz ze wszystkimi గeగ wewnętrznymi określeniami; to istnienie nie ma z tym
wszystkim nic zgoła do czynienia, lecz tylko z pytaniem: czy rzecz taka గest nam dana,
tak żeby గeగ spostrzeżenie mogło bądź co bądź iść przed poగęciem. Bo gdy poగęcie iǳie
przed spostrzeżeniem, to znaczy tylko, że గest możliwe; natomiast spostrzeżenie, daగące
materiał poగęciu, గest గedynym znamieniem rzeczywistości. Można wszelako nawet przed
spostrzeżeniem rzeczy, a zatem porównawczo a priori poznać గeగ istnienie, గeśli tylko łą-
czy się ona z niektórymi spostrzeżeniami, według zasad empirycznego ich powiązania
(według analogii). Wówczas bowiem istnienie rzeczy łączy się z naszymi spostrzeżeniami
w możliwym doświadczeniu, i możemy według wskazówki owych analogii przedostać się
od naszego rzeczywistego spostrzeżenia do rzeczy w szeregu możliwych spostrzeżeń. I tak
poznaగemy istnienie materii magnetyczneగ, przenikaగąceగ wszystkie ciała, ze spostrzeżenia
przyciągania opiłek żelaznych, chociaż z powodu właściwości narządów naszych niemoż-
liwym గest dla nas bezpośrednie spostrzeganie oweగ materii. w ogóle bowiem, wedle praw
zmysłowości i osnowy [Context] spostrzeżeń naszych, doszlibyśmy w doświadczeniu na-
wet do bezpośredniego empirycznego ich oglądania, gdyby zmysły nasze były delikatnieగ-
sze, gdyż ich grubość nic nie obchoǳi formę możliwego doświadczenia w ogóle. Dokąd
zatem starczy spostrzeganie i గego przynależność według praw empirycznych, dotąd sięga
też nasze poznanie istnienia rzeczy. Jeżeli nie rozpoczniemy od doświadczenia, albo గeżeli
nie bęǳiemy postępowali wedle praw empiryczneగ łączności zగawisk, to na próżno puszyć
się bęǳiemy, że chcemy odgadnąć czy wybadać istnienie గakieగś rzeczy.

Potężny atoli zarzut¹²⁹ przeciwko tym prawidłom pośredniego dowoǳenia istnienia
czyni idealizm, którego odparcie znaగǳie tu mieగsce odpowiednie.
 
Idealizm (rozumiem tu id. materialny [tగ. treściowy]) గest to teoria, utrzymuగąca, że ist-
nienie przedmiotów w przestrzeni po zewnątrz nas గest albo wątpliwe i nieudowodnio-
ne, albo też wprost nieprawǳiwe i niemożliwe; pierwszy గest to problematyczny idealizm
Kartezjusza, podaగącego jedno tylko empiryczne twierǳenie (assertio), mianowicie: ja je-
stem, za niewątpliwe; drugi గest to dogmatyczny idealizm Berkeley’a, który oświadcza, że
przestrzeń ze wszystkimi rzeczami, którym on naznacza గą గako warunek nieodłączny,
గest czymś, co samo w sobie గest niemożliwe a stąd i rzeczy w przestrzeni poczytuగe za
proste uroగenia. Idealizm dogmatyczny గest nieuchronny, గeżeli się uważa przestrzeń za
przymiot, maగący przysługiwać rzeczom samym w sobie; gdyż wówczas గest ona wraz ze
wszystkim, czemu służy za uwarunkowanie, marą [ein Unding]. Podstawę atoli tego ide-
alizmu గużeśmy zburzyli w Estetyce transcendentalneగ. Idealizm problematyczny, który
nic w teగ mierze nie twierǳi, lecz tylko uwydatnia niemożność udowodnienia istnień
innych prócz naszego własnego za pośrednictwem bezpośredniego doświadczenia, గest
rozumny i zgodny z gruntownym filozoficznym trybem myśli, mianowicie, że zanim się
znaగǳie dostateczny dowód, nie można sobie pozwolić na గakiś sąd stanowczy. Żąda-
ny dowód winien więc wykazać, że o rzeczach zewnętrznych mamy także doświadczenie,
a nie tylko urojenie; a tego niepodobna dokonać inaczeగ, గak mogąc udowodnić, że nawet
nasze wewnętrzne doświadczenie, dla Kartezjusza niewątpliwe, umożliwia się tylko przez
przyznanie z góry oświadczenia zewnętrznego.

Twierǳenie
Już sama tylko, empirycznie atoli określona, świadomość mego własnego istnienia dowoǳi

istnienia przedmiotów w przestrzeni po zewnątrz mnie.
DOWOǱENIE

¹²⁹Potężny atoli zarzut (…) — od tego mieగsca aż do Uwagi . […] całe odparcie „idealizmu” గest dodatkiem
drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Jestem świadom swego istnienia గako określonego w czasie. Wszelkie określenie cza-
sowe dopuszcza z góry coś trwałego w spostrzeżeniu. Ten trwały pierwiastek గednak nie
może być we mnie oglądem. Wszystkie bowiem określniki moగego istnienia, daగące się
we omie odnaleźć, są to wyobrażeniami గako takie wymagaగą same wyróżnionego od sie-
bie trwałego pierwiastku, względnie do którego mogłaby zostać określona ich przemiana,
a więc i moగe istnienie w czasie, w którym one przemianie ulegaగą¹³⁰. Zatem spostrzeganie
tego trwałego pierwiastku umożliwia się tylko przez rzecz po zewnątrz mnie, a nie przez
samo wyobrażenie rzeczy po zewnątrz mnie. A więc określenie mego istnienia w czasie
możliwym గest గedynie ǳięki istnieniu przedmiotów rzeczywistych, గakie po zewnątrz
siebie spostrzegam. A że świadomość w czasie గest połączona sposobem koniecznym ze
świadomością możliwości tego określenia czasowego, గest więc również sposobem ko-
niecznym połączona z istnieniem rzeczy po zewnątrz mnie, గako warunkiem określenia
czasowego, tగ. świadomość mego własnego istnienia గest zarazem bezpośrednią świado-
mością istnienia innych rzeczy po zewnątrz mnie.

Uwaga . W dowoǳeniu powyższym można spostrzec, że grę, prowaǳoną przez ide-
alizm, zwróciło się z większą słusznością przeciwko niemu samemu. On przyగmował, że
గedynym bezpośrednim doświadczeniem గest wewnętrzne, i że z niego dopiero wyprowa-
ǳa się wniosek o rzeczach zewnętrznych, ale tylko w sposób niepewny, గak bywa zawsze,
kiedy się z danych skutków wnioskuగe o określonych przyczynach, boć przecie i w nas
samych może leżeć przyczyna wyobrażeń, które przypisuగemy, może mylnie, rzeczom
zewnętrznym. Tymczasem tutaగ dowoǳi się, że właściwie doświadczenie zewnętrzne గest
bezpośrednim¹³¹, że tylko za గego pośrednictwem umożliwia się, wprawǳie nie świado-
mość naszego własnego istnienia, ale przecie గego określenie w czasie, tగ. doświadczenie
wewnętrzne. Zapewne, wyobrażenie: ja jestem, wyrażaగące świadomość, mogącą towarzy-
szyć wszelkiemu istnieniu, గest tym, co zawiera w sobie bezpośrednio istnienie podmiotu;
nie zawiera గednak żadnego గego poznania, a więc i nie empirycznego, tగ. doświadczenia;
bo do tego potrzeba, prócz myśli o czymś istnieగącym, గeszcze oglądania, గak tu, we-
wnętrznego, co do którego, tగ. co do czasu, podmiot musi być określonym, ku czemu
przedmioty zewnętrzne są nieoǳowne; a więc nawet samo wewnętrzne doświadczenie
możliwym గest tylko pośrednio i tylko przy pomocy zewnętrznego.

Uwaga . Z tym też zgaǳa się doskonale wszelkie doświadczalne użytkowanie z na-
szeగ właǳy poznawczeగ w określeniu czasu. Nie tylko że wszelkie określenie czasowe
możemy postrzegać గedynie ǳięki koleగneగ zmianie w stosunkach zewnętrznych (ruch)
w odniesieniu do pierwiastku trwałego w przestrzeni (np. ruch słońca względem przed-
miotów ziemskich); lecz nie mamy nawet nic trwałego, cobyśmy podłożyć mogli pod
poగęcie substancగi, గako ogląd, prócz tylko materii; a nawet ta trwałość nie గest zaczerp-
nięta z doświadczenia zewnętrznego, lecz przypuszczona a priori గako konieczny warunek
wszelkiego określenia czasowego, a więc także గako określenie zmysłu wewnętrznego, co
do naszego własnego myślenia, przez istnienie rzeczy zewnętrznych. Świadomość same-
go siebie w wyobrażeniu Ja nie గest wcale oglądem, lecz tylko wyobrażeniem umysłowym
[eine blosse intellectuelle Vorstellung] samoistności myślącego podmiotu. Stąd to Ja nie ma
też naగmnieగszego orzeczenia oglądu, które by, గako trwałe, mogło służyć za współzależ-
nik [Correlat] określeniu czasowemu w zmyśle wewnętrznym, గakim గest, daగmy na to,
nieprzenikliwość w materii, గako oglądu empirycznego.

Uwaga . Z tego, że do umożliwienia określoneగ świadomości nas samych niezbędnym
గest istnienie przedmiotów zewnętrznych, nie wynika, గakoby każde oglądowe wyobrażenie

¹³⁰Ten trwały pierwiastek… — ustęp „Ten trwały pierwiastek (…)” do „(…) przemianie ulegaగą” włożono tu
stosownie do żądania Kanta, wyrażonego w przedmowie do drugiego wydania (…). W samym zaś tym wydaniu
są tylko słowa następne: „Ten trwały pierwiastek గednak nie może być czymś we mnie; ponieważ właśnie moగe
istnienie w czasie może zostać określonym dopiero przez ten trwały pierwiastek”. [przypis tłumacza]

¹³¹Tymczasem tutaj dowoǳi się, że właściwie doświadczenie zewnętrzne jest bezpośrednim — Bezpośrednia świa-
domość istnienia rzeczy zewnętrznych nie przypuszcza się w obecnym twierǳeniu, lecz się dowoǳi, czy rozu-
miemy możliwość teగ świadomości, czy nie. Pytanie co do teగ możliwości byłoby takie: czy mamy tylko zmysł
wewnętrzny, a nie mamy zewnętrznego, tylko zewnętrzne uroగenie [äussere Einbildung]? Jasnym గest atoli, że
ażeby sobie coś bodaగ uroić గeno jako coś zewnętrznego, tగ. przedstawić zmysłowi w unaocznieniu, musimy
గuż posiadać zmysł zewnętrzny, a tym sposobem wyróżnić bezpośrednio samą tylko wrażliwość zewnętrznego
oglądania od samorzutności, znamionuగąceగ każde uroగenie. Bo uroić sobie tylko nawet zmysł zewnętrzny zna-
czyłoby to zniszczyć samą zdolność oglądania, która ma zostać określoną przez wyobraźnię. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



rzeczy zewnętrznych zamykało w sobie zarazem ich istnienie, gdyż owo wyobrażenie może
być przecież skutkiem tylko wyobraźni (tak w sennych marzeniach, గak w obłąkaniu);
istnieగe ono tylko ǳięki odtworzeniu dawnieగszych spostrzeżeń zewnętrznych, które, గak
okazano, możliwe są గedynie przy pomocy rzeczywistości zewnętrznych przedmiotów. Tu
miano tylko dowieść, że doświadczenie wewnętrzne w ogóle staగe się możliwym wyłącznie
ǳięki doświadczeniu zewnętrznemu w ogóle. Czy to lub owo mniemane doświadczenie
nie గest uroగeniem tylko, to potrzeba wybadać wedle గego szczegółowych określeń i przez
zestawienie ze sprawǳianami wszelkiego rzeczywistego doświadczenia.

Co się wreszcie tyczy trzeciego wymagalnika, to rozciąga się on na materialną ko-
nieczność w istnieniu, a nie na formalną tylko i logiczną — w powiązaniu poగęć. A ponie-
waż żadne istnienie przedmiotów zmysłowych nie może być poznane całkiem a priori, ale
గeno porównawczo a priori względnie do innego danego గuż istnienia, lecz i wtedy nawet
może przyగść do takiego tylko istnienia, గakie gǳieś zawartym być musi w związku do-
świadczenia, którego dane spostrzeżenie గest częścią: więc też konieczność istnienia nigdy
nie może zostać poznaną z poగęć, lecz zawsze tylko z łączności z tym, co గest spostrzega-
nym, wedle powszechnych praw doświadczenia. Otóż nie ma żadnego istnienia, które by
mogło zostać poznane గako konieczne pod warunkiem innych danych zగawisk, prócz ist-
nienia skutków z danych przyczyn wedle praw przyczynowości. A zatem poznać możemy
nie konieczność istnienia rzeczy (substancyగ), lecz tylko konieczność istnienia ich stanu
i to z innych stanów, danych w spostrzeganiu, według empirycznych praw przyczyno-
wości. Stąd wynika, że sprawǳian konieczności mieści się గedynie w prawie możliwego
doświadczenia, iż wszystko, co się ǳieగe, określone గest a priori, przez swoగą przyczynę
w zగawisku. Poznaగemy zatem గeno konieczność skutków w przyroǳie, których przyczyny
są nam dane, a cecha konieczności w istnieniu nie sięga daleగ niż pole możliwego do-
świadczenia, a nawet na tym polu nie popłaca ona co do istnienia rzeczy గako substancగi,
gdyż te nigdy nie mogą być rozpatrywane గako skutki empiryczne czyli coś, co się ǳie-
గe i powstaగe. Konieczność tedy dotyczy tylko stosunków zగawisk wedle dynamicznego
prawa przyczynowości; i na tym opiera się możliwość wnioskowania a priori z గakiegoś
danego istnienia (przyczyny) o innym istnieniu (skutku). Wszystko, co się ǳieగe, గest
koniecznym hipotetycznie: oto zasada, poddaగąca przemianę w świecie pewnemu prawu,
tగ. prawidłu istnienia koniecznego, bez czego by nie istniała sama przyroda. Stąd zda-
nie: nic się nie ǳieగe z ślepego przypadku (in mundo non datur casus) గest apriorycznym
prawem przyrody; podobnież, żadna konieczność w przyroǳie nie గest ślepą, lecz uwa-
runkowaną, więc zrozumiałą koniecznością (non datur fatum (=nie ma Przeznaczenia]).
Oba są takimi prawami, co poddaగą grę przemian przyroǳie rzeczy (గako zగawiskom),
czyli, co గest równoznaczne, గedności rozsądku, w którym wyłącznie tylko należeć mogą
do doświadczenia, గako syntetyczneగ గedni zగawisk.

Obie te zasady liczą się do dynamicznych. Pierwsza గest właściwie wynikiem zasady
przyczynowości (pod analogiami doświadczenia). Druga należy do zasad sposobowości,
przydaగąceగ do określenia przyczynowego గeszcze poగęcie konieczności, zależneగ గednak od
prawidła rozsądku.

Zasada ciągłości w szeregu zగawisk (przemian) zakazała wszelkiego przeskoku (in
mundo non datur saltus), ale też w ogóle wszystkich empirycznych oglądów w przestrzeni,
zakazała wszelkieగ przerwy czy rozpadliny mięǳy dwoma zగawiskami (non datur hiatus);
tak bowiem wyrazić da się to zdanie, że nic nie może weగść do doświadczenia, co by do-
woǳiło próżni (vacuum), lub గą dopuszczało bodaగ గako część syntezy empiryczneగ. Bo co
się tyczy próżni [das Leere], daగąceగ się pomyśleć poza polem możliwego doświadczenia
(świata), to nie należy ona do గurysdykcగi samego rozsądku, rozstrzygaగącego గeno pyta-
nia, odnoszące się do użytkowania danych zగawisk na rzecz poznania empirycznego, —
i stanowi zadanie dla idealnego [idealische] rozumu, który wybiega poza ǳieǳinę moż-
liwego doświadczenia i chce wydawać sądy o tym, co గe samo otacza i ogranicza; musi
więc być rozważonym w dialektyce transcendentalneగ.

Te cztery zdania (in mundo non datur hiatus, non datur saltus, non datur casus, non da-
tur fatum) łatwo moglibyśmy, tak గak wszystkie zasady transcendentalnego pochoǳenia,
wystawić wedle ich porządku, zgodnie z porządkiem kategorii i każdemu wskazać właści-

  Krytyka czystego rozumu 



we గego mieగsce; lecz wyćwiczony గuż czytelnik sam tego dokona lub też łatwo odkryగe ku
temu wskazówkę. Jednoczą się zaś one wszystkie w tym, by w syntezie empiryczneగ nie
dopuszczać nic takiego, co by uszczerbek i szkodę wyrząǳić mogło rozsądkowi i nieprze-
rwanemu związkowi wszystkich zగawisk, tగ. గedności గego poగęć. W nim bowiem tylko
możliwą గest గednia doświadczenia, w któreగ wszystkie spostrzeżenia mieగsce swoగe mieć
muszą.

Czy pole możliwości గest większe od pola obeగmuగącego całą rzeczywistość, a to znów
większe od mnogości tego, co గest konieczne, są to ładne [artige] pytania, mogące na-
wet znaleźć rozwiązanie syntetyczne; ale i one podpadaగą tylko గurysdykcగi rozumu; gdyż
wypowiadaగą mnieగ więceగ tyleż co: czy wszystkie rzeczy, గako zగawiska, należą wręcz do
ogółu i osnowy [Context] గednego-గedynego doświadczenia, którego częścią గest każ-
de dane spostrzeżenie, tak że ten ogół nie mógłby zostać złączonym z żadnymi innymi
zగawiskami; czy też moగe spostrzeżenia mogą należeć do więceగ niż jednego możebnego
doświadczenia (w గego powszechneగ łączności). Rozsądek doświadczeniu w ogóle daగe
a priori prawidło tylko co do podmiotowych i formalnych warunków, zarówno zmy-
słowości గak apercepcగi, umożliwiaగących toż doświadczenie. Innych form oglądania (niż
przestrzeń i czas), oraz innych form rozsądku (niż dyskursywnego myślenia czyli pozna-
nia przez poగęcia), chociażby były możebne, nie zdołamy sobie w żaden sposób wymyślić
i uczynić zrozumiałymi; ale, gdybyśmy nawet zrobić to zdołali, nie przystawałyby one
do doświadczenia, గako గedynego poznawania, w którym przedmioty są nam dane. Czy
mogą być గakieś inna spostrzeżenia niż te, co należą w ogóle do naszego całego możliwe-
go doświadczenia¹³²; czy zatem może istnieć całkiem inne గeszcze pole materii, — tego
rozsądek rozstrzygnąć nie potrafi; zaగmuగe się on tylko syntezą tego, co గest dane. Zresztą
wielce rażącą గest nęǳota naszych zwykłych wniosków, służących do wytworzenia wiel-
kiego państwa możliwości, którego małą గeno cząstką గest wszelka rzeczywistość (wszelki
przedmiot doświadczenia). Wszystko, co rzeczywiste, గest możliwe; z tego wolno tylko
wedle logicznych prawideł odwracania sądów wyprowaǳić zdanie szczegółowe: niektóra
możliwość గest rzeczywistą, co tyle chyba znaczy గak: wiele గest możliwości, które nie są
rzeczywistymi. Z pozoru zdaగe się wprawǳie, గakoby można wprost nawet podnieść licz-
bę możliwości ponad liczbę rzeczywistości przez to, że coś గeszcze przybyć musi do tamteగ,
ażeby tę wytworzyć. Ale గa takiego przybytku do możliwości nie znam. Bo co by ponad
nią dodanym być musiało, byłoby niemożliwym. Może przybyć tylko do mego rozsąd-
ku coś ponad zgodność z formalnymi warunkami doświadczenia, mianowicie powiązanie
z గakimś spostrzeżeniem; lecz co z nim గest powiązane według praw empirycznych, గest
rzeczywistym, chociaż bezpośrednio nie da się postrzegać. Atoli żeby w nieprzerwanym
związku z tym, co mi గest dane w spostrzeżeniu możliwym był inny szereg zగawisk, a zatem
więceగ niż గedno-గedyne, wszechobeగmuగące doświadczenie, — nie da się wywnioskować
z tego, co గest danym, a tym mnieగ గeszcze gdy nic danym nie గest, gdyż bez materiału
nic nigǳie pomyśleć niepodobna. Co గest możliwym tylko pod warunkami, które same
są tylko możebnymi, nie గest możliwym w całej pełni [in aller Absicht]. A w takieగ pełni
właśnie poగmuగe się to pytanie, kiedy chce się wieǳieć, czy możliwość rzeczy rozciąga się
daleగ, niż sięgnąć może doświadczenie.

Wzmiankowałem tylko o tych pytaniach, aby nie zostawić żadneగ przerwy w tym,
co wedle pospolitego mniemania należy do poగęć rozsądkowych. W istocie గednak bez-
względna możliwość (ważna w całeగ pełni) nie గest wcale poగęciem tylko rozsądkowym
i w żaden sposób nie może mieć zastosowania empirycznego, lecz należy wyłącznie do
rozumu, wybiegaగącego poza wszelkie możliwe empiryczne użytkowanie z rozsądku. Mu-
sieliśmy się tedy zadowolić tutaగ krytycznym గedynie zastrzeżeniem, pozostawiaగąc zresztą
tę sprawę w ciemności aż do dalszego kiedyś zastanowienia.

Maగąc zakończyć ten czwarty numer a wraz z nim i systemat wszystkich zasad czystego
rozsądku, muszę గeszcze wskazać powód, dlaczego zasady sposobowości nazwałem właśnie
wymagalnikami. Wyrazu tego nie biorę tutaగ w tym znaczeniu, గakie mu niektórzy nowsi
pisarze filozoficzni nadali, wbrew rozumieniu matematyków, do których on przecie wła-
ściwie należy, mianowicie, గakoby słowo „wymagać” [postuliren] miało znaczyć toż samo,
co podawać గakieś zdanie za bezpośrednio pewne, bez uzasadnienia lub dowodu; gdyż

¹³²całego możliwego doświadczenia — tగ. గakiego bądź. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



gdybyśmy się na to zgoǳić mieli przy sądach syntetycznych, గakkolwiek byłyby oczywi-
stymi, iż wolno గe uczcić bezwarunkowym uznaniem, bez dedukcగi, na mocy własnego ich
wyroku: to przepadłaby wszelka krytyka rozsądku; a ponieważ nie brak naగzuchwalszych
uroszczeń, గakimi nie garǳi nawet wiara pospolita (która przecież nie గest uwierzytelnie-
niem [kein Creditiv]); więc rozsadek nasz stanie otworem każdemu obłędowi, nie mogąc
odmówić swego uznania wyrzeczeniom takim, które, choć bezprawnie, lecz tym samym
tonem pewności zażądaగą przyగęcia గako pewniki rzeczywiste. A więc kiedy do poగęcia
గakieగś rzeczy dołącza się syntetycznie a priori గakieś określenie, to do takiego zdania nie-
zbędnie dodać należy, గeżeli nie dowód, to przynaగmnieగ wywód uprawnienia tego, co się
w nim utrzymuగe.

Zasady sposobowości nie są గednak przedmiotowo-syntetycznymi, gdyż orzeczenia
możliwości, rzeczywistości i konieczności nie pomnażaగą bynaగmnieగ poగęcia, o którym
zostały wypowieǳiane, przez to, iż do wyobrażenia przedmiotu dodaగą coś గeszcze. Ale
ponieważ mimo to są one bądź co bądź syntetycznymi, więc są nimi tylko podmiotowo,
tగ. do poగęcia గakieగś rzeczy (realności), nic zresztą o nieగ nie wypowiadaగąc, dołączaగą siłę
poznawczą, w któreగ owo poగęcie powstaగe i ma swą sieǳibę, tak że గeśli w rozsądku గeno
wiąże się z formalnymi warunkami doświadczenia, to przedmiot గego zowie się możli-
wym; గeżeli się łączy ze spostrzeżeniem (wrażeniem, గako materią zmysłów) i przez nie
గest określone za pośrednictwem rozsądku, to przedmiot గest rzeczywistym; a గeżeli przez
łączność spostrzeżeń గest określony według poగęć, to przedmiot nazywa się koniecznym.
A więc zasady sposobowości nie wypowiadaగą o గakimś poగęciu nic innego prócz czynno-
ści właǳy poznawczeగ, która poగęcie to roǳi. Otóż w matematyce wymagalnikiem zwie
się twierǳenie praktyczne, mieszczące w sobie tylko syntezę, za pomocą którego daగemy
sobie dopiero గakiś przedmiot i wytwarzamy గego poగęcie, np. daną linią, z danego punktu
na płaszczyźnie nakreślić okrąg koła; takiego twierǳenia nie można dowoǳić dlatego, że
postępowanie, przez nie żądane, గest właśnie tym, przez co dopiero wytwarzamy poగęcie
o takieగ figurze. Stąd takim samym prawem możemy także „wymagać” zasad sposobo-
wości, gdyż one nie pomnażaగą swego poగęcia o rzeczach w ogóle¹³³, lecz wskazuగą tylko
sposób, w గaki ono się łączy z siłą poznawczą.

Ogólna uwaga do systematu zasad¹³⁴
Jest to godnym pilnego baczenia, że nie zdołamy zrozumieć możliwości żadneగ rzeczy

według kategorii, lecz zawsze musimy mieć w pogotowiu ogląd, by nim dowieść przed-
miotoweగ realności czystego poగęcia rozsądkowego. Weźmy np. kategorie stosunku. Z sa-
mych tylko poగęć niepodobna zrozumieć, గak ) może coś istnieć tylko గako podmiot, a nie
గako określenie గeno innych rzeczy, tగ. గak może być substancją; albo గak ) musi być coś
innego dlatego, te coś గe poprzeǳiło, więc గak cośkolwiek w ogóle może być przyczyną;
albo గak ) gdy istnieగe kilka rzeczy, to z tego, że గedna z nich గest, coś wpływa na resztę
i nawzaగem, i w ten sposób może się uగawnić గakaś wspólność substancగi. To samo stosuగe
się do wszystkich innych kategorii, np. గak rzecz pewna może być గednorodna z wieloma,
tగ. być గakąś wielkością itd. Dopóki tedy brak oglądu, nie wiadomo, czy za pomocą ka-
tegorii గest గakiś przedmiot pomyślanym, i czy gǳiekolwiek może im przysługiwać గakiś
przedmiot; i tak stwierǳamy, że one same w sobie nie są wcale poznaniami, lecz tylko
formami myślenia, aby z danych oglądów wytwarzać poznania.

Stąd też pochoǳi także, iż z samych kategorii nie można utworzyć żadnego zdania
syntetycznego. Np. we wszelkim istnieniu గest substancగa, tగ. coś, co może istnieć tyl-
ko గako podmiot, a nie గako gołe orzeczenie; albo, każda rzecz గest గakąś wielkością [ein
Quantum] itd. — w takich zdaniach nie ma nic, co by nam mogło posłużyć do wyగ-
ścia poza dane poగęcie i połączenia z niem innego. Dlatego to nigdy się nie powiodło
dowieǳenie గakiegoś syntetycznego zdania za pomocą samych czystych poగęć rozsądko-
wych, np. zdania: wszystko, co przypadkiem istnieగe, ma గakąś przyczynę. Nigdy tu daleగ

¹³³Zapewne, mówiąc o rzeczywistości గakieగś rzeczy, twierǳę więceగ, niż mówiąc o możliwości; lecz nie w sameగ
rzeczy, gdyż ona nie może nigdy więceగ zawierać w rzeczywistości, niż było zawarte w గeగ całkowiteగ możliwości.
Tylko ponieważ możliwość była tylko stwierǳeniem [Position] rzeczy w odniesieniu do rozsądku (do empi-
rycznego గego użytkowania), rzeczywistość tedy గest zarazem powiązaniem rzeczy ze spostrzeganiem. [przypis
autorski]

¹³⁴Ogólna uwaga do systematu zasad — ta cała „Ogólna Uwaga” గest dodatkiem drugiego wydania. [przypis
tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



posuwać się było niepodobna, గak do dowoǳenia, że bez takiego związku nigdy byśmy
nie mogli poగąć istnienia czegoś przypadkowego, tగ. nie moglibyśmy a priori za pomo-
cą rozsądku poznać istnienia takieగ rzeczy; ale z tego bynaగmnieగ nie wynika, iżby ten
związek był zarazem warunkiem możliwości rzeczy samych. Jeżeli tedy zechcemy sobie
przypomnieć nasze dowoǳenie zasady przyczynowości, to zauważymy, że mogliśmy గą
udowodnić tylko co do przedmiotów możliwego doświadczenia: wszystko, co się ǳieగe
(wszelkie zdarzenie) przypuszcza z góry przyczynę; — i to w ten sposób, że mogliśmy గą
udowodnić nie z samych poగęć, lecz tylko గako podstawę możliwości doświadczenia, więc
poznania గakiegoś przedmiotu danego w ogląǳie empirycznym. Niepodobna wprawǳie
zaprzeczyć, że mimo to zdanie, iż wszelka przypadkowość musi mieć గakąś przyczynę,
గasno się każdemu przedstawia z samych tylko poగęć; ale wówczas poగęcie czegoś przy-
padkowego గest గuż tak urobione, że mieści w sobie nie kategorię sposobowości (గako
coś, czego niebyt daగe się pomyśleć), lecz kategorię stosunku (గako coś, co może istnieć
గedynie గako wynik czegoś innego); a w takim razie గest zdaniem identycznym: Co może
istnieć tylko గako wynik, ma swoగą przyczynę. Istotnie, kiedy mamy podać przykłady ist-
nienia przypadkowego, powołuగemy się zawsze na przemiany, a nie tylko na możliwość
myśli o odwrotniku¹³⁵. Przemiana zaś గest to zdarzenie, które గako takie గest możliwe tylko
ǳięki przyczynie, którego zatem niebyt గest w sobie możliwy; i tak poznaగemy przypad-
kowość stąd, że coś może istnieć tylko గako skutek ǳiałania pewneగ przyczyny; గeżeli więc
గakąś rzecz uważamy za przypadkową, to గest to zdaniem analitycznym, gdy się powiada,
że ma ona గakąś przyczynę.

ǲiwnieగszym గest గeszcze to, że chcąc zrozumieć możliwość rzeczy, zgodnie z ka-
tegoriami, a więc okazać przedmiotową realność tychże, potrzebuగemy nie tylko గakichś
oglądów, lecz zawsze właśnie oglądów zewnętrznych. Wziąwszy np. pod uwagę czyste po-
గęcia stosunku, przekonywamy się, że ) by poగęciu substancji odpowiednio dać coś trwałego
w ogląǳie (i przez to wykazać przedmiotową realność tego poగęcia), potrzebuగemy oglą-
du przestrzeni (materii), bo tylko przestrzeń określa trwale; czas zaś, więc i wszystko,
co గest w zmyśle wewnętrznym, upływa ustawicznie; ) aby przedstawić przemianę గa-
ko ogląd odpowiadaగący poగęciu przyczynowości, musimy wziąć dla przykładu ruch, గako
przemianę w przestrzeni, ba, గedynie tym sposobem możemy sobie unaocznić przemiany,
których możliwości nie zdoła poగąć żaden czysty rozsądek. Przemiana గest to połączenie
wręcz sobie przeciwstawnych określeń w istnieniu teగże sameగ rzeczy. Jak to być mo-
że, iżby z pewnego danego stanu wynikał wręcz mu przeciwny stan teగ sameగ rzeczy,
tego żaden rozum nie może bez przykładu nie tylko poగąć, lecz bez oglądu nie może
nawet zrozumiałem sobie uczynić; a ten ogląd గest oglądaniem ruchu pewnego punktu
w przestrzeni, którego istnienie w rozmaitych mieగscach (గako następstwo przeciwstaw-
nych określeń) గedynie dopiero unaocznia nam zmianę. Bo nawet, gdy następnie zechce-
my przemiany wewnętrzne wystawić sobie w myśli, to nosimy przez ogląd zewnętrzny
uczynić kształtownie pochwytnym czas, గako formę zmysłu wewnętrznego, za pomocą
linii, a wewnętrzną przemianę గako kreślenie teగ linii (ruch), a więc koleగne istnienie nas
samych w rozmaitym stanie. A właściwym tego powodem గe»t to, że wszelka przemia-
na przypuszcza z góry coś trwałego w ogląǳie choćby tylko zostać spostrzeżoną గako
przemiana; w zmyśle zaś wewnętrznym nie napotykamy żadnego zgoła trwałego oglą-
du. — Nakoniec kategoria wspólności, co do możliwości swoగeగ, nie da się wcale poగąć
samym tylko rozumem, i niepodobna też przedmiotoweగ realności tego poగęcia doగrzeć
bez oglądu i to oglądu zewnętrznego w przestrzeni. Bo గakże pomyśleć sobie taką możli-
wość, że, kiedy istnieగe kilka substancగi, może coś z istnienia గedneగ wynikać dla istnienia
drugieగ i nawzaగem (గako skutek), i dlatego, że w pierwszeగ coś గest, to i w innych tak-
że musi być coś, czego z istnienia tylko tych drugich wyrozumieć niepodobna? — tego

¹³⁵Istotnie, kiedy mamy podać przykłady istnienia przypadkowego, powołujemy się zawsze na przemiany, a nie tylko
na możliwość myśli o odwrotniku — łatwo sobie pomyśleć niebyt materii, lecz starożytni nie wyprowaǳali
stąd przecie గeగ przypadkowości. Atoli nawet koleగna zmiana bytu i niebytu stanu danego గakieగś rzeczy, na
czym polega wszelka przemiana, nie dowoǳi wcale przypadkowości tego stanu, గakoby z rzeczywistości గego
odwrotnika, np. spokóగ ciała గakiegoś, następuగący po ruchu, nie dowoǳi గeszcze przypadkowości గego ruchu
stąd, iż pierwszy గest odwrotnikiem drugiego. Ten bowiem odwrotnik గest tu tylko logicznie, nie zaś realnie
drugiemu przeciwstawny. Trzeba by było dowieść, że zamiast ruchu w poprzednieగ chwili czasu, możliwym było,
iżby ciało wtedy spoczywało, chcąc dowieść przypadkowości గego ruchu, nie zaś, że spoczywa potem; gdyż wtedy
oba odwrotniki mogą barǳo dobrze mieścić się przy sobie. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



bowiem wymaga wspólność, ale nie można tego poగąć wśród rzeczy, z których każda
przez swoగą subsystencగę całkowicie się od innych odosabnia. Stąd Leibniz, przypisuగąc
wspólność substancyom świata takim, గakimi się przedstawiaగą myśli tylko w rozsądku,
musiał użyć bóstwa za pośrednika, gdyż z samego ich istnienia wydała mu się ona, i słusz-
nie, nie-do-poగęcia. A przecież możliwość wspólności (substancగi గako zగawisk) barǳo
dobrze pochwytną dla siebie uczynić możemy, wyobrażaగąc గą sobie w przestrzeni, a za-
tem w ogląǳie zewnętrznym. Przestrzeń bowiem zawiera w sobie గuż a priori formalne
zewnętrzne stosunki గako uwarunkowanie możliwości stosunków realnych (w ǳiałaniu
i przeciwǳiałaniu, więc we wspólności). — Równie łatwo okazać można, że możliwość
rzeczy గako pewnych wielkości a więc i przedmiotowa realność kategorii ilości, da się wy-
łożyć tylko w ogląǳie zewnętrznym, a za గego pośrednictwem następnie zastosować także
do zmysłu wewnętrznego. Atoli, by uniknąć rozwlekłości, muszę pozostawić obగaśnienie
tego przykładami rozmyślaniu czytelnika.

Cała ta uwaga గest barǳo doniosła, nie tyle z powodu potwierǳenia odparcia ide-
alizmu, గakieśmy poprzednio podali, lecz raczeగ ze względu గeszcze na to, że gdy mówić
bęǳiemy o samopoznaniu [Selbsterkenntniss] z wewnętrzneగ గedynie świadomości i okre-
śleniu przyrody naszeగ bez pomocy zewnętrznych empirycznych oglądów, wskaże nam
obręby możliwości takiego samopoznania.

Ostatnim wnioskiem z całego tego rozǳiału గest zatem: wszystkie zasady czystego
rozsądku są po prostu గeno zasadami apriorycznymi możliwości doświadczenia, i do do-
świadczenia tylko odnoszą się wszystkie syntetyczne zdania a priori; owszem ich możli-
wość nawet polega całkowicie na tym odnoszeniu się.

   ( -
 ) ఝ .   -
డ     
Phaenomena  Noumena¹³⁶
Krainę czystego rozsądku nie tylkośmy obecnie przeగechali, i każdą గeగ część troskliwie
obeగrzeli, lecz i przemierzyli nawet i każdeగ w nieగ rzeczy określili mieగsce stosowne. Ale
kraina ta గest wyspą, zamkniętą przez samą przyrodą w granice niezmienne. Jest to kra-
ina prawdy (nazwa urocza!), otoczona szerokim i burzliwym oceanem, właściwą sieǳibą
złudy, gǳie nieగedna ława mgły i nieగedna rychło topnieగąca bryła lodu kłamie nowe lą-
dy i zwoǳąc wciąż żeglarza puszczaగącego się na odkrycia czczymi naǳieగami, plącze go
w przygody, których się nigdy wyrzec, ale też nigdy z nich wywikłać się nie zdoła. Zanim
się atoli odważymy wpłynąć na to morze, by గe wybadać we wszystkich szerokościach
i zapewnić się, czy też czego spoǳiewać się na nim wolno; pożytecznym bęǳie wprzódy
raz గeszcze rzucić okiem na mapę lądu, który opuścić mamy, i zapytać naగpierw, czybyśmy
się nie mogli bądź co bądź zadowolić tym, co on w sobie mieści, lub czy z konieczności
zadowolić się tym nie musimy, గeżeli zresztą nigǳie nie ma gruntu, na którym byśmy
pobudować się mogli; po wtóre zaś, z గakiego też tytułu posiadać możemy sam ten ląd
i uważać się za zabezpieczonych przeciwko wszelkim wrogim uroszczeniom. Chociaż na
te pytania odpowieǳieliśmy గuż dostatecznie w ciągu Analityki; to przecież treściwym
przeglądem గeగ rozwiązań wzmocnić można przekonanie, zbieraగąc w గednym punkcie ich
składniki.

Wiǳieliśmy mianowicie, że wszystko, co rozsądek czerpie z samego siebie, nie za-
pożyczaగąc się u doświadczenia, do tego mu bądź co bądź గedynie służy, iżby mógł to
zastosować wyłącznie w doświadczeniu. Zasady czystego rozsądku, czy są a priori usta-
wodawczymi (గak matematyczne), czy tylko kierowniczymi (గak dynamiczne), mieszczą
w sobie wyłącznie tylko czysty schemat do możliwego doświadczenia; to bowiem otrzy-

¹³⁶phaenomena i noumena (φαινόμενα και νοούμενα) — początkowo zastępowały tylko dawnieగsze wyrażenia:
αίσθητά καί νοητά, lecz niebawem przybrały znaczenie odmienne, గako przeciwstawienie rzeczy wiǳialnych
(zmysłami dostrzegalnych) i niewiǳialnych (myślą tylko ogarnąć się daగących, bo przez nią tylko właściwie
wytworzonych). Do tego odnosi się protest Kanta, pomieszczony pod koniec tego rozǳiału. Nawiasem dodać
winienem, że no-umena trzeba wymawiać tak, గak się pisze ten wyraz, zwłaszcza że fałszywe wymawianie numena
poprowaǳiło గuż (nawet rozważnych skądinąd pisarzów) do గeszcze fałszywszego zestawienia go z łacińskim
numen=bóstwo. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



muగe swoగą గedność tylko od గedni syntetyczneగ, któreగ użycza rozsądek pierwotnie i sam
przez się syntezie wyobraźni w odniesieniu do apercepcగi, i z którą zగawiska, గako dane
(data) do możliwego poznawania, muszą గuż być a priori w związku i w zgoǳie. Atoli,
chociaż te prawidła rozsądkowe nie tylko są prawǳiwe a priori, lecz są nawet źródłem
wszelkieగ prawdy, tగ. zgodności naszego poznania z przedmiotami, przez to że zawieraగą
w sobie podstawę możliwości doświadczenia, గako ogółu poznania wszelkiego; nie dość
nam się przecie wydaగe, żeby nam wykładano to tylko, co గest prawǳiwe, lecz i to także,
co wieǳieć pragniemy. Jeżeli tedy przez to krytyczne poszukiwanie niczego więceగ nie
dowiaduగemy się ponad to, czego byśmy sami przez się mogli dokonać w empirycznym
tylko użytkowaniu z rozsądku, nawet bez tego tak subtelnego badania; to wydaగe się, గa-
koby korzyść, z niego płynąca, nie warta była zachodu i przygotowań. Można wprawǳie
odpowieǳieć na to, że nie ma niekorzystnieగszeగ dla rozszerzenia poznania naszego cie-
kawostki nad tę, co zawsze naprzód chce się dowieǳieć o pożytku, zanim się zapuścimy
w poszukiwania i zanimbyśmy wyrobić sobie mogli naగmnieగsze poగęcie o tym pożytku,
nawet gdyby ten postawiono nam przed oczyma. Wszelako istnieగe pewna korzyść, którą
nawet naగtępszemu i naగniechętnieగszemu uczniowi takiego transcendentalnego poszu-
kiwania można uczynić zrozumiałą a zarazem nawet interesuగącą, a mianowicie to, że
rozsadek zaగęty tylko swoim empirycznym zastosowaniem, nie zastanawiaగący się nad
źródłami swego własnego poznania, może się wprawǳie bogacić, ale nie zdoła dokonać
గedneగ rzeczy, tగ. wytknąć granic swemu zastosowaniu i wieǳieć, co też leży wewnątrz lub
po zewnątrz గego całeగ ǳieǳiny; gdyż do tego niezbędne są te głębokie badania, గakieśmy
podగęli. A గeżeli nie potrafi rozróżnić, czy pewne pytania należą do గego widnokręgu czy
nie, to nigdy bezpiecznym nie bęǳie ani co do twoich praw ani co do swego posiadania,
lecz musi się przygotować na wielokrotne zawstyǳaగące upomnienia, gdy wciąż przekra-
cza granice sweగ posiadłości (co గest nieuniknionym) i błąka się wśród uroగeń i mamideł.

Że więc rozsądek ze wszystkich swoich apriorycznych zasad, ba, ze wszystkich swoich
poగęć nie może zrobić innego użytku nad empiryczny, nigdy zaś transcendentalnego, గest
to twierǳenie, które, గeżeli trafić zdoła do przekonania, ciągnie za sobą doniosłe ustęp-
stwa. Transcendentalnym¹³⁷ గest użycie pewnego poగęcia w గakieగś zasaǳie wówczas, gdy
to poగęcie odnosimy do rzeczy w ogóle i samych w sobie; empirycznym zaś, gdy గe od-
nosimy tylko do zjawisk, tగ. przedmiotów możliwego doświadczenia. A że wszęǳie to
drugie tylko zachoǳić może, widać z tego, co następuగe. Do każdego poగęcia potrzebna
గest po pierwsze forma logiczna poగęcia (myślenia) w ogóle, a po wtóre także możliwość
dania mu przedmiotu, do którego by się odnosił. Bez przedmiotu nie ma ono żadnego
sensu i గest zupełnie czcze co do treści, chociażby zresztą mieściło w sobie wciąż logicz-
ną czynność wytwarzania poగęcia z గakichś danych. Otóż przedmiot nie może być dany
poగęciu inaczeగ, గak tylko w ogląǳie, a lubo czysty ogląd możliwy గest a priori గeszcze
przed przedmiotem, to przecież i on może uzyskać swóగ przedmiot, więc i przedmio-
tową ważność, dopiero przez ogląd empiryczny, którego గest gołą గeno formą. A zatem
wszystkie poగęcia, a wraz z nimi wszystkie zasady, chociażby nie wiem గak były możliwymi
a priori, odnoszą się przecie do oglądów empirycznych, tగ. do danych (data) możliwego
doświadczenia. Bez tego nie maగą one zgoła ważności przedmiotoweగ, ale są prostą igrasz-
ką, czy to wyobraźni, czy rozsądku, względnie — z ich wyobrażeniami. Dla przykładu
weźmy గeno poగęcia matematyki i to naగpierw w ich oglądach czystych. Przestrzeń ma
trzy wymiary; mięǳy dwoma punktami może być tylko గedna linia prosta itd. Chociaż
wszystkie te zasady i wyobrażenie przedmiotu, którym się zaగmuగe owa umieగętność, ro-
ǳą się w umyśle całkiem a priori; to przecież nic by zgoła nie znaczyły, gdybyśmy nie
mogli przedstawić ich znaczenia na zగawiskach (na przedmiotach empirycznych). Stąd
wymaga się też uzmysłowienia [sinnlich zu machen] poగęcia oderwanego, tగ. przedstawie-
nia przedmiotu, odpowiadaగącego mu, za pomocą unaocznienia [oglądu], gdyż bez tego,
poగęcie nie miałoby (గak powiadaగą) sensu [Sinn] tగ. pozostałoby bez znaczenia. Matema-
tyka spełnia to żądanie ǳięki konstrukcగi kształtu, który గest zగawiskiem uobecnionym
dla zmysłów (chociaż powstałem a priori). Poగecie wielkości w teగ sameగ umieగętności
szuka opory i sensu w liczbie, a ta w palcach, w gałkach liczydła [an den Korallen des
Rechenbretts], albo w kreskach i punktach, stawianych przed oczy. Poగęcie zawsze roǳi

¹³⁷Transcendentalnym jest użycie pewnego pojęcia — właściwie: transcendentnym. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



się a priori, wraz z syntetycznymi zasadami lub formułami z takich poగęć; lecz ich użycia
i odniesienia do domniemanych przedmiotów nie można ostatecznie szukać nigǳie in-
ǳieగ, గak w doświadczeniu, którego możliwość (co do formy) tamte zawieraగą w sobie a
priori.

Że w takim właśnie wypadku znaగduగą się też wszystkie kategorie i wysnute z nich za-
sady, widać stąd także, że ani గedneగ z nich nie możemy określić realnie tగ. możliwości ich
przedmiotu nie możemy uczynić zrozumiałą¹³⁸, nie schoǳąc natychmiast do warunków
zmysłowości, więc do formy zగawisk, gdyż do nich, గako do swych గedynych przedmiotów,
muszą być one ostatecznie ograniczone; గeśli bowiem odeగmie się ten warunek, odpada
wszelkie znaczenie tగ. odnoszenie się do przedmiotu, i niepodobna sobie żadnym przy-
kładem uprzytomnić, co właściwie za rzecz rozumieć trzeba przez takie poగęcia¹³⁹.

Poగęcia wielkości w ogóle nikt nie może wyగaśnić, chyba tak: że గest ona określeniem
గakieగś rzeczy, przez które można sobie pomyśleć, ile razy గednostka w nieగ się mieści.
Ale to „ile-razy” opiera się na koleగnym powtórzeniu, więc na czasie i na syntezie (గed-
norodności) w tym czasie. — Realność można w przeciwieństwie do przeczenia wtedy
tylko wyగaśnić, gdy się wspomni o czasie (గako ogóle wszelkiego bytu), który albo czymś
గest wypełniony, albo pusty. — Jeżeli odrzucę trwałość (będącą istnieniem po wszystkie
czasy), to do poగęcia substancji nic mi nie zostaగe, prócz logicznego wyobrażenia podmio-
tu, które zamyślam zrealizować przez to, iż wyobrażam sobie coś, co istnieć może tylko
గako podmiot (nie będąc orzeczeniem czegokolwiek). Ale nie tylko że nie znam zgoła
warunków, pod którymi by ten logiczny przymiot mógł przysługiwać గakieగ bądź rzeczy,
lecz nawet niepodobna nic z tego daleగ zrobić, ani wyciągnąć naగbłahszego wniosku, gdyż
nie zostaగe przez to określony przedmiot użycia poగęcia tego, i wcale się nawet nie wie,
czy ono w ogóle znaczy cośkolwiek. — Z poగęcia przyczyny (odrzuciwszy czas, w którym
coś po czymś następuగe według గakiegoś prawidła) nie znalazłbym w czysteగ kategorii nic
innego nad to, że గest coś takiego, z czego da się wnioskować o istnieniu czegoś innego;
a przez to nie tylko nie można by zgoła wyróżnić od siebie przyczyny i skutku, lecz przy
tym ponieważ owa możność wnioskowania wymaga niebawem warunków, o których nic
nie wiem, więc poగęcie nie miałoby żadnego określenia, గak ono ma przystawać do గakie-
goś przedmiotu. Mniemana zasada: wszelka przypadkowość ma గakąś przyczyną, kroczy
wprawǳie dosyć poważnie, గakby miała w sobie sameగ własną swą godność. Jednakże,
pytam: co rozumiecie przez przypadkowość? a wy odpowiadacie: గest to to, czego niebyt
గest możliwy. Chciałbym więc barǳo wieǳieć, po czym poznacie tą możliwość niebytu,
గeżeli nie wyobrazicie sobie w szeregu zగawisk koleగności, a w nieగ istnienia, następuగące-
go po niebycie (lub na odwrót), a więc koleగneగ zmiany. Bo że niebyt గakieగś rzeczy nie
గest sam a sobą sprzeczny, to గest kulawym powołaniem się na warunek logiczny, który
wprawǳie గest dla poగęcia konieczny, ale wcale nie wystarcza dla realneగ możliwości. Toć
mogę każdą istnieగącą substancగę usunąć w myślach, nie będąc sprzecznym sam z sobą; ale
stąd nie mogę wnioskować o przedmiotoweగ przypadkowości substancగi w గeగ istnieniu,

¹³⁸nie możemy określić realnie… — słowa: „realnie (…)” do „(…) uczynić zrozumiałą” są dodatkiem drugiego
wydania. [przypis tłumacza]

¹³⁹Że w takim właśnie wypadku znajdują się też wszystkie kategorie (…) rozumieć trzeba przez takie pojęcia —
w I wydaniu były tu గeszcze zdania następne: „Powyżeగ, przedstawiaగąc wykaz kategorii, zwolniliśmy się od
definicగi każdeగ z nich mówiąc, iż zamiar nasz, rozciągaగący się tylko do syntetycznego z nich użytkowania,
czyni గą niepotrzebną i że nie wystawiamy się na żadną odpowieǳialność za niepotrzebne przedsięwzięcia, od
których zwolnić się można. Nie był to wcale wykręt, lecz dość doniosłe prawidło roztropności, żeby nie brać się
pochopnie do definiowania i nie starać się lub udawać staranie o zupełność czy ścisłość w określeniu poగęcia,
గeżeli wydołać można przy pomocy గedneగ czy drugieగ గego cechy, nie potrzebuగąc ku temu zupełnego wyliczania
tych wszystkich, które wytwarzaగą całe poగęcie. Teraz atoli pokazuగe się, że powód teగ ostrożności leży గeszcze
głębieగ, mianowicie, żeśmy ich definiować nie mogli, choćbyśmy chcieli [Rozumiem tu definicగę realną, która
pod nazwę గakieగś rzeczy nie tylko podstawia inne a zrozumialsze słowa, lecz która zawiera w sobie tak గasną
cechę, że po nieగ przedmiot (definitum) może być zawsze na pewno poznany i czyni wyగaśnione poగecie zdat-
nym do zastosowania. Realnym tedy określeniem byłoby takie, które czyni wyraźnym nie tylko poగecie, lecz
zarazem przedmiotową jego realność. Określenia matematyczne, przedstawiaగące przedmiot, zgodny z poగęciem,
w unaocznieniu, są właśnie takiego roǳaగu; przyp. aut.]; bo, odrzuciwszy wszystkie warunki zmysłowości, od-
znaczaగące గe గako poగęcia możliwego empirycznego użytku, i wziąwszy గe za poగęcia o rzeczach w ogóle (więc
w użyciu transcendentalnym), nic గuż z nimi innego począć nie można tylko poczytywać logiczną czynność
w sądach za warunek możliwości rzeczy samych; przy czym గednak niepodobna wcale wskazać, gǳie też one
mogą mieć zastosowanie i swóగ przedmiot, a więc గak one w czystym rozsądku bez zmysłowości mieć mogą
గakie bądź znaczenie i przedmiotową ważność”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



tగ. o możliwości గego niebytu w samym sobie. — Co się tyczy poగęcia wspólności, to ła-
two wymiarkować, że, kiedy czyste kategorie, zarówno substancగi గak przyczynowości, nie
dopuszczaగą żadnego wyగaśnienia określaగącego przedmiot, to i przyczynowość wzaగemna
w obcowaniu substancగi ze sobą (commercium) również mieć go nie może. Możliwości,
istnienia i konieczności nikt గeszcze dotąd nie mógł obగaśnić inaczeగ గak tylko za pomocą
oczywisteగ tautologii, గeżeli chciano czerpać ich definicగę z samego గeno czystego roz-
sądku. Bo mamidło, polegaగące na tym, że logiczną możliwość pojęcia (że samo sobie nie
przeczy) podsuwa się pod transcendentalną możliwość rzeczy (że poగęciu odpowiada గakiś
przedmiot), może oszukać i zadowolić tylko niedoświadczonych¹⁴⁰.

Z tego wypływa bezspornie, że czyste poగęcia rozsądkowe nigdy nie mogą być zu-
żytkowane transcendentalnie, lecz zawsze tylko empirycznie, i że zasady czystego rozsądku
maగą znaczenie tylko w odniesieniu do powszechnych warunków możliwego doświad-
czenia, do przedmiotów zmysłowych, ale nigdy nie można ich odnieść do rzeczy w ogóle
(nie biorąc pod uwagę sposobu, w గaki గe oglądać-byśmy zdołali).

Analityka transcendentalna ma zatem ten ważny wynik, że rozsądek nigdy nie mo-
że a priori nic więceగ dokonać, గak tylko antycypować formę możliwego doświadczenia
w ogóle; a ponieważ to, co nie గest zగawiskiem, nie może być wcale przedmiotem do-
świadczenia, więc nigdy nie może przekroczyć obrębów zmysłowości, w zakresie któreగ
గedynie przedmioty bywaగą nam dawane. Jego zasady są గedynie zasadami wykładu zగa-
wisk, a dumna nazwa ontologii, pyszniąceగ się, że może a priori dać syntetyczne poznania
rzeczy w ogóle w systematyczneగ doktrynie (np. zasadę przyczynowości), musi ustąpić
mieగsca skromnieగszeగ nazwie analityki గeno czystego rozsądku.

Myślenie గest to czynność, odnosząca dany ogląd do pewnego przedmiotu. Jeżeli spo-
sób tego oglądania nie గest dany w గaki bądź sposób, to przedmiot గest tylko transcen-
dentalny, a poగęcie rozsądkowe nie ma innego zastosowania prócz transcendentalnego,
mianowicie గednię w pomyśleniu rozmaitości w ogóle. Czysta tedy kategoria, w któreగ
odrzucony zostaగe wszelki warunek oglądu zmysłowego, గako గedynego dla nas możli-
wego, nie określa żadnego przedmiotu, tylko wyraża mydlenie o przedmiocie w ogóle,
według rozmaitych sposobów (modi). Otóż do użytkowania z poగęcia należy గeszcze czyn-
ność rozwagi, przez którą గakiś przedmiot zostaగe pod nie podciągnięty, więc przynaగmnieగ
formalny warunek, pod గakim coś nam może zostać danym w ogląǳie. Jeżeli brakuగe tego
warunku rozwagi (schematu), to odpada wszelkie podciąganie; gdyż nic nam nie zosta-
గe dane, co by mogło zostać podciągniętym pod poగęcie. Samo transcendentalne zatem

¹⁴⁰mamidło, polegające na tym, że logiczną możliwość pojęcia (że samo sobie nie przeczy) podsuwa się pod transcen-
dentalną możliwość rzeczy (że pojęciu odpowiada jakiś przedmiot), może oszukać i zadowolić tylko niedoświadczo-
nych — గednym słowem, wszystkie te poగęcia nie daగą się niczym poprzeć [belegen] i tym sposobem udowodnić
swoగą realną możliwość, గeżeli odగęty zostanie wszelki zmysłowy ogląd (గedyny, గaki mamy), i pozostaగe tylko
గeszcze możliwość logiczna, tగ. że poగęcie (myśl) గest możliwe; ale o to przecie nie iǳie, lecz o to, czy odnosi się
ono do గakiegoś przedmiotu, a więc czy znaczy cośkolwiek [Zamiast teగ uwagi znaగduగe się w I wydaniu w sa-
mym tekście po słowach: „tylko niedoświadczonych”, co następuగe: „Jest coś ǳiwnego, a nawet niedorzecznego
w tym, że ma być గakieś poగęcie, któremu musi przecie przysługiwać గakieś znaczenie, ale które wcale określić
się nie daగe. Atoli tu z kategoriami zachoǳi ta szczególność, że one tylko za pośrednictwem powszechnego
zmysłowego warunku mogą mieć określone znaczenie i odnosić się do గakiegoś przedmiotu, ale że ten warunek
został wyrzucony z czysteగ kategorii, gdyż ta nic więceగ zawierać nie może prócz logiczneగ czynności podciągania
rozmaitych szczegółów pod గedno poగęcie. Z teగ czynności tగ. formy poగęcia tylko nic nie można poznać ani od-
różnić, గaki przedmiot pod nią podchoǳi, gdyż właśnie całkiem pominięto ten zmysłowy warunek, pod którym
గedynie mogą w ogóle podchoǳić pod nią przedmioty. Stąd kategorie, poza czystym poగęciem rozsądkowym,
potrzebuగą గeszcze określeń swego zastosowania do zmysłowości w ogóle (schematów), i bez tego nie są wcale
poగęciami, ǳięki którym można by poznać i wyróżnić od innych గakiś przedmiot, lecz tyluż గedynie sposobami,
by pomyśleć గakiś przedmiot do możliwych oglądów i nadać mu wedle గakieగ bądź czynności rozsądku znaczenie
(pod pewnymi గeszcze wymaganymi warunkami), tగ. by గe zdefiniować; same więc nie mogą być definiowane.
Logiczne czynności sądów w ogóle: గedność i wielość, twierǳenie i przeczenie, podmiot i orzeczenie, nie mogą,
bez wpadnięcia w błędne koło, zostać zdefiniowanymi, gdyż ta definicగa także by musiała być sądem, a więc
zawierać గuż tę czynność. Czyste kategorie są గeno wyobrażeniami rzeczy w ogóle, o ile rozmaite szczegóły ich
oglądu muszą zostać pomyślanymi przez గedną lub drugą z tych logicznych czynności; wielkość గest określe-
niem, które pomyśleć sobie można గedynie ǳięki sądowi, maగącemu ilość (judicium commune); realność గest
określeniem, które pomyśleć można tylko ǳięki sądowi twierǳącemu; substancగa గest tym, co w odniesieniu
do oglądu winno być ostatnim podmiotem wszystkich innych określeń. Ale czym są właśnie te rzeczy, co do
których musimy się posługiwać tą czynnością raczeగ niż inną, pozostaగe tu całkiem niewyగaśnione; a zatem
kategorie, nieuwarunkowane oglądem zmysłowym, do którego mieszczą w sobie syntezę, nie odnoszą się wcale
do గakiegokolwiek określonego przedmiotu; nie mogą więc żadnego definiować, a zatem same w sobie nie maగą
zgoła ważności poగęć przedmiotowych; przyp. tłum.]. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



użytkowanie z kategorii nie గest wistocie zgoła użytkowaniem i nie ma wcale określonego
albo też, przynaగmnieగ co do formy, określić się daగącego przedmiotu. Stąd wynika, że
czysta kategoria nie dochoǳi też do żadneగ syntetyczneగ zasady a priori, i że zasady czyste-
go rozsądku maగą empiryczne tylko zastosowanie, nigdy zaś transcendentalnego, a poza
polem możliwego doświadczenia nigǳie nie może być syntetycznych zasad a priori.

Może więc dobrze bęǳie tak się wysłowić: czyste kategorie, bez formalnych warun-
ków zmysłowości, maగą tylko transcendentalne znaczenie, ale nie maగą wcale transcen-
dentalnego zastosowania, gdyż ono samo w sobie గest niemożliwe, ponieważ kategoriom
brak wszelkich warunków గakiegoś zastosowania (w sądach), mianowicie formalnych wa-
runków podciągnięcia గakiego bądź domniemanego przedmiotu pod te poగęcia. A że one
(గako czyste గeno kategorie) nie maగą mieć zastosowania empirycznego, a transcenden-
talnego mieć nie mogą; więc nie posiadaగą żadnego zastosowania, kiedy się గe odłączy od
wszelkieగ zmysłowości; tగ. nie mogą być zastosowane do żadnego domniemanego przed-
miotu; są raczeగ tylko czystą formą użycia rozsądku co do przedmiotów w ogóle i co do
myślenia, lecz same przez się nie mogą służyć do pomyślenia lub określenia przedmiotu
గakiego bądź.

  Krytyka czystego rozumu 



¹⁴¹Jednakże tai się tu na dnie trudne do wyminięcia złuǳenie. Kategorie, co do swego
początku, nie opieraగą się na zmysłowości, గak formy oglądu, przestrzeń i czas; zdaగą się
zatem pozwalać na zastosowanie rozszerzone poza wszelkie przedmioty zmysłów. Atoli są
one ze sweగ strony znowuż tylko formami myśli, zawieraగącymi గedynie logiczną właǳę
గednoczenia z sobą a priori rozmaitych danych oglądu w గedną świadomość; a więc, gdy
im się odeగmie గedyne dla nas możliwe oglądanie, to mnieగ గeszcze maగą znaczenia niż
owe czyste zmysłowe formy, przez które przynaగmnieగ dany nam bywa గakiś przedmiot,
gdy tymczasem właściwy rozsądkowi naszemu sposób wiązania rozmaitych szczegółów

¹⁴¹Jednakże tai się tu (…) — zamiast dużego ustępu zaczynaగącego się od: „Jednakże tai się” aż do „tylko
w znaczeniu ujemnym”, w pierwszym wydaniu było, co następuగe: „Zగawiska, o ile pomyślane గako przedmiot
według గedności kategorii, zowią się Phaenomena. Gdy zaś przyగmuగę rzeczy, które są tylko przedmiotami roz-
sądku, a గednak గako takie mogą zostać dane oglądowi, lubo nie zmysłowemu (గako coram intuitu intellectuali
[=wobec wzroku umysłowego]); to takie rzeczy nazywałyby się Noumena (intelligibilia). Otóż można by myśleć,
że ograniczone przez Estetykę transcendentalną poగęcie zగawisk poręcza గuż samo przez się za przedmiotową
realność Noumenów i uprawnia poǳiał przedmiotów na Phaenomena i Noumena, a więc i poǳiał świata na
świat zmysłowy i świat myślny (mundus sensibilis et intelligibilis), i to tak że różnica dotyczy tu nie tylko formy
logiczneగ niewyraźnego lub wyraźnego poznania గedneగ i teగ sameగ rzeczy, lecz także odmiennego sposobu, w గa-
ki one mogą zostać dane poznaniu naszemu i wedle którego są one od siebie różne same w sobie, co do swego
gatunku. Bo గeżeli nam zmysły coś wyobrażaగą tylko, గak się to zగawia, to musi to coś być samo w sobie గakąś
rzeczą i గakimś przedmiotem niezmysłowego oglądu, tగ. rozsądku; czyli musi być możliwym takie poznanie,
w którym nie ma wcale zmysłowości i które samo tylko ma wręcz przedmiotową realność; ponieważ przez nie
wyobrażamy sobie przedmioty, jakimi one są, gdy przeciwnie w empirycznym użyciu naszego rozsądku pozna-
గemy rzeczy tak గeno, jak się nam ukazują (zjawiają). Byłoby zatem గeszcze, oprócz empirycznego zastosowania
kategorii (ograniczonego do warunków zmysłowych), czyste także, a గednak przedmiotowo ważne; i nie mo-
glibyśmy utrzymywać, గak dotychczas mniemaliśmy, iżby nasze czyste poznania rozsądkowe nigǳie nie były
niczym więceగ, గak tylko zasadami wykładu zగawiska, które by nawet a priori rozciągały się tylko do formalneగ
możliwości doświadczenia; gdyż tutaగ stałoby nam otworem całkiem inne pole, niby świat w duchu pomyślany
(a może nawet oglądany), co by zdołał nie mnieగ, ba, daleko szlachetnieగ, zaగąć nasz czysty rozsądek. Wszystkie
wyobrażenia nasze istotnie odnosi rozsądek do గakiegoś przedmiotu, a że zగawiska są także niczym więceగ, గak
wyobrażeniami, więc rozsądek odnosi గe do czegoś, గako do przedmiotu oglądania zmysłowego; ale to coś గest
w takim razie tylko transcendentalnym przedmiotem. A to znaczy, że to coś= 𝑥, o którym nic zgoła nie wiemy,
ani też nic w ogóle (wedle obecnego ustroగu rozsądku naszego) wieǳieć nie możemy, ale które może గedynie
służyć za współzależnik [Corrrelatum] గedni apercepcగi do zగednoczenia rozmaitości w ogląǳie zmysłowym, za
pośrednictwem któreగ rozsądek గednoczy గą w poగęcie గakiegoś przedmiotu. Ten przedmiot transcendentalny
nie daగe się zgoła odǳielić od danych (data) zmysłowych; gdyż wówczas nie pozostaగe nic, przez co by mógł
zostać pomyślanym. Nie గest on więc sam w sobie przedmiotem poznania, lecz tylko wyobrażeniem zగawisk
pod poగęciem przedmiotu w ogóle, daగącego się określić przez rozmaite ich szczegóły. Z tegoż powodu i ka-
tegorie także nie wyobrażaగą గakiegoś osobnego, rozsądkowi గedynie danego przedmiotu, lecz służą do tego
గeno, by przedmiot transcendentalny (poగęcie o czymś w ogóle) określić przez to, co nam daగe zmysłowość,
i tym sposobem poznać empirycznie zగawiska pod poగęciami przedmiotów. Co się zaś tyczy przyczyny, dlacze-
go, nie zadowalaగąc się గeszcze podścieliskiem zmysłowości, Fenomenom dodano గeszcze Noumena, które może
pomyśleć tylko czysty rozsądek, to polega ona na tym, co następuగe. Zmysłowość i గeగ pole, mianowicie pole
zగawisk, zostaగe przez rozsądek ograniczona do tego, iż rozciąga się nie do rzeczy samych w sobie, lecz tylko
do sposobu, w గaki nam, ǳięki naszeగ podmiotoweగ właściwości, rzeczy się zగawiaగą. To był wynik całeగ Etyki
transcendentalneగ, i wypływa też w sposób naturalny z poగęcia zగawiska w ogóle, że mu coś musi odpowiadać, co
samo w sobie nie గest zగawiskiem, gdyż zగawisko niczym być nie może samo przez się i poza naszym sposobem
wyobrażania, a zatem గeśli nie ma powstawać ustawicznie koło-błędne, sam గuż wyraz zగawisko wskazuగe, że się
odnosi do czegoś, czego bezpośrednie wyobrażenie గest wprawǳie zmysłowe, ale co samo w sobie, nawet bez
oweగ właściwości zmysłów naszych (na któreగ polega forma naszego oglądania) musi być czymś, tగ. గakimś od
zmysłowości niezależnym przedmiotem. Stąd wytryska tedy poగęcie o గakimś Noumenon, które గednak nie గest
wcale dodatnim [positiv] i nie stanowi określonego poznania గakieగś rzeczy, lecz znaczy tylko myślenie o czymś
w ogóle, przy którym odrywam się od wszelkieగ formy oglądu zmysłowego. Ażeby atoli గakieś Noumenon zna-
czyło గakiś prawǳiwy, od wszelkich Fenomenów daగący się odróżnić przedmiot, nie dosyć గest, żebym myśl
moగą oswoboǳił od wszelkich warunków oglądu zmysłowego, muszę గeszcze prócz tego mieć ku temu pod-
stawę, bym przyగął inny roǳaగ oglądania niż zmysłowy, któremu by taki przedmiot mógł zostać danym; gdyż
inaczeగ myśl moగa pozostanie czczą, lubo bez sprzeczności w sobie. Nie moglibyśmy wprawǳie dowieść po-
wyżeగ, iżby oglądanie zmysłowe było గedynym możliwym oglądaniem w ogóle, lecz że గest takim tylko dla nas;
ale nie moglibyśmy także dowieść, iżby możliwym był గeszcze inny roǳaగ oglądania, a, chociaż myślenie nasze
może oderwać się od wszelkieగ zmysłowości, to przecież nasuwa się wciąż pytanie, czy nie గest ono wówczas
gołą గeno formą poగęcia i czy przy tym oderwaniu się pozostanie gǳieś గakikolwiek przedmiot? Przedmiot,
do którego odnoszę zగawisko w ogóle, గest przedmiotem transcendentalnym, tగ. całkiem nieokreśloną myślą
o czymś w ogóle. Nie może on zwać się noumenon, gdyż nie wiem o nim, czym గest sam w sobie, i nie mam
o nim żadnego zgoła poగęcia, prócz tego, że గest przedmiotem zmysłowego oglądu w ogóle, a więc గednakowym
dla wszystkich zగawisk. Nie mogę go pomyśleć przez go kategorię, gdyż te ważne są గeno co do oglądu empi-
rycznego, by go podciągnąć pod poగęcie przedmiotu w ogóle. Czyste użycie kategorii గest wprawǳie możliwe,
tగ. bez sprzeczności w sobie, lecz nie ma wcale ważności przedmiotoweగ, gdyż nie rozciąga się zgoła do oglądu,
który by przez to mógł osiągnąć గedność przedmiotu; bo kategoria గest przecie tylko czynnością myślenia, za
pomocą któreగ nie bywa mi dany żaden przedmiot, lecz tylko zostaగe pomyślanym, co by mogło zostać danym
w ogląǳie. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



nie znaczy nic zgoła, గeżeli nie przyłączy się ów ogląd, w którym గedynie szczegóły te
mogą być dane. — Mimo to w poగęciu naszym, gdy pewne przedmioty, గako zగawiska,
nazywamy istotami zmysłowymi (Phaenomena), odróżniaగąc sposób, w గaki oglądamy, od
ich właściwości sameగ w sobie — tkwi గuż to, że albo te istoty według teగże właściwości,
lubo గeగ w nich nie oglądamy, albo też inne możliwe rzeczy, nie będące wcale przedmiota-
mi zmysłów naszych, గako przedmioty pomyślane tylko przez rozsądek, przeciwstawiamy
గakoby tamtym i nazywamy istotami myślnymi (Noumena [Verstandeswesen]). Otóż py-
tamy, czy nasze czyste poగęcia rozsądkowe nie maగą znaczenia co do tych drugich i czy
nie mogą być గakimś sposobem ich poznania?

Zaraz atoli z początku pokazuగe się tu dwuznaczność, mogąca spowodować wielkie
nieporozumienie. Ponieważ rozsądek, nazywaగąc గakiś przedmiot pod గakimś względem
fenomenem tylko, wytwarza oprócz tego względu zarazem గeszcze wyobrażenie o గakimś
przedmiocie samym w sobie, i mniema, że może i o takim przedmiocie utworzyć pojęcia;
a ponieważ rozsądek nie dostarcza innych poగęć prócz kategorii; więc przedmiot w tym
drugim znaczeniu musiałby móc zostać pomyślanym przynaగmnieగ przez te czyste poగęcia
rozsądkowe; ale przez to doznaగe pokusy uważania całkiem nieokreślonego poగęcia o గakieగś
istocie myślneగ, గako o czymś w ogóle zostaగącym poza naszą zmysłowością, za poగęcie
określone o istocie, którąbyśmy w గakiś sposób rozsądkiem poznać niby mogli.

Jeżeli przez noumenon rozumiemy గakąś rzecz, nie będącą przedmiotem naszego zmy-
słowego oglądu, gdy oderwiemy się od naszego sposobu oglądania గeగ; to గest to noumenon
w rozumieniu ujemnym [im negativem Verstande]. Ale గeśli rozumiemy przez to przed-
miot oglądania niezmysłowego, to przyగmuగemy గakiś osobny roǳaగ oglądania, mianowicie
umysłowy [intellectuelle], który గednak nie గest naszym, którego też możliwości dostrzeǳ
nie możemy; — a to by było noumenon w znaczeniu dodatnim [in positiver Bedeutung].
Otóż nauka o zmysłowości గest zarazem nauką o noumenach w rozumieniu uగemnym,
tగ. o rzeczach, które rozsądek musi sobie pomyśleć bez owego odnoszenia się do naszego
sposobu oglądania, a więc nie tylko గako zగawiska, lecz గako rzeczy same w sobie, o któ-
rych గednak w tym oderwaniu miarkuగe równocześnie, iż żadnego nie może zrobić użytku
ze swoich kategorii w tym sposobie rozważania ich, gdyż one maగą znaczenie tylko w od-
niesieniu do గedności oglądów w przestrzeni i czasie, i tę właśnie గedność mogą określić
a priori ogólnymi łącznymi poగęciami గedynie ǳięki sameగ idealności przestrzeni i czasu.
Gǳie teగ గedności czasu znaleźć nie można, a więc przy noumenie, tam ustaగe zupełnie
całe użycie, a nawet całe znaczenie kategorii; gdyż nie daగe się zrozumieć nawet możli-
wość rzeczy, maగących odpowiadać kategoriom, a z tego powodu śmiem tylko powołać
się na to, com w ogólneగ uwaǳe do poprzedniego odǳiału przytoczył zaraz na początku.
Otóż możliwości rzeczy గakieగś nigdy nie można dowieść z samego braku sprzeczności
w poగęciu o nieగ, lecz dowoǳi się గeగ, opatruగąc poగęcie w odpowiadaగący mu ogląd. Gdy-
byśmy zatem zechcieli zastosować kategorie do przedmiotów, których nie uważamy za
zగawiska; to musielibyśmy mieć za podstawę గakieś inne oglądanie aniżeli zmysłowe, —
a wówczas przedmiot byłby noumenem w znaczeniu dodatnim. A ponieważ takie ogląda-
nie, mianowicie umysłowe [die intellectuelle Anschauung] wręcz leży poza granicą naszeగ
władcy poznawczeగ, więc też i użycie kategorii nie może sięgać poza obręb przedmio-
tów doświadczenia; a istotom zmysłowym odpowiadaగą wprawǳie istoty myślne; może
nawet bytuగą istoty myślne, do których nasz zmysłowy sposób oglądania wcale się nie
odnosi; lecz nasze poగęcia rozsądkowe, గako formy tylko myśli dla naszego zmysłowego
oglądu, nie sięgaగą tamtych w naగmnieగszeగ mierze; to więc, co nazywamy noumenem,
trzeba గako takie rozumieć tylko w znaczeniu ujemnym [in negativer Bedeutung].

Jeżeli z empirycznego poznania usunę wszelkie myślenie (za pośrednictwem katego-
rii); to nie pozostanie żadne zgoła poznanie గakiego bądź przedmiotu, ponieważ przez
sam tylko ogląd nic nie bywa pomyślanym, a choć to podrażnienie zmysłowości గest we
mnie, nie sprawia ono wcale, iżby takie wyobrażenie odnosiło się do గakiegoś przedmiotu.
Jeżeli zaś na odwrót odrzucę wszelki ogląd, to pozostanie గeszcze przecie forma myślenia,
tగ. sposób określenia గakiegoś przedmiotu dla rozmaitych szczegółów możliwego oglądu.
Stąd kategorie rozciągaగą się o tyle daleగ, niż ogląd zmysłowy, iż pomyśleć mogą przed-
mioty w ogóle, nie zważaగąc na szczególny sposób (zmysłowości), w గaki by te dane nam
być mogły. Ale nie określaగą przez to większeగ ǳieǳiny przedmiotów, bo żeby one da-

  Krytyka czystego rozumu 



nymi być mogły, niepodobna przyznać, nie przypuściwszy wprzódy, że గest możliwy inny
roǳaగ oglądania niż zmysłowy, a do tego nie గesteśmy żadną miarą uprawnieni.

Nazywam problematycznym poగęcie takie, które nie zawiera w sobie sprzeczności, któ-
re również గako granicznik danych poగęć zgaǳa się z innymi poznaniami, lecz którego
przedmiotoweగ realności nie można poznać w żaden sposób. Poగęcie noumenu tగ. rzeczy,
którą pomyśleć sobie trzeba nie గako przedmiot zmysłów bynaగmnieగ, lecz గako rzecz ta-
mą w sobie (za pomocą czystego rozsądku), nie గest wcale sprzeczne z sobą, boć przecie
nie można utrzymywać o zmysłowości, iż గest గedynym możliwym roǳaగem oglądania.
Następnie, poగęcie to గest konieczne, by nie rozciągać oglądu zmysłowego aż na rzeczy
same w sobie, a zatem, aby ograniczyć przedmiotową ważność zmysłowego poznania (bo
reszta, do któreగ ogląd ów nie sięga, dlatego właśnie zowie się noumenami, aby przez to
wskazać, iż owe poznania nie mogą rozszerzać sweగ ǳieǳiny na wszystko, co rozsądek
myśli). Ostatecznie గednak możliwość takich noumenów nie daగe się zrozumieć, a obszar
poza ǳieǳiną zగawisk గest (dla nas) pusty, tగ. posiadamy rozsądek, rozciągaగący się pro-
blematycznie daleగ niż ona, lecz nie mamy oglądu, ba, nawet poగęcia o గakimś możliwym
ogląǳie, który by nam mógł dać przedmioty poza polem zmysłowości i umożliwił asser-
toryczne użycie rozsądku ponad nią. Poగęcie noumenu గest więc tylko pojęciem granicznym
[ein Grenzbegriff ], by oglądy zmysłowości w pewnych obrębach utrzymać; a zatem może
mieć tylko ujemne zastosowanie. Mimo to nie గest ono dowolnie zmyślone, lecz wiąże
się z ograniczeniem zmysłowości, nie mogąc wszakże twierǳić nic dodatniego poza గeగ
obszarem.

Poǳiał przedmiotów na fenomena i noumena, a świata na świat zmysłowy i świat
myślny, nie może być zatem dopuszczony w znaczeniu dodatnim¹⁴², chociaż poగęcia bądź
co bądź dopuszczaగą poǳiał na zmysłowe i umysłowe, gdyż tym drugim nie można na-
znaczyć przedmiotu, a więc też i podawać ich za przedmiotowo ważne. Jeżeli odstępuగe-
my od zmysłów, to గakże chcemy uczynić zrozumiałem, iż kategorie nasze (które byłyby
గedynymi rozporząǳalnymi poగęciami dla noumenów) maగą gǳiekolwiek గeszcze గakieś
znaczenie, kiedy na to, ażeby się odnosiły do గakiegoś przedmiotu, potrzeba czegoś więceగ
గeszcze niż sameగ గedności myślenia, mianowicie danym być musi గakiś możliwy ogląd,
do którego tamte mogłyby zostać zastosowane?

Poగęcie noumenu, wzięte tylko problematycznie, pozostaగe mimo to nie tylko do-
puszczalnym, ale nawet nieuchronnym, గako poగęcie, utrzymuగące zmysłowość w pew-
nych obrębach. Ale w takim razie nie గest to గakiś osobny myślny przedmiot dla naszego
rozsądku; owszem rozsądek, dla którego by on istniał, గest sam problematem, mianowi-
cie problematem poznawania przedmiotu nie poగęciowo przez kategorie, lecz intuityw-
nie w గakimś nie-zmysłowym oglądaniu; a o możliwości tego nie możemy utworzyć sobie
naగmnieగszego nawet wyobrażenia. Tym sposobem tedy rozsądek nasz osiąga rozszerzenie
uగemne, tగ. nie zostaగe zamkniętym w obrębach zmysłowości, lecz raczeగ sam గeగ naznacza
obręby przez to, iż rzeczy same w sobie (rozważane nie గako zగawiska) zowie noumenami.
Natychmiast atoli sam sobie naznacza granice, tak iż noumenów tych nie poznaగe wcale
za pomocą kategorii, a więc myśleć o nich może tylko pod nazwą Czegoś Nieznanego.

Tymczasem w pismach autorów nowszych znaగduగę całkiem inne użycie wyrażeń:
świat zmysłowy i świat myślny [mundus sensibilis et intelligibilis]¹⁴³, zupełnie oddalaగące
się od znaczenia przyగętego przez starożytnych; przy czym nie zachoǳi wprawǳie żad-
na trudność, ale też nie napotyka się nic więceగ nad czczą gadaninę. Wedle tego użycia
podobało się niektórym nazywać ogól zగawisk, o ile గest oglądany, światem zmysłowym,
a o ile pomyślaną zostaగe ich łączność według powszechnych praw rozsądku, — światem
myślnym. Astronomia teoretyczna, wykładaగąca tylko obserwacగe nad gwiaźǳistym nie-
bem, dawałaby wyobrażenie o pierwszym; astronomia zaś kontemplacyగna (daగmy na to
wedle Kopernikowego systemu świata lub też obగaśniana według Newtonowskich praw

¹⁴²w znaczeniu dodatnim — wyrazy te: „w znaczeniu dodatnim” to dodatek drugiego wydania. [przypis tłu-
macza]

¹⁴³świat myślny (…) intelligibilis — nie należy zamiast tego wyrażenia używać wyrażenia: „świat intellektual-
ny” (die intellectualle Welt), గak to zazwyczaగ robić się zwykło w wykłaǳie niemieckim; bo intellektualnymi
czy sensytywnymi [sensitiv] są tylko poznania. Ale to, co może być tylko przedmiotem [Gegenstand] గednego
lub drugiego roǳaగu oglądania, a więc obiekty [Objecte], muszą się nazywać (pomimo twardości brzmienia):
intelligibel lub sensibel. [Uwaga ta గest dodatkiem drugiego wydania — przyp. tłum.]. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



ciążenia) — drugi, mianowicie świat myślny. Ale takie przekręcanie wyrazów గest గeno
sofistycznym wybiegiem, by się wywinąć od uciążliwego pytania, tym sposobem, iż ich
znaczenie obniża się do poziomu swego umysłu. Zapewne, ze względu na zగawiska, daగe
się użyć i rozsądek i rozum; ale pytanie w tym, czy one maగą గeszcze గakie zastosowa-
nie, గeżeli przedmiot గest nie-zగawiskiem (noumenon), a bierze się go w tym znaczeniu,
గeżeli go pomyślimy sobie tylko గako myślny, tగ. dany గedynie rozsądkowi, a nie zmy-
słom bynaగmnieగ. Jest zatem pytanie: czy poza owym empirycznym użyciem rozsądku
(nawet w Newtonowskim przedstawieniu budowy świata) możliwym గest użycie trans-
cendentalne, które by się rozciągało na noumenon గako na przedmiot, — i na to pytanie
odpowieǳieliśmy w sposób przeczący.

Jeżeli tedy powiadamy: zmysły wyobrażaగą nam przedmioty, jak się te zjawiają [uka-
zuగą], rozsądek zaś, jak są; to drugie brać trzeba nie w transcendentalnym, lecz tylko
w empirycznym znaczeniu, mianowicie, గak musimy గe sobie wyobrażać గako przedmioty
doświadczenia, w ustawiczneగ łączności zగawisk, nie zaś według tego, czym by one były
poza odnoszeniem się do możliwego doświadczenia, a więc i do zmysłów w ogóle, zatem
గako przedmioty czystego rozsądku. Bo to na zawsze pozostanie nam nieznanym, tak
dalece, że nawet nie wiadomo, czy takie transcendentalne (naǳwyczaగne) poznanie గest
w ogóle możliwe, a przynaగmnieగ గako takie, które zależy od naszych zwykłych kategorii.
Rozsądek zależy od naszych zwykłych kategorii. Rozsądek i zmysłowość mogą w nas tylko
w połączeniu określać przedmioty. Kiedy గe rozǳielamy, to mamy oglądy bez poగęć lub
poగęcia bez oglądów, w obu zaś razach — wyobrażenia, których nie możemy odnieść do
żadnego określonego przedmiotu.

Jeżeli, po tych wszystkich przełożeniach, wahałby się ktoś గeszcze wyrzec się trans-
cendentalnego użytkowania z kategorii, to niech zrobi z nimi próbę w గakim bądź synte-
tycznym twierǳeniu. Analityczne bowiem nie rozprzestrzenia rozsądku; a ponieważ ten
zaగmuగe się tym tylko, co గuż w poగęciu pomyślanym zostało, więc wcale nie rozstrzyga,
czy ono samo w sobie odnosi się do przedmiotów, czy też oznacza tylko గedność myślenia
w ogóle (która całkiem nie zważa na to, w గaki sposób przedmiot mógł być dany); dosyć
mu wieǳieć, co się zawiera w poగęciu, a oboగętnym mu గest, do czego toż poగęcie ściągać
się bęǳie. Niech zatem zrobi próbę z గaką bądź syntetyczną i domniemanie transcenden-
talna zasadą, గak np. wszystko, co గest, istnieగe గako substancగa, lub też గako w nieగ tkwiące
określenie; wszelka przypadkowość istnieగe గako skutek inneగ గakieగś rzeczy, mianowicie
swoగeగ przyczyny itd. Otóż pytam: skąd on weźmie te zdania syntetyczne, గeśli poగęcia
maగą posiadać ważność nie w odniesieniu గeno do możliwego doświadczenia, lecz co do
rzeczy samych w sobie (noumena)? Gǳież tu గest człon trzeci, niezbędny zawsze w zdaniu
syntetycznym, by w nim powiązać z sobą poగęcia, nie maగące żadnego logicznego (anali-
tycznego) powinowactwa? Nigdy on twierǳenia swego nie dowieǳie, a co większa, nie
zdoła się nawet usprawiedliwić co do możliwości takiego czystego twierǳenia, గeżeli nie
uwzględni empirycznego zastosowania rozsądku, a tym sposobem całkiem nie wyrzek-
nie się czystego i wolnego od zmysłowości sądu. Tak więc poగęcie przedmiotów czystych,
wyłącznie myślnych, గest zupełnie czcze co do wszelkich zasad w ich zastosowaniu, gdyż
niepodobna wymiarkować, w గaki by sposób miały zostać dane, a myśl problematyczna,
pozostawiaగąca dla nich wciąż mieగsce otwarte, służy గeno, tak samo గak pusta przestrzeń,
do ograniczenia zasad empirycznych, nie zawieraగąc గednak i nie wykazuగąc గakiego bądź
innego przedmiotu poznania poza ich ǳieǳiną.


  Krytyka czystego rozumu 



O amfibolii¹⁴⁴ pojęć refleksyjnych, wskutek pomieszania użytku rozsądkowego empirycznego
z transcendentalnym.

Zastanowienie (reflexio [=die Ueberlegung]) nie ma do czynienia z samymi przedmio-
tami, aby wprost z nich wydobywać poగęcia, lecz గest to stan umysłu, w którym naగpierw
przygotowuగemy się do tego, aby odnaleźć warunki podmiotowe, pod którymi możemy
dobrać się do poగęć. Jest ono świadomością stosunku danych poగęć do rozmaitych naszych
źródeł poznania; ono గedynie określić może trafnie ich wzaగemny do siebie stosunek.

Pierwszym pytaniem przed wszelkim dalszym rozbiorem wyobrażeń naszych గest:
w గakieగ właǳy poznawczeగ łączą się wzaగem? Czy wiąże గe z sobą lub też porównywa
rozsądek czy też zmysły? Nieగeden sąd przyగmuగemy z przyzwyczaగenia, lub wiążemy z in-
nym wskutek skłonności; ale ponieważ nie poprzeǳa go wcale zastanowienie, lub też
przynaగmnieగ nie następuగe po nim krytycznie, więc uważa się go za taki, który miał swóగ
początek w rozsądku. Nie wszystkie sądy wymagaగą zbadania [Untersuchung], tగ. baczno-
ści na podstawy prawdy, bo, గeżeli są pewne bezpośrednio, np. mięǳy dwoma punktami
może być tylko గedna linia prosta; to niepodobna co do nich wskazać dokładnieగszego
గeszcze znamienia prawdy niż to, గakie wyrażaగą one same. Ale wszystkie sądy, a nawet
wszystkie porównania wymagaగą zastanowienia, tగ. wyróżnienia siły poznawczeగ, do któreగ
dane poగęcia należą. Czynność, przez którą dokonywam porównania wyobrażeń w ogóle
z siłą poznawczą, gǳie się ona odbywa, i przez którą rozróżniam, czy one są porówny-
wane z sobą గako należące do czystego rozsądku lub też do zmysłowego oglądu, nazywam
zastanowieniem transcendentalnym. Stosunek zaś, w గakim poగęcia w danym stanie umysłu
mogą do siebie należeć, గest stosunkiem jednorodności i różnorodności, zgodności i sprzecz-
ności, wnętrza i zewnętrza, wreszcie czynnika określonego i określenia (materii i formy).
Trafne oznaczenie tego stosunku polega na tym, w గakieగ sile poznawczeగ należą one do
siebie podmiotowo, czy w zmysłowości czy też w rozsądku. Różnica bowiem tych drugich
wywołuగe wielką różnicę w sposobie, w గaki należy pomyśleć sobie pierwsze.

Przed wszelkimi przedmiotowymi sądami porównywamy ze sobą poగęcia, aby doగść
do jednorodności (wielu wyobrażeń w గednym poగęciu) celem wytworzenia sądów ogól-
nych, lub też do ich różnorodności dla wytworzenia szczegółowych, do zgodności, z któreగ
powstaగą sądy twierǳące, i sprzeczności, z któreగ wynikaగą sądy przeczące itd. Z tego powo-
du zdawałoby się, że wspomniane poగęcia należało by nazwać poగęciami porównawczymi
(conceptus comparationis). Ale ponieważ, gdy nie choǳi o formę logiczną, lecz o treść
poగęć, tగ. czy same rzeczy są గednorodne lub różnorodne, zgodne z sobą czy sprzeczne
itd., rzeczy mogą mieć dwoగaki stosunek do naszeగ siły poznawczeగ, to గest do zmysło-
wości i rozsądku, a co do mieగsca, do którego należą, iǳie o sposób, w jaki do siebie
wzaగem należeć maగą: to గedynie określić zdoła transcendentalna refleksగa, tగ. oznaczyć
stosunek danych wyobrażeń do గednego lub drugiego roǳaగu poznania, oraz stosunek
ich do siebie. To, czy rzeczy są గednorodne czy różnorodne, zgodne z sobą czy sprzeczne
itd. nie da się wykazać odrazu z samych poగęć przez porównanie (comparatio) tylko, lecz
dopiero przez wyróżnienie roǳaగu poznania, do którego należą za pośrednictwem trans-
cendentalnego zastanowienia (reflexio). Można by więc wprawǳie powieǳieć, że logiczna
refleksja గest tylko porównaniem, gdyż w nieగ nie zważamy zgoła na siłę poznawczą, do
któreగ należą dane wyobrażenia, i stąd rozważać గe wypada గako గednorodne co do ich
sieǳiby w umyśle; refleksja zaś transcendentalna (rozciągaగąca się do samychże przedmio-
tów) zawiera podstawę możliwości przedmiotowego porównania wyobrażeń pomięǳy
sobą, గest zatem od tegoż barǳo odmienna, ponieważ właǳa poznawcza, do któreగ one

¹⁴⁴amfibolia (gr. αμφιβολία) — znaczy pierwotnie: przykre położenie, kłopot, następnie: dwuznaczność. Ja-
ko wyraz techniczny służył u Arystotelesa do określenia గednego z sofizmatów wyrazowych (ἔλεγχοι παρά τὴν
λέξιν) polegaగącego na tym, że w sylogizmie korzystamy z przemiany podobnych do siebie form wyrazu, zna-
czących co innego. Kant tę przemianę przeniósł na pole treści, wykazuగąc, że wyliczone przezeń pary poగęć
innego nabieraగą znaczenia, gdy się nimi posługuగemy w zakresie czystego myślenia, niż gdy గe stosuగemy do
przedmiotów realnych. Wyróżnienie to posłużyło mu do wykazania ułomności systematu Leibnizowo-Wol-
fowskiego. W tym rozszerzonym znaczeniu amfibolię nazwał Trentowski „ślepowronem” (Myślini II, –-),
określaగąc go గako „loiczny potwór w postaci syrenieగ” i cytuగąc przykład nań z Okena (gdyby ktoś brał to do-
słownie): „Wszelki organizm rozwĳa się z mułu wodnego i గest powstaగącą z piany morza Wenerą. Muł wodny
గest żywy; całe morze గest życiem. Proces chemiczny staగe się w wodnym mule galwanizmem, a w dalszym mułu
tego rozwikłaniu życiem. Woda i siła గeగ życiorodna గest faluగącym, zawiązuగącym i rozwiązuగącym się co chwila
organizmem. Życie గest ustawicznym podnoszeniem się i opadaniem morza”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



[wyobrażenia] należą, nie గest taż sama. To transcendentalne zastanowienie గest obowiąz-
kiem, od którego nie może się uwolnić nikt, kto chce a priori wydać గakiś sąd o rzeczach.
Weźmiemy గe sobie teraz za przewodnika i wydobęǳiemy z niego niemało światła, by
oznaczyć właściwe zatrudnienie rozsądku.

. Jednorodność i różnorodność. Kiedy nam గakiś przedmiot przedstawiany bywa kil-
kakrotnie, ale za każdym razem z tymi samymi wewnętrzneni określeniami (qualitas et
quantitas); to on, గeżeli uchoǳi za przedmiot czystego rozsądku, zawsze గest tymże sa-
mym, i nie tworzy wielu rzeczy, ale గedną tylko (numerica identitas [=tożsamość liczebna]);
ale గeśli గest zగawiskiem, to nie choǳi wcale o porównywanie poగęć, lecz chociażby ze
względu na nie wszystko było గak naగbarǳieగ గednorodnym, różność mieగsc tego zగawiska
stanowi równocześnie dostateczną podstawę liczebnej różnorodności samegoż przedmiotu
(zmysłowego). I tak wobec dwu kropli wody można całkiem usunąć wszelką wewnętrz-
ną różnorodność (గakość i ilość), a గuż to, iż గe oglądamy w dwu różnych mieగscach,
wystarcza, by గe uważać za różnorodne liczebnie. Leibniz wziął zగawiska za rzeczy same
w sobie, więc za intelligibilia, tగ. przedmioty czystego rozsądku (chociaż im, z powodu
zagmatwania ich wyobrażeń, nadawał nazwę fenomenów), a w takim razie గego zasada
[tożsamości] cech nieodróżnialnych (principium identitatis indiscernibilium) nie mogła ulec
zaprzeczeniu; — ale ponieważ są to przedmioty zmysłowości, a rozsądek względem nich
nie może mieć zastosowania czystego, lecz tylko empiryczne, więc wielość i liczebna róż-
norodność గuż przez samą przestrzeń podana zostaగe గako warunek zగawisk zewnętrznych.
Bo గakaś część przestrzeni, choćby zupełnie była podobna i równa గakieగś drugieగ, గest
wszakże poza nią, i właśnie przez to od pierwszeగ odmienną częścią, przyłączaగącą się do
pierwszeగ, by utworzyć większą przestrzeń; — a toż tamo popłaca względem wszystkie-
go, co గest w kilku mieగscach przestrzeni గednocześnie, choćby zresztą nie wiem గak było
podobne i గednakowe.

. Zgodność i sprzeczność. Kiedy czysty rozsądek wyobraża sobie realność (realitas no-
umenon), niepodobna pomyśleć żadneగ sprzeczności mięǳy realnościami, tగ. takiego sto-
sunku, żeby powiązane w గednym podmiocie znosiły wzaగem swoగe wyniki i żeby było
33 = 0. Natomiast realność w zగawisku (realitas phaenomenon) może być z sobą istotnie
w sprzeczności, i zగednoczona w tym samym podmiocie zniszczyć całkowicie lub czę-
ściowo wynik గednego czy drugiego czynnika, గak dwie poruszaగące siły po teగ sameగ linii
prosteగ, kiedy గakiś punkt w przeciwnym sobie kierunku albo ciągną, albo uciskaగą, —
lub గak przyగemność równoważąca cierpienie.

. Wnętrze i zewnętrze. W przedmiocie czystego rozsądku to tylko గest wewnętrz-
nym, co się zgoła nie odnosi (ze względu na istnienie) do czego bądź odrębnego od sie-
bie. Natomiast wewnętrzne określenia substancగi గako zగawiska (substantia phaenomenon)
w przestrzeni są గedynie stosunkami, a ona sama — tylko ogółem samych stosunków.
Substancగę w przestrzeni znamy గeno ǳięki siłom, które są w teగ przestrzeni czynne,
by, albo inne przypęǳać (przyciąganie), lub od weగścia w nią powstrzymać (odpycha-
nie i nieprzenikliwość); innych własności, które tworzą poగęcie substancగi, zగawiaగąceగ się
w przestrzeni, a nazywaneగ przez nas materią, zgoła nie znamy. Przeciwnie, każda sub-
stancగa గako przedmiot czystego rozsądku musi mieć wewnętrzne określenia i siły, roz-
ciągaగące się na wewnętrzną realność. Atoli గakież గa przypadłości wewnętrzne pomyśleć
sobie mogę prócz tych, których mi dostarcza móగ zmysł wewnętrzny? mianowicie to, co
albo samo గest myśleniem lub też czymś analogicznym. Dlatego Leibniz, wyobrażaగąc sobie
substancగe గako noumena, zrobił z nich, a nawet ze składowych części materii, odగąwszy
im myślowo wszystko, co by oznaczało stosunek zewnętrzny, a więc także i złożoność, —
niezłożone podmioty, obdarzone siłami wyobrażania, గednym słowem, monady.

. Materia i forma. Są to dwa poగęcia, stanowiące podstawę wszelkieగ inneగ refleksగi,
tak dalece nierozerwalnie się wiążą z każdym użyciem rozsądku. Pierwsze z nich oznacza
czynnik określany [das Bestimmbare] w ogóle, drugie — గego określenie [dessen Bestim-
mung] — (oboగe w rozumieniu transcendentalnym, kiedy się zupełnie nie zważa na గaką
bądź różnicę tego, co గest dane, i na sposób, w గaki గest określone). Logicy nazywali daw-
nieగ ogólność materią, gatunkową zaś różnicę — formą. W każdym sąǳie można dane
poగęcia nazwać logiczną materią (dla sądu), stosunek ich (za pośrednictwem łącznika) —
formą sądu. W każdym గestestwie [Wesen] składowe గego części (essentialia) są materią;
sposób, గakim są powiązane ze sobą w pewneగ rzeczy, — istotną formą [die wesentliche

  Krytyka czystego rozumu 



Form]. I co do rzeczy w ogóle nieograniczoną realność uważano za materię wszelkieగ
możliwości, a గeగ ograniczenie (przeczenie) za taką formę, przez którą wyróżnia się గedna
rzecz od drugieగ wedle poగęć transcendentalnych. Mianowicie, rozsądek wymaga przede
wszystkim, żeby cośkolwiek było dane (przynaగmnieగ w poగęciu), aby గe móc określić
w pewien sposób. Dlatego w poగęciu czystego rozsądku materia wyprzeǳa formę; i z te-
go powodu Leibniz przyగął naగprzód rzeczy (monady) a wewnątrz nich siłę wyobrażania,
aby następnie oprzeć na tym ich zewnętrzny stosunek i wspólność ich stanów (mianowi-
cie wyobrażeń). Stąd możliwymi się stały przestrzeń i czas; tamta tylko ǳięki stosunkowi
substancగi, ten ǳięki powiązaniu z sobą ich określeń, గako powodów i następstw. Rze-
czywiście tak by musiało być, gdyby czysty rozsądek mógł się odnosić bezpośrednio do
przedmiotów, i gdyby przestrzeń i czas były określeniami rzeczy samych w sobie. Atoli
గeśli to są tylko zmysłowe oglądy, w których wszystkie przedmioty określamy tylko గa-
ko zగawiska, to forma oglądu (గako przedmiotowa właściwość zmysłowości) wyprzeǳa
wszelką materię (wrażenia); więc przestrzeń i czas wyprzeǳaగą wszelkie zగawiska i wszel-
kie dane doświadczenia, i czynią గe raczeగ dopiero możliwym. Filozof umysłowości [der
Intellectualphilosoph]¹⁴⁵ nie mógł znieść tego, żeby forma wyprzeǳać miała same rzeczy
i określać ich możliwość; całkiem słuszna krytyka, skoro przyగmował, że my oglądamy
rzeczy, గak są (chociaż w zagmatwanym wyobrażeniu). Ale ponieważ ogląd zmysłowy
గest zupełnie szczególnym podmiotowym warunkiem, stanowiącym aprioryczną podsta-
wę wszelkiego spostrzegania, a గego forma గest pierwotną: więc forma dana గest sama dla
siebie, a materia (czyli same rzeczy, które się zగawiaగą) nie stanowi bynaగmnieగ గeగ pod-
stawy, lecz raczeగ możliwość swoగą zawǳięcza temu, iż ogląd formalny (czas i przestrzeń)
గest nam dany.

Uwaga do amfibolii poగęć refleksyగnych
Niech mi wolno bęǳie stanowisko, గakie uǳielamy poగęciu czy to w zmysłowości

czy w czystym rozsądku, nazwać miejscem transcendentalnym. Tym sposobem ocena tego
stanowiska, గakie przysługuగe każdemu poగęciu wedle różnorodności గego użycia, i wska-
zówka, na prawidłach oparta, do oznaczenia tego mieగsca wszystkim poగęciom, stano-
wiłaby transcendentalną topikę, naukę, która by zasadniczo chroniła od podeగść czystego
rozsądku i wynikaగących stąd mamideł, gdyżby wciąż rozróżniała, do గakieగ właściwie siły
poznawczeగ należą poగęcia. Można każde poగęcie, każdą rubrykę, pod którą podchoǳi
wiele poznań, nazwać miejscem logicznym. Na tym opiera się logiczna topika Arystotelesa,
którą posługiwać się mogli nauczyciele i mówcy, aby pod pewnymi rubrykami myśle-
nia odszukać, co by się im dla założoneగ treści naగlepieగ nadawało, i, z pewnym pozorem
gruntowności, o tym rozumkować albo gadać obfitymi słowy.

Natomiast topika transcendentalna nie zawiera nic więceగ ponad owe wymienione czte-
ry rubryki wszelkiego porównania i rozróżniania, tym od kategorii odmienne, iż przed-
stawiaగą w całeగ rozmaitości nie przedmiot ze względu na to, co stanowi గego poగęcie
(wielkość, realność), lecz tylko porównanie wyobrażeń, idące przed poగęciem o rzeczach.
Ale to porównanie wymaga przede wszystkim zastanowienia, tగ. określenia mieగsca, do
którego należą wyobrażenia o rzeczach porównywanych, czy గe obmyśla czysty rozsądek,
czy też గe daగe zmysłowość w zగawisku.

Poగęcia można porównywać logicznie, nie troszcząc się o to, dokąd należą ich przed-
mioty, czy గako noumena do rozsądku, czy గako fenomena do zmysłowości. Jedli గednak
z tymi poగęciami chcemy zwrócić się do przedmiotów, to potrzebne గest przede wszystkim
transcendentalne zastanowienie, dla గakieగ siły poznawczeగ maగą one być przedmiotami,
czy dla czystego rozsądku, czy dla zmysłowości. Bez takiego zastanowienia użycie tych
poగęć గest barǳo niepewne; wyłaniaగą się też rzekome zasady syntetyczne, których rozum
krytyczny uznać nie może, a które opieraగą się గedynie na transcendentalneగ amfibolii, tగ.
na pomieszaniu czystego przedmiotu rozsądkowego ze zగawiskiem.

W braku takieగ transcendentalneగ topiki, a stąd oszukany przez amfibolię poగęć re-
fleksyగnych, sławny Leibniz zbudował umysłowy system świata, albo raczeగ sąǳił, iż pozna-

¹⁴⁵filozof umysłowości (der Intellectualphilosoph) — filozofem umysłowości Kant nazywa Leibniza dlatego, że
ten przez nadanie monadom zdolności dochoǳenia do wyobrażeń uumysłowił (z-intellektualizował) wszystko
od kamieni do człowieka, గako to niebawem przeczytamy w Krytyce. Z grecka nazwał go późnieగ (przy końcu
Nauki o metoǳie) Kant noologistą. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



wał wewnętrzną właściwość rzeczy, porównywaగąc wszystkie przedmioty tylko za pomocą
rozsądku i oderwanych formalnych poగęć గego myślenia. Nasz wykaz poగęć refleksyగnych
nastręcza nam tę niespoǳianą korzyść, że możemy గasno wyłożyć cechę wyróżniaగącą గe-
go naukę we wszystkich గeగ częściach a zarazem przewodnią pobudkę tego osobliwego
sposobu myślenia, polegaగącą po prostu na nieporozumieniu. Porównywał on wszystkie
rzeczy ze sobą గedynie za pomocą poగęć i nie odnalazł, గak naturalna, inneగ odrębności
prócz teగ, za pośrednictwem któreగ rozsadek rozróżnia pomięǳy sobą czyste poగęcia. Wa-
runków zmysłowego oglądania, wiodących za sobą swoగe własne różnice, nie uważał on
za pierwotne, gdyż zmysłowość była dla niego zagmatwanym గeno roǳaగem wyobraża-
nia, a nie osobnym źródłem wyobrażeń; zగawisko było dla niego wyobrażeniem rzeczy
samej w sobie, chociaż różnym, co do formy logiczneగ, od poznania za pomocą rozumu;
bo tamto, wobec zwykłego swego braku rozczłonkowania, wprowaǳa pewną mieszani-
nę pobocznych wyobrażeń do poగęcia o rzeczy, a rozsądek umie tę mieszaninę odǳielić.
Jednym słowem: Leibniz uumysłowił [intellectuirte] zగawiska, tak గak Locke wedle swego
systematu noogonii¹⁴⁶ (గeżeli mi wolno użyć tych wyrażeń) wszystkie poగęcia rozsądko-
we uzmysłowił [sensificirt hatte], tగ. podał గe wręcz za empiryczne czyli oderwane poగęcia
refleksyగne. Zamiast szukać dwu całkiem różnych źródeł wyobrażeń w rozsądku i zmy-
słowości, mogących atoli గedynie w powiązaniu z sobą sąǳić o rzeczach w sposób ważny
przedmiotowo, każdy z tych wielkich mężów trzymał się గednego tylko źródła, które
wedle ich mniemania odnosiło się గakoby bezpośrednio do rzeczy samych w sobie, kie-
dy drugie nie czyniło nic więceగ, tylko albo gmatwało wyobrażenia pierwszego, albo గe
porządkowało.

Leibniz tedy porównywał przedmioty zmysłowe ze sobą గedynie w rozsądku గako rze-
czy w ogóle:

Po pierwsze, o ile one przezeń maగą być osąǳone గako గednorodne lub różnorodne.
Ponieważ tedy miał przed oczyma tylko ich poగęcia, a nie ich stanowisko w ogląǳie,
w którym గedynie dane być mogą przedmioty, i zupełnie spuścił z uwagi transcenden-
talne mieగsce tych poగęć (czy przedmiot ma być zaliczony do zగawisk czy do rzeczy sa-
mych w sobie); to nie mogło wypaść inaczeగ, tylko że zasadę swoగą o nierozróżnialności,
popłatną గedynie co do poగęć o rzeczach w ogóle, rozszerzył także na przedmioty zmy-
słowe (mundus phaenomenon) i sąǳił, że przez to osiągnął niemałe rozszerzenie poznania
przyrody. Zaiste, గeśli znam kroplę wody¹⁴⁷ గako rzecz samą w sobie wedle wszystkich
wewnętrznych గeగ określeń; to żadneగ z nich nie mogę podawać za różną od drugieగ, గeśli
całe poగęcie o nieగ గest z nią గednorodne. Ale గeśli ona గest zగawiskiem w przestrzeni, to
ma swoగe mieగsce nie tylko w rozsądku (wśród poగęć), lecz i w zmysłowym zewnętrznym
ogląǳie (w przestrzeni); a tam mieగsca fizyczne, co do wewnętrznych określeń rzeczy,
są zupełnie oboగętne, i mieగsce= 𝑏 może zaగąć rzecz, będąca całkiem podobną i równą
drugieగ w mieగscu= 𝑎, tak samo, గak gdyby była od teగ wewnętrznie nie wiem గak różną.
Różność mieగsc sprawia, że wielość i wyodrębnienie przedmiotów గako zగawisk, bez dal-
szych warunków, గuż same dla siebie nie tylko staగą się możliwe, lecz nawet konieczne.
A więc owo pozorne prawo nie గest wcale prawem przyrody. Jest ono tylko analitycznym
prawidłem porównywania rzeczy za pomocą samych గeno poగęć.

Po wtóre, zasada, że realności (గako twierǳenia tylko) nigdy nie z sobą sprzeczne,
గest zupełnie prawǳiwym zdaniem o stosunku poగęć, ale nic zgoła nie znaczy, ani co do
przyrody, ani też co do గakieగkolwiek bądź rzeczy sameగ w sobie (o teగ nie mamy wcale
poగęcia). Bo realna sprzeczność zachoǳi wszęǳie, gǳie గest 𝐴𝐵 = 0, tగ. gǳie గedna re-
alność z drugą, złączone w గednym podmiocie, znoszą nawzaగem swoగe ǳiałanie, co nam
ustawicznie przed oczy stawiaగą wszystkie przeszkody i odǳiaływania w przyroǳie, które

¹⁴⁶noogonia (z gr. νοῦς: rozum, γίγνομαι: staగę się) — oznacza teorię powstania, zroǳenia się umysłu, గak
u Locke’a, z wrażeń zmysłowych (sensations). [przypis redakcyగny]

¹⁴⁷jeśli znam kroplę wody jako rzecz samą w sobie… — Hipolit Taine w ǳiele O Inteligencji (przekład polski,
, s. ), nie powołuగąc się na Kanta, użył tegoż samego przykładu dla wyగaśnienia właściwości przedmiotu:
„To, co nazywamy przedmiotem odrębnym, గest sumą lub połączeniem cech, które nie znaగduగą się wszyst-
kie i ściśle też same w żadnym innym przedmiocie, chociażbyśmy wyobrazili go sobie naగpodobnieగszym do
pierwszego. Ta np. kropla deszczu, chociaż nawet przypuścimy w nieగ kształt, obగętość, budowę wewnętrzną
zupełnie takież same, co i w kropli sąsiednieగ lub następuగąceగ po nieగ, posiada prócz tego cechy, których nie
ma ani sąsiednia, ani następuగąca po nieగ kropla, a mianowicie położenie w czasie odnośnie do poprzednich
kropel i położenie w przestrzeni odnośnie do kropel, otaczaగących గą”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



przecież, గako polegaగące na siłach, musimy nazwać realnościami zగawiskowymi (realitates
phaenomena). Mechanika ogólna może nawet podać empiryczny warunek teగ sprzeczności
w prawidle a priori, bacząc na przeciwległość kierunków, — warunek, o którym nic nie
wie transcendentalne poగęcie realności. Chociaż pan von Leibniz nie wygłosił tego zdania
z okazałością గakieగś noweగ zasady; to przecież posługiwał się nim w tworzeniu nowych
twierǳeń, a గego następcy wprowaǳili wyraźnie do swego systematu Leibnizowsko-
-Wolfowskiego. Wedle teగ zasady np. wszelkie klęski są గeno wynikami ograniczeń istot,
tగ. przeczeniami, gdyś te są గedyną sprzecznością w realności (w gołym గeno poగęciu rzeczy
w ogóle గest tak rzeczywiście, ale nie w rzeczach గako zగawiskach). Podobnież zwolennicy
tego systematu uważaగą nie tylko za możliwe, ale nawet za naturalne, gdy wszelką realność
bez గakiego bądź niepokoగącego przeciwieństwa గednoczą w jednej istocie, gdyż nie znaగą
innego nad przeciwieństwo sprzeczności (przez którą poగęcie sameగ rzeczy zostaగe usu-
nięte), i nie wieǳą o przeciwieństwie wzaగemnego uszczerbku, kiedy గakiś powód realny
usuwa ǳiałanie drugiego; a do tego, aby go sobie wyobrazić, znaగduగemy uwarunkowanie
w zmysłowości tylko.

Po trzecie, Leibnizowska monadologia nie ma żadneగ inneగ podstawy, prócz teగ, że
filozof ten różnicę wnętrza i zewnętrza wystawiał sobie tylko w stosunku do rozsądku.
Substancగe w ogóle muszą mieć గakieś wnętrze, które గest wolne od wszelkich zewnętrz-
nych stosunków, a zatem i od złożoności. Poగedynczość zatem గest podwaliną wnętrza
rzeczy samych w sobie. Wnętrze atoli ich stanu nie może też polegać na mieగscu, kształ-
cie, zetknięciu czy ruchu (bo te określenia są wszystkie stosunkami zewnętrznymi), a stąd
nie możemy substancగom przyznać żadnego innego wewnętrznego stanu niż ten,గakim
określamy wewnętrznie sam nasz zmysł, mianowicie stan wyobrażeń. A tak gotowe గuż
były monady, maగące tworzyć zasadniczy materiał całego wszechświata, których czyn-
na siłą polega atoli na wyobrażeniach, przez co właściwie ǳiałalnymi są గeno w samych
sobie. — Lecz właśnie dlatego zasadą గego co do możliweగ wspólności substancyj mięǳy
sobą musiała być przedustawna harmonia [harmonia praestabilita], nie zaś wpływ fizycz-
ny [influxus physicus]. Bo ponieważ wszystko zaగęte గest tylko wewnętrznie, tగ. swoimi
wyobrażeniami, więc stan wyobrażeń గedneగ substancగi nie mógł znaగdować w żadnym
a żadnym czynnym połączeniu ze stanem wyobrażeń drugieగ, lecz musiała గakaś trzecia,
a na wszystkie razem wpływaగąca przyczyna sprawiać, iż ich stany sobie wzaగem odpo-
wiadaగą, wprawǳie nie za pośrednictwem okolicznościowego i w każdym poszczególnym
wypadku osobno uǳielanego dopomagania (systema assistentiae), lecz za pośrednictwem
గedności idei przyczyny, ważneగ dla wszystkich, w któreగ wszystkie osiągnąć muszą wedle
praw powszechnych swoగe istnienie i trwanie, a więc i wzaగemną mięǳy sobą odpowied-
niość [wechselseitige Correspondez].

Po czwarte, sławna గego nauka o czasie i przestrzeni, uumysławiaగąca te formy zmysło-
wości, wyłoniła się również tylko z tegoż samego złuǳenia refleksగi transcendentalneగ.
Kiedy chcę sobie rozsądkiem tylko samym wyobrazić zewnętrzne stosunki rzeczy, to mo-
gę tego dokonać గedynie za pośrednictwem poగęcia o ich wzaగemnym na siebie odǳiały-
waniu; a గeśli mam గakiś stan teగ sameగ rzeczy powiązać z innym గeగ stanem, to dokonać
tego mogę గedynie uporządkowaniem powodów i następstw. I tak to Leibniz pomyślał
sobie przestrzeń గako pewien porządek we wspólności substancగi, czas zaś గako dynamiczne
następstwo ich stanów. Tę zaś właściwość i niezależność od rzeczy, గakie czas i przestrzeń
mieć w sobie zdaగą się, przypisał zagmatwaniu [Verworrenheit] tych poగęć, sprawiaగącemu,
iż to, co గest tylko formą stosunków dynamicznych, poczytuగemy za ogląd istnieగący sam
dla siebie i wyprzeǳaగący nawet rzeczy same. Tak więc przestrzeń i czas stały się myślną
formą [die intelligibele Form] powiązania z sobą rzeczy samych w sobie (substancగi i ich
stanów). Rzeczy zaś stały się myślnymi substancగami (substantiae noumena). Mimo to
chciał on te poగęcia podać za zగawiska, gdyż zmysłowości nie przyznawał wcale odrębnego
sposobu oglądania, lecz w rozsądku szukał wszelkiego, nawet empirycznego wyobrażenia
przedmiotów, — nie pozostawiaగąc zmysłom nic poza nikczemnym zaగęciem gmatwania
i wykrzywiania wyobrażeń rozsądku.

Atoli, gdybyśmy mogli nawet coś czystym గeno rozsądkiem orzec syntetycznie o rze-
czach samych w sobie (co przecież గest niepodobieństwem), to nie można by było odnieść
tego no zగawisk, bo one nie wyobrażaగą rzeczy samych w sobie. W tym tedy drugim wy-
padku zmuszony będę w transcendentalnym zastanowieniu porównywać wciąż poగęcia

  Krytyka czystego rozumu 



swoగe tylko pod warunkami zmysłowości; a tak przestrzeń i czas będą nie określeniami
rzeczy samych w sobie, lecz zగawisk; czym by były rzeczy same w sobie, nie wiem i nie
potrzebuగę nawet wieǳieć, ponieważ rzecz గakakolwiek nigdy mi się nie może ukazać
inaczeగ గak tylko w zగawisku.

Tak też w dalszym ciągu załatwiam się z resztą poగęć refleksyగnych. Materia గest to
substancగa w zగawisku (substantia phaenomenon). Co గeగ przynależy wewnętrznie, szu-
kam tego we wszystkich częściach przestrzeni, przez nią zaగmowaneగ, i we wszystkich
skutkach, przez nią wywieranych, a mogących być zaiste wciąż గeno zగawiskami zmysłów
zewnętrznych. A zatem nie osiągam nic wręcz-wewnętrznego, lecz tylko porównawczo-
-wewnętrzne, co znowuż także polega na stosunkach zewnętrznych. Atoli, wedle czystego
rozsądku wręcz-wewnętrzny czynnik materii గest గeno uroగeniem; gdyż materia nigǳie
nie గest przedmiotem dla czystego rozsądku; przedmiot zaś transcendentalny¹⁴⁸, który
గest może podstawą zగawiska, nazywanego przez nas materią, గest to గeno coś, czego by-
śmy nawet nie zrozumieli w గego istocie, gdyby nam ktoś mógł to powieǳieć. Bo nie
możemy zrozumieć nic prócz tego, co sprowaǳa z sobą w ogląǳie coś naszym słowom
odpowiadaగącego. Jeżeli skargi: nie wglądamy zgoła we wnętrze rzeczy maగą tyle znaczyć
co: nie poగmuగemy czystym rozsądkiem, czym są rzeczy, nam się zగawiaగące, same w sobie;
to są one niesłuszne i nierozumne, gdyż żądaగą, żeby można było bez zmysłów poznawać
గednak rzeczy, a więc గe oglądać; zatem, żebyśmy posiadali całkiem odmienną od luǳ-
kieగ nie tylko co do stopnia, lecz nawet co do oglądu i roǳaగu, właǳę poznawczą, czyli,
żebyśmy byli nie ludźmi, lecz గestestwami, o których nie możemy nawet wieǳieć, czy są
bodaగ możliwe, a tym mnieగ, గakie są ich własności. We wnętrze przyrody wnika obser-
wacగa i rozbiór zగawisk, i wieǳieć niepodobna, గak daleko w tym kiedyś zaగǳiemy. Na
owe zaś transcendentalne¹⁴⁹ pytania, wybiegaగące poza przyrodę, przy tym wszystkim nie
moglibyśmy przecie nigdy odpowieǳieć, choćby nam odsłoniła się cała przyroda, boć
nam nie dano tego nawet, byśmy mogli własny nasz umysł obserwować innym గakimś
oglądaniem, niż są pośrednictwem naszego zmysłu wewnętrznego. Bo w nim spoczywa
taగemnica początku zmysłowości naszeగ. Jeగ odnoszenie się do przedmiotu oraz transcen-
dentalna podstawa teగ గedności, są bez wątpienia zbyt głęboko ukryte, ażebyśmy my, co
nawet samych siebie znamy tylko za pomocą zmysłu wewnętrznego, a więc గako zగawisko,
mogli użyć tak niedołężnego narzęǳia badań naszych ku temu, by odnaleźć coś innego,
niż znowuż zగawiska tylko, których niezmysłoweగ przyczyny dopytać-byśmy się przecie
chcieli.

Niezmierny pożytek teగ krytyki wniosków z samych గeno ǳiałań zastanowienia po-
lega na tym, że wyraźnie dowoǳi nicości wszelkich wniosków o przedmiotach, które
się porównywa ze sobą గedynie w rozsądku: i że zarazem potwierǳa to, cośmy głównie
uwydatniali, iż lubo zగawiska nie mieszczą się wśród przedmiotów czystego rozsądku గako
rzeczy same w sobie, są przecież గedynymi, w których poznanie nasze nasze może mieć
realność przedmiotową, bo w nich mianowicie poగęciom odpowiada ogląd.

Jeżeli refleksగa nasza గest tylko logiczną, to porównywamy గedynie poగęcia swoగe z sobą
w rozsądku: czy oba zawieraగą toż samo, czy sprzeczne są z sobą czy nie, czy coś zawiera się
w poగęciu wewnętrznie, lub czy do niego się przyłącza, i które z dwu ma uchoǳić za dane,
a które za sposób గeno. గak pomyśleć to dane. Ale గeśli zastosuగę te poగęcia do przedmiotu
w ogóle (w transcendentalnym rozumieniu), nie określaగąc go dokładnieగ, czy గest przed-
miotem zmysłowego czy umysłowego oglądania; to się ukazuగą natychmiast ograniczenia
(by nie wybiegać poza to poగęcie), wypaczaగące wszelki empiryczny z nich użytek i dowo-
ǳące przez to właśnie, że wyobrażenie przedmiotu, గako rzeczy w ogóle, nie tylko chyba
గest niedostatecznym, lecz, bez zmysłowego określenia i niezależnie od empirycznego uwa-
runkowania, గest sprzeczne samo w sobie; że zatem potrzeba albo oderwać się (w logice)
od wszelkiego przedmiotu, albo też, గeśli się గakiś przyగmie, pomyśleć go pod warunkami
zmysłowego oglądu, że więc to, co గest myślne [das Intelligibele], wymagałoby zupełnie
odrębnego oglądania, గakiego nie posiadamy, a w braku oglądu takiego గest ono niczym
dla nas, ale też natomiast zగawiska nie mogą być przedmiotami samymi w sobie. Bo kiedy
mam na myśli tylko przedmioty w ogóle, to różnorodność stosunków zewnętrznych nie

¹⁴⁸przedmiot zaś transcendentalny — właściwie: transcendentny. [przypis tłumacza]
¹⁴⁹transcendentalne pytania — właściwie: transcendentne. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



może snadź stanowić różnorodności rzeczy samych, lecz raczeగ dopuszcza గą przed sobą,
i గeżeli poగęcie o czymś గednym nie różni się wcale wewnętrznie od poగęcia czegoś dru-
giego, to గedną i tę samą rzecz ustawiam tylko w rozmaite stosunki. Następnie, przez
przyłączenie się samego tylko twierǳenia (realności) do drugiego pomnaża się czynnik
dodatni [das Positive], a nic mu się nie odeగmuగe, ani go się usuwa; stąd czynnik realny
w rzeczach w ogóle nie może być ze sobą sprzeczny, itd.

Poగęcia refleksyగne, wskutek pewnego niewłaściwego rozumienia, గakeśmy wykazali,
miały tak wielki wpływ na użytkowanie z rozsądku, że potrafiły గednego z naగbystrzeగ-
szych wśród wszystkich filozofów skusić do utworzenia rzekomego systematu poznania
umysłowego [System intellectueller Erkenntniss], który zamierza określać swoగe przedmio-
ty bez przyłożenia się zmysłów. Właśnie dlatego wyగaśnienie złudneగ przyczyny amfibolii
tych poగęć, z powodu mylnych zasad, zapewnia wielki pożytek, bo określa i ubezpiecza
na pewno granice rozsądku.

Trzeba wprawǳie powieǳieć: co przysługuగe ogólnie pewnemu poగęciu lub z nim
గest sprzeczne, to przysługuగe również lub sprzeciwia się wszelkiemu szczegółowi, zawar-
temu w owym poగęciu (dictum de omni et nullo (=orzeczenie o wszystkim i o niczym]);
byłoby గednak niedorzecznością tę zasadę logiczną tak przemieniać, iżby brzmiała: co się
nie zawiera w poగęciu ogólnym, to nie zawiera się również i w szczegółowych, zależą-
cych od niego; gdyż te są dlatego właśnie poగęciami szczegółowymi, iż zawieraగą w sobie
więceగ, niż pomyślano w ogólnym. Otóż rzeczywiście na teగ drugieగ zasaǳie zbudowany
గest przecie cały umysłowy systemat Leibniza; razem z nią więc upada, గak i cała z niego
wypływaగąca dwuznaczność w użytkowaniu z rozsądku.

Twierǳenie o czynniku nieodróżnialnym opierało się właściwie na założeniu, że, గeśli
w poగęciu o గakieగś rzeczy w ogóle nie napotyka się pewneగ గakieగś różnicy, to nie znaగ-
ǳie się గeగ także w rzeczach samych, że zatem wszystkie rzeczy są zupełnie గednorodne
(numero eadem), గeżeli గuż w samym poగęciu swoim (co do గakości i ilości) nie różnią się
od siebie. Ale że przy samym poగęciu o గakieగś rzeczy nie zważano na niektóre konieczne
uwarunkowania oglądu గego, więc przez ǳiwny pośpiech to właśnie, na co nie zważano,
tak zrozumiano, że ono nigǳie zgoła się nie napotyka, i przyznano rzeczy to tylko, co
się zawiera w గeగ poగęciu.

Poగęcie o sześcienneగ stopie przestrzeni, gǳiekolwiek i గakkolwiek często గą pomy-
ślę, గest w sobie zupełnie గednorodne. Ale dwie stopy sześcienne są przecie w przestrzeni
wyróżnione swoimi mieగscami (numero diversa [=odmienne co do liczby]); te mieగsca są
warunkami oglądania, w którym przedmiot tego poగęcia zostaగe dany, warunkami, nale-
żącymi nie do poగęcia, lecz do całeగ zmysłowości. Podobnież w poగęciu o గakieగś rzeczy nie
ma wcale sprzeczności, గeśli nie przeczącego nie zostało złączone z czymś twierǳącym;
a same tylko twierǳące poగęcia nie mogą, w połączeniu, spowodować గakiegoś wyklucze-
nia. Atoli w zmysłowym oglądaniu, w którym dana గest nam realność (np. ruch), znaగduగe
się uwarunkowanie (przeciwległe kierunki), na które nie zważano w poగęciu ruchu w ogó-
le, a które umożliwiaగą przeciwieństwo, co prawda niebędące logicznym, mianowicie, że
dodatniość zamienia się w zero= 0; i nie można było powieǳieć, że dlatego wszelka
realność zostaగe w zgoǳie ze sobą, iż wśród గeగ poగęć nie zaszła sprzeczność¹⁵⁰. Według
samych tylko poగęć wnętrze గest podścieliskiem wszystkich określeń stosunkowych czyli
zewnętrznych. Kiedy więc odrywam się od wszelkich uwarunkowań oglądu i trzymam
się గedynie poగęcia o rzeczy w ogóle, to mogę oderwać się od wszelkiego zewnętrznego
stosunku, a గednak musi przecie pozostać poగęcie o tym, co oznacza nie గakiś stosunek,
lecz same wewnętrzne określenia. Otóż wydaగe się, że z tego wynika, గakoby w każdeగ rze-
czy (substancగi) było coś, co గest wręcz wewnętrznym i co wyprzeǳa wszelkie określenia
zewnętrzne, czyniąc గe dopiero możliwymi: więc గakoby to podścielisko było czymś, co

¹⁵⁰(…) nie można było powieǳieć, że dlatego wszelka realność zostaje w zgoǳie ze sobą, iż wśród jej pojęć nie
zaszła sprzeczność — gdyby się chciano posłużyć tutaగ zwykłym wybiegiem, że przynaగmnieగ realitates noumena
nie mogą sobie przeciwǳiałać, to trzeba było by przecie przytoczyć przykład takieగ czysteగ i wolneగ od zmysłów
realności, żeby się poగęło, czy taka w ogóle wyobraża cośkolwiek czy też nie. Ale przykładu niepodobna wziąć
skądinąd గak tylko z doświadczenia, które nigdy nic więceగ nad fenomena nie użycza; tak więc owo zdanie znaczy
గedynie, że poగęcie, zawieraగące samo గeno twierǳenia, nie zawiera nic przeczącego: zdanie, o którym nigdyśmy
nie wątpili. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



గuż nie zawiera w sobie żadnych zewnętrznych stosunków, a zatem గakoby było pojedyn-
czym (boć rzeczy cielesne ta zawsze గeno stosunkami, bodaగ części poza sobą będących);
a ponieważ nie znamy wcale wręcz-wewnętrznych określeń prócz tych, గakich dokonywa
nasz zmysł wewnętrzny; więc owo podścielisko byłoby nie tylko poగedynczym, lecz także
(według: analogii z naszym zmysłem wewnętrznym) określonym przez wyobrażenia; tగ.
wszystkie rzeczy byłyby właściwie monadami, czyli గestestwami poగedynczymi zasobnymi
w wyobrażenia. Miałoby to wszystko słuszność za sobą, gdyby coś więceగ, niż poగęcie o గa-
kieగś rzeczy w ogóle, nie należało do warunków, pod którymi గedynie nam dane zostać
mogą przedmioty zewnętrznego oglądania, od których to warunków czyste poగęcie się
odrywa. Boć się przecie okazuగe, że గakieś trwałe zగawisko w przestrzeni (nieprzenikli-
wa rozciągłość) może zawierać same tylko stosunki a nic wręcz-wewnętrznego, a గednak
być pierwszym podścieliskiem wszelkiego zewnętrznego spostrzegania. Za pomocą po-
గęć గedynie nie mogę zaiste pomyśleć nic zewnętrznego bez czegoś wewnętrznego, z tego
właśnie powodu, że poగęcia stosunkowe wskazuగą na rzeczy wręcz-dane i bez nich nie są
możliwe. Ale ponieważ w ogląǳie mieści się coś, co w poగęciu o rzeczy w ogóle wcale
nie leży, a co daగe nam do rąk podścielisko, któregośmy przez same poగęcia zgoła nie
poznali, mianowicie przestrzeń, składaగącą się wraz ze wszystkim, co w sobie zawiera,
z samych గeno formalnych albo też realnych stosunków: nie mogę więc powieǳieć: dla-
tego że bez czegoś wręcz-wewnętrznego nie można sobie wyobrazić żadnej rzeczy przez
same pojęcia, zatem i w rzeczach także, obగętych tymi poగęciami i w ich ogląǳie nie ma
nic zewnętrznego, czego by podstawą nie było coś wręcz-wewnętrznego. Bo గeżeli ode-
rwiemy się od wszelkich warunków oglądu, to w samym గeno poగęciu nie pozostanie nam
nic prócz wnętrza w ogóle i గego stosunku z sobą samym, przez co గedynie możliwym się
staగe zewnętrze. Ta wszakże konieczność, polegaగąca tylko na abstrakcగi [odrywaniu], nie
rozciąga się na rzeczy, o ile dane nam bywaగą w ogląǳie z takimi określeniami, które
wyrażaగą గedynie stosunki, nie maగąc za podstawę żadnego wnętrza, dlatego że nie są rze-
czami samymi w sobie, lecz tylko zగawiskami. Co గeno znamy w materii, to są wyłącznie
stosunki (co nazywamy wewnętrznymi ich określeniami, గest to tylko porównawczo we-
wnętrznym); lecz pomięǳy nimi są samoistne i trwałe, przez które dany nam zostaగe
గakiś określony przedmiot. Że odsunąwszy na bok te stosunki, nie mam గuż nic więceగ do
pomyślenia, nie usuwa to poగęcia o గakieగś rzeczy గako zగawisku, ani też poగęcia o గakimś
przedmiocie in abstracto; lecz usuwa wszelką możliwość takiego przedmiotu, który by dał
się określić wedle poగęć tylko, tగ. możliwość noumenu. ǲiwnym to గest zapewne, gdy
się słyszy, గakoby rzecz składać się miała గedynie i wyłącznie ze stosunków; ależ bo taka
rzecz గest tylko zగawiskiem i nie może być zgoła pomyślana przez czyste kategorie; ona
sama polega గedynie na gołym stosunku czegoś w ogóle do zmysłów. Podobnież, kiedy
poczynamy sobie z poగęciami tylko, to niepodobna stosunków rzeczy in abstracto pomy-
śleć inaczeగ, గak tylko w ten sposób, że గeden గest przyczyną określeń w drugim, gdyż
takim గest nasze rozsądkowe poగęcie o samychże stosunkach. Atoli, ponieważ wówczas
odrywamy się od wszelkiego spostrzegania, odpada więc cały sposób, w గaki rozmaite
szczegóły mogą określać nawzaగem mieగsce swoగe, tగ. odpada forma zmysłowości (prze-
strzeń), wyprzeǳaగąca przecie wszelką przyczynowość empiryczną.

Jeżeli przez myślne గeno przedmioty rozumiemy takie rzeczy, które pomyślanymi
bywaగą za pomocą czystych kategorii bez గakiego bądź schematu zmysłowości: to one są
niemożliwe. Warunkiem bowiem przedmiotowego użytkowania ze wszystkich naszych
poగęć rozsądkowych గest గedynie roǳaగ naszego zmysłowego oglądania, który daగe nam
przedmioty; a గeżeli się oderwiemy od tego drugiego, to pierwsze [tగ. poగęcia] zgoła do
żadnego nie odnoszą się przedmiotu. Owszem, gdybyśmy nawet zechcieli przyగąć గakiś
inny roǳaగ oglądania, niż గest to nasze zmysłowe; to by nasze czynności myślowe wobec
niego nie miały żadnego zgoła znaczenia.

Jeżeli zaś rozumiemy przez nie [myślne przedmioty] tylko przedmioty గakiegoś nie-
zmysłowego oglądania, co do których kategorie nasze nie maగą wprawǳie ważności i o któ-
rych zatem nigdy nie możemy mieć żadnego poznania (ani oglądu, ani poగęcia); to w tym
uగemnym tylko znaczeniu trzeba bądź co bądź dopuścić noumena, gdyż one wypowiadaగą
గeno po prostu, że nasz roǳaగ oglądania rozciąga się nie na wszystkie rzeczy, lecz గedynie
na przedmioty zmysłów naszych, że więc గego przedmiotowa ważność గest ograniczona,
że zatem pozostaగe గeszcze mieగsce dla గakiegoś innego roǳaగu oglądania, a także i dla

  Krytyka czystego rozumu 



rzeczy గako przedmiotów tegoż. Lecz wtedy poగęcie noumenu గest problematyczne, czyli
గest wyobrażeniem గakieగś rzeczy, o któreగ nie możemy powieǳieć, że గest możliwa, ani
że గest niemożliwa, ponieważ nie znamy innego roǳaగu oglądania prócz naszego zmysło-
wego, i innego roǳaగu poగęć, prócz kategorii; a żadne z dwoగga nie dosięga przedmiotu
pozazmysłowego. Tym tedy sposobem nie możemy pola przedmiotów myślenia nasze-
go rozszerzyć dodatnio poza warunki naszeగ zmysłowości i przyగąć, prócz zగawisk, గeszcze
przedmioty czystego myślenia tగ. noumena, ponieważ kategorie nie posiadaగą wcale daగą-
cego się wykazać dodatniego znaczenia. Bo trzeba przyznać co do kategorii, że one same
tylko nie wystarczaగą bynaగmnieగ do poznania rzeczy samych w sobie i bez danych (data)
zmysłowości byłyby గeno podmiotowymi formami గedności rozsądkoweగ, ale bez przed-
miotu. Myślenie nie గest wprawǳie samo w sobie wytworem zmysłów, a więc też przez
nie nie గest ograniczonym, lecz przez to nie zyskuగe zaraz własnego i czystego zastosowa-
nia, bez przyczynienia się zmysłowości, gdyż గest wówczas bez przedmiotu. Nie można też
nazwać noumenu takim przedmiotem, gdyż oznacza on właśnie problematyczne poగęcie
o గakimś przedmiocie [Gegenstand] dla గakiegoś całkiem innego oglądu i całkiem innego
rozsądku niż nasze, który zatem గest sam problematem. Poగęcie noumenu nie గest więc
poగęciem o przedmiocie [Object], lecz గest to nieuchronnie z ograniczeniem zmysłowości
naszeగ złączone zagadnienie, czy nie istnieగą przedmioty całkiem oswoboǳone od owego
oglądu; a na pytanie to można odpowieǳieć గedynie w sposób nieokreślony, mianowicie,
że ponieważ oglądanie zmysłowe nie rozciąga się na wszystkie rzeczy bez różnicy, pozo-
staగe tedy గeszcze mieగsce na więceగ i to innych przedmiotów; nie można ich więc wręcz
zaprzeczyć, ale też, z braku poగęcia określonego (gdyż żadna kategoria tu się nie przyda),
nie można ich stwierǳić గako przedmiotów dla naszego rozsądku.

Rozsądek zatem ogranicza zmysły, lecz nie rozszerza przez to własnego swego pola:
a ostrzegaగąc tamte, ażeby nie rościły pretensగi do rozciągania się na rzeczy same w sobie,
tylko na zగawiska, wytwarza w myśli గakiś przedmiot sam w sobie, ale tylko గako przed-
miot transcendentalny, będący przyczyną zగawiska (więc sam nie గest zగawiskiem) i nie
może być pomyślanym ani గako wielkość, ani గako realność, ani గako substancగa itd., (te
bowiem poగęcia wymagaగą zawsze form zmysłowych, w których określaగą గakiś przed-
miot); o którym więc całkiem nie wiadomo, czy go znaleźć da się గeno w nas czy też
także poza nami, czy znika wraz z usunięciem zmysłowości, czy też pozostaగe, choćbyśmy
గą odrzucili. Jeżeli taki przedmiot zechcemy nazwać noumenem z powodu iż wyobrażenie
o nim nie గest zmysłowe, zrobić to nam wolno. Ale ponieważ nie możemy zastosować
do niego żadnego z naszych poగęć rozsądkowych, wyobrażenie to గest dla nas czczym
i służy గedynie do wytknięcia granic naszego zmysłowego poznania, oraz do wyróżnie-
nia przestrzeni, któreగ niepodobna nam wypełnić ani możliwym doświadczeniem, ani też
czystym rozsądkiem.

Krytyka czystego rozsądku nie dozwala więc na wytworzenie sobie noweగ ǳieǳiny
przedmiotów poza tymi, które mogą mu ukazywać się గako zగawiska, ani na wyrywanie
się w światy myślne, nawet w poగęcie o nich. Błąd, który kusi ku temu w naగpokornieగszy
sposób, i może być bądź co bądź uniewinniony, choć nie usprawiedliwiony, leży w tym, że
wbrew swemu przeznaczeniu użycie rozsądku czyni się transcendentalnym, i że przedmio-
ty, tగ. możliwe oglądy, maగą się kierować według poగęć, a nie poగęcia według możliwych
oglądów (gdyż na tych గedynie zasaǳa się ich ważność przedmiotowa). A przyczyną tego
znowuż గest, że apercepcగa a wraz z nią myślenie wyprzeǳa wszelkie możliwe określone
uporządkowanie wyobrażeń. Mamy więc w myśli coś w ogóle i określamy to coś z గedneగ
strony zmysłowo, lecz przecie odróżniamy przedmiot ogólny i wyobrażony in abstracto
od owego sposobu oglądania go; wtedy pozostaగe గuż nam tylko గedyny sposób określenia
go przez samo myślenie, co wprawǳie గest gołą గeno formą logiczną bez treści, ale nam
wydaగe się గednak గakimś sposobem istnienia przedmiotu samego w sobie (noumenon),
nie bacząc na ogląd, który na zmysłach tylko naszych poprzestać musi.

Zanim opuścimy Analitykę transcendentalną, musimy dodać coś గeszcze, co chociaż
samo w sobie nie ma szczególneగ doniosłości, może się గednak wydawać potrzebnym
do uzupełnienia systematu. Naగwyższym poగęciem, od గakiego zaczynać zwykła filozofia
transcendentalna, గest zazwyczaగ poǳiał na to, co możliwe i co niemożliwe. Ale ponie-

  Krytyka czystego rozumu 



waż wszelki poǳiał opiera się na ǳielonym poగęciu, trzeba więc podać గeszcze wyższe,
a tym గest poగęcie o przedmiocie w ogóle (wziętym problematycznie i bez rozstrzygania,
czy గest czymś czy niczym). A że kategorie są గedynymi poగęciami, odnoszącymi się do
przedmiotów w ogóle, więc wyróżnienie przedmiotu, czy గest czymś czy niczym, musi
się dokonać wedle porządku i wskazówek kategorii:

) Poగęciom o wszystkim, o wielu i గednym przeciwstawnym గest poగęcie tego, co
wszystko usuwa, tగ. poగęcie o żadnym; i tak przedmiot poగęcia, któremu nie odpowiada
żaden przywieść się mogący ogląd గest=nic, tగ. poగęciem bez przedmiotu, గak noumena,
których niepodobna zaliczyć do możliwości, chociaż nie powinny też być z tego powodu
podawane za niemożliwe (ens rationis [=గestestwo myślne]); — lub గak, daగmy na to,
pewne nowe siły zasadnicze, które tworzymy w myśli, mogą wprawǳie bez sprzeczności
być pomyślanymi, ale też bez dania przykładu z doświadczenia, a więc nie muszą być
zaliczane do możliwości.

) Realność గest to coś, przeczenie గest to nic, mianowicie poగęcie o braku przedmiotu
గakiegoś, గak cień, zimno (nihil privativum [=nic zaprzeczne]).

) Goła forma oglądu, bez substancగi, me గest sama w sobie గakimś przedmiotem, lecz
tylko formalnym గego warunkiem (గako zగawiska), గak czysta przestrzeń i czysty czas, które
są wprawǳie czymś గako formy oglądania, ale same nie są wcale przedmiotami, które by
oglądać się dało (ens imaginarium [=గestestwo uroగone]).

) Przedmiot గakiegoś poగęcia, które samo z sobą గest sprzeczne, గest niczym, ponieważ
poగęcie గest niczym, గest niemożliwością, గak snadź prostolinĳna figura o dwu bokach (nihil
negativum [=nic uగemne]).

Wykaz tego poǳiału poగęcia o Niczym (bo równoległy poǳiał Czegoś wynika stąd
sam przez się), winien by zatem tak być przeprowaǳony:

Nic గako
. Czcze poగęcie bez przedmiotu. Ens rationis
. Czczy przedmiot గakiegoś poగęcia. Nihil privativum
. Czczy ogląd bez przedmiotu. Ens imaginarium
. Czczy przedmiot bez poగęcia. Nihil negativum

Widać stąd, że rzecz myślna (Nr ) tym odróżnioną została od nicestwa (Nr ), że
tamteగ nie należy zaliczać do możliwości, gdyż గest tylko uroగeniem (chociaż nie sprzecz-
nym ze sobą), a to przeciwstawne గest możliwości, ponieważ poగęcie usuwa nawet samo
siebie. I గedno i drugie zaś są to czcze poగęcia. Natomiast Nihil privativum (Nr ) i Ens
imaginarium (Nr ) są to czcze dane (data) do poగęć. Gdyby zmysłom nie było danym
światło, tobyśmy nie mogli sobie wyobrazić i ciemności także, a gdybyśmy nie dostrzegali
గestestw rozciągłych, tobyśmy nie mogli sobie wyobrazić przestrzeni. Zarówno przecze-
nie, గak i goła forma oglądu nie są wcale przedmiotami [Objecte], bez czynnika realnego.

  Krytyka czystego rozumu 



LOGIKI TRANSCENDENTALNEJ ǱIAŁ
DRUGI. DIALEKTYKA TRANSCENఖDENTALNA
జ
I. O złuǳie transcendentalneగ

Dialektykę nazwaliśmy powyżeగ Logiką złudy [eine Logik des Scheins]. Nie znaczy to,
గakoby była nauką prawdopodobieństwa [der Wahrscheinlichkeit], bo ono గest prawdą, lecz
poznaną z podstaw niedostatecznych, któreగ poznanie zatem గest snadź ułomne, ale nie
zwodnicze; nie trzeba go więc odǳielać od analityczneగ części logiki. Tym mnieగ należy
uważać zగawisko [Erscheinung] i złudę [Schein] za గedno¹⁵¹. Bo prawda czy złuda nie są
w przedmiocie, o ile గest oglądany, lecz w sąǳie o nim, o ile bywa pomyślany. Moż-
na więc zaiste powieǳieć słusznie, że zmysły nie błąǳą, lecz nie dlatego, గakoby zawsze
wydawały sąd trafny, lecz dlatego, że go wcale nie wydaగą. Stąd zarówno prawda గak
błąd, a więc i złuda także, గako pokuszenie ku błędowi, mieszczą się w sąǳie, tగ. tylko
w stosunku przedmiotu do naszego rozsądku. W poznaniu, zgaǳaగącym się na wskroś
z prawami rozsądkowymi, nie ma błędu. W wyobrażeniu zmysłowym (గako nie zawiera-
గącym sądu wcale) również błędu niema. Żadna bo siła przyrody sama przez się nie może
się od praw własnych uchylać. Stąd ani rozsądek sam przez się (bez wpływu గakieగś inneగ
przyczyny), ani zmysły same przez się nie błąǳiłyby zgoła; pierwszy dlatego, że gdy ǳiała
tylko wedle praw swoich, skutek (sąd) musi koniecznie zgaǳać się z tymi prawami. Na
zgoǳie zaś z prawami rozsądku polega strona formalna wszelkieగ prawdy. W zmysłach
nie ma wcale sądu, ani prawǳiwego, ani fałszywego. A ponieważ poza tymi dwoma źró-
dłami poznania nie mamy wcale innych, wynika więc, że błąd wywołanym zostaగe tylko
przez niedostrzeżony wpływ zmysłowości na rozsądek, czym się ǳieగe, iż podmiotowe
podstawy sądy spływaగą z przedmiotowymi w గedno i wywołuగą odchylenie się tychże od
swego określenia¹⁵², tak గak ciało w ruch wprawione zachowałoby zawsze samo przez się
linię prostą w tym samym kierunku, lecz gdy inna siła w innym kierunku równocześnie
na nie wpływa, przybiera ono ruch krzywolinĳny. Aby odróżnić tedy właściwą czynność
rozsądku od siły, która się do nieగ wtrąca, trzeba bęǳie uważać sąd mylny za przekątną
dwu sił, popychaగących sąd w dwu odmiennych kierunkach, tworzących niby kąt గakiś,
oraz ten złożony wynik rozłożyć na poగedynczy wynik rozsądku i zmysłowości, czego
w czystych apriorycznych sądach dokonać winno transcendentalne zastanowienie, które
(గak to గuż wykazano) oznacza każdemu wyobrażeniu గego mieగsce w odpowiednieగ mu
sile poznawczeగ, a więc wyróżnia wpływ teగże na tamto [tగ. na wyobrażenie].

Zadaniem naszym tutaగ nie గest rozprawianie o złuǳie empiryczneగ (np. optyczneగ),
ukazuగąceగ się przy empirycznym zastosowaniu słusznych skądinąd prawideł rozsądku
i wprowaǳaగąceగ rozwagę w błąd przez wpływ uroగenia; lecz zaగąć się mamy గedynie złudą
transcendentalną, wpływaగącą na zasady, których zastosowanie nie rozciąga się wcale na
doświadczenie, bo w tym wypadku mielibyśmy przynaగmnieగ kamień probierczy wzglę-
dem ich trafności, lecz złuda ta, wbrew wszelkim ostrzeżeniom krytyki, wyprowaǳa nas
całkowicie poza empiryczne stosowanie kategorii i przytrzymuగe mamidłem rozszerzenia
rozsądku czystego.

Zasady, których zastosowanie trzyma się wyłącznie i గedynie w obrębach możliwego
doświadczenia, nazwiemy immanentnymi, te zaś, które maగą przelecieć poza te grani-
ce, transcendentnymi. Nie rozumiem atoli przez te drugie transcendentalnego użycia lub

¹⁵¹Schein, Erscheinung, Wahrscheinlichkeit — w wyrazach: Schein, Erscheinung, Wahrscheinlichkeit, wspólnym
pierwiastkiem గest: schein; stąd wynikło u Kanta zestawienie ich z sobą i wyróżnienie. Po polsku nie podobna
mi było oddać tego wyrazowego powinowactwa; musiałem więc uprzytomnić గe czytelnikowi przez podanie
słów niemieckich w nawiasach. [przypis redakcyగny]

¹⁵²A ponieważ poza tymi dwoma źródłami poznania nie mamy wcale innych, wynika więc, że błąd wywołanym
zostaje tylko przez niedostrzeżony wpływ zmysłowości na rozsądek (…) — zmysłowość, podłożona pod rozsądek,
గako przedmiot, na który tenże rozsądek zwraca swą czynność, గest źródłem poznań realnych. Ale taż sama
zmysłowość, gdy wpływa na samą czynność rozsądku i skłania go do sąǳenia, గest powodem błędu. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



nadużycia kategorii, będącego omyłką tylko rozwagi, nie trzymaneగ należycie na woǳy
przez krytykę, a stąd nie maగąceగ baczności dostateczneగ na granice gruntu, na którym
గedynie గest dozwolone czystemu rozsądkowi pole ǳiałania; lecz istotne zasady, zachę-
caగące nas, byśmy owe pale graniczne powyrywali i przywłaszczyli sobie grunt całkiem
nowy, który nigǳie zgoła nie uznaగe rozgraniczeń [Demarcation]. Stąd transcendentalny
i transcendentny to nie గedno. Zasady czystego rozsądku, któreśmy wyżeగ przedstawili, po-
winny mieć zastosowanie tylko empiryczne, nie zaś transcendentalne, tగ. sięgaగące poza
granicę doświadczenia. Zasada zaś, odrzucaగąca te obręby, owszem nakazuగąca గe prze-
kroczyć, zwie się transcendentną. Jeżeli krytyce naszeగ powieǳie się odkrycie złudy tych
uroszczonych zasad, to tamte zasady, dotyczące empirycznego గeno zastosowania, w prze-
ciwieństwie do tych drugich, będą mogły nazywać się immanentnymi zasadami czystego
rozsądku.

Złuda logiczna, polegaగąca na samym tylko naśladowaniu formy rozumoweగ (złuda
wniosków zwodniczych, mylników) wypływa గedynie z braku baczności na prawidła lo-
giczne. Skoro tylko baczność zaostrzy się w danym wypadku, złuda znika całkowicie. Złu-
da transcendentalna przeciwnie wcale nie ustaగe nawet wówczas, gdy się గą wykryło i గeగ
nicość wyraźnie wykazało za pomocą krytyki transcendentalneగ (np. złuda w twierǳeniu:
świat co do czasu musi mieć początek). Przyczyną tego గest, że w rozumie naszym (roz-
ważanym podmiotowo గako luǳka właǳa poznawcza) tkwią prawidła zasadnicze [Grun-
dregeln] i maksymy గego użycia, maగące całkowicie pozór zasad przedmiotowych, czym
się ǳieగe, że podmiotowa konieczność pewnego powiązania poగęć naszych, ǳięki roz-
sądkowi, uważaną bywa za przedmiotową konieczność określenia rzeczy samych w sobie.
Omamienie to [Illusion], którego uniknąć niepodobna tak tamo, గak nie możemy umknąć
tego, żeby nam morze nie wydawało się wyższym na środku niż u brzegu, gdyż tamten
wiǳimy poprzez wyższe niż ten promienie świetlne, lub też co więceగ, గak nawet astro-
nom nie może przeszkoǳić, by mu księżyc przy wschoǳie nie wydawał się większym,
chociaż ta złuda oszukać go nie zdoła.

Dialektyka transcendentalna tam się tedy zadowoli, że wykryగe złudę sądów transcen-
dentalnych i zarazem zapobieże, by ona nie oszukiwała; nie może గednak nigdy sprawić,
by ta złuda (గak złuda logiczna) znikła nawet i złudą być przestała. Mamy tu bowiem do
czynienia z omamieniem przyroǳonym i nieuchronnym, polegaగącym na zasadach pod-
miotowych, a podsuwaగącym గe za przedmiotowe; gdy tymczasem dialektyka logiczna,
roztrząsaగąc mylniki, ma do czynienia tylko z błędem w zastosowaniu zasad, lub też ze
sztucznym pozorem w ich naśladowaniu. Istnieగe tedy przyroǳona i nieuchronna dia-
lektyka czystego rozumu, nie taka, w którą by się wplątywał snadź గaki partacz z braku
wieǳy, lub którą by wymyślił kunsztownie గaki sofista, by oszołomić luǳi rozumnych;
ale taka, co nieodparcie tkwi w rozumie luǳkim i wtedy nawet, gdy się wykryగe గeగ ma-
midła, nie przestanie go przecie tumanić po kuglarsku, i nieustannie popychać go do
chwilowych obłąkań, które potrzeba wciąż na nowo prostować.

II. O czystym rozumie గako siedlisku złudy transcendentalneగ
A) O rozumie w ogóle
Wszelkie poznanie nasze poczyna się od zmysłów, przechoǳi potem do rozsądku,

a kończy na rozumie, ponad który nic wyższego w nas się nie napotyka, by materiał
oglądu obrobić i podciągnąć go pod naగwyższą గednię myślenia. Maగąc teraz dać wyగa-
śnienie teగ naగdostoగnieగszeగ siły poznawczeగ, znaగduగę się w pewnym kłopocie. Ma ona,
tak samo గak rozsądek, zastosowanie czysto formalne, tగ. logiczne, gdyż rozum odrywa
się od wszelkieగ treści poznania, lecz ma także i realne, gdyż mieści w sobie źródło nie-
których poగęć i zasad, nie zapożyczonych ani od zmysłów, ani od rozsądku. Pierwsza
zdolność została గuż snadź od dawna wyగaśniona przez logików గako zdolność wniosko-
wania pośredniego (w różnicy od wniosków bezpośrednich, consequentiae immediatae);
druga atoli, która sama roǳi poగęcia, గeszcze przez to nie została zrozumianą. A że tu
zachoǳi poǳiał rozumu na właǳę logiczną i transcendentalną, to trzeba poszukać wyż-
szego poగęcia o teగ krynicy poznawczeగ, obeగmuగącego w sobie oba poగęcia, zwłaszcza że
według analogii z poగęciami rozsądkowymi można się spoǳiewać, że poగęcie logiczne da
nam w ręce klucz do transcendentalnego, a wykaz czynności pierwszego bęǳie zarazem
rodowodem poగęć rozumowych.

  Krytyka czystego rozumu 



W pierwszeగ części naszeగ Logiki transcendentalneగ, obగaśniliśmy rozsądek గako wła-
ǳę prawideł; tu wyróżniamy od niego rozum, tym, że go nazwiemy właǳą zasad na-
czelnych [das Vermögen der Principien].

Wyrażenie: „principium” గest dwuznaczne, i zazwyczaగ określa గeno poznanie, którego
można używać గako zasady naczelneగ, chociaż samo w sobie i wedle swego pochoǳenia
wcale nie గest początkowym [nie గest principium tగ. nie mieści w sobie początku, źródła
innych). Każde zdanie ogólne, choćby wzięte było nawet z doświadczenia (za pomocą
indukcగi), może służyć za przesłankę większą we wniosku rozumowym; ale przez to గeszcze
nie గest samo „principium”. Pewniki matematyczne (np. mięǳy dwoma punktami może
być tylko గedna linia prosta) są nawet ogólnymi poznaniami a priori, i słusznie bywaగą
nazywane „principiami”, względnie do wypadków, które pod nie można podciągnąć. Ale
stąd nie mogę przecie గeszcze powieǳieć, że tę własność linĳ prostych w ogóle i samych
w sobie poznaగę z zasad naczelnych (principiów), lecz tylko w czystym oglądaniu.

A więc poznaniem z zasad naczelnych nazwałbym takie, w którym poznaగę za pomocą
poగęć szczegół w ogóle. Tak tedy każdy wniosek rozumowy గest formą wyprowaǳenia
poznania గakiegoś z గakieగś zasady naczelneగ. Bo przesłanka większa podaగe zawsze గakieś
poగęcie, które sprawia, że wszystko, co zostaగe podciągnięte pod గego uwarunkowanie,
poznaగemy z niego wedle pewneగ zasady naczelneగ. A ponieważ każde ogólne poznanie
może służyć za przesłankę większą we wniosku rozumowym, a rozsądek dostarcza takich
zdań ogólnych a priori, to i one także, ze względu na swoగe możliwe użycie, mogą być
nazwane zasadami naczelnymi.

Ale గeśli rozpatrzymy te twierǳenia czystego rozsądku same w sobie według ich po-
choǳenia, to nie tą one bynaగmnieగ poznaniami z poగęć. Bo nie byłyby nawet możliwymi
a priori, gdybyśmy na pomoc nie przywołali czystego oglądu (w matematyce) lub warun-
ków możliwego doświadczenia w ogóle. Że to, co się ǳieగe, ma గakąś przyczynę, tego nie
można zgoła wywnioskować z poగęcia o tym, co się ǳieగe w ogóle; raczeగ zasada dopiero
wskazuగe, గakby można osiągnąć z tego, co się ǳieగe, pewne określone poగęcie doświad-
czalne.

Poznań syntetycznych z poగęć nie może tedy wcale dostarczyć rozsądek; a te to wła-
ściwie nazywam wręcz zasadami naczelnymi, gdy tymczasem wszystkie ogólne zdania
w ogóle mogą się nazywać zasadami porównawczymi [comparative Principien].

Jest to dawnym życzeniem, które nie wiadomo kiedy, ale może kiedyś spełnionym
zostanie, żeby raz przecie zamiast nieskończoneగ rozmaitości praw cywilnych, dało się
wyszukać ich zasady naczelne, gdyż na tym గedynie polega taగemnica uproszczenia, గak
powiadaగą, prawodawstwa. Atoli prawa są tutaగ tylko ograniczeniami naszeగ wolności
zgodnie z warunkami, pod którymi ona na wskroś zgaǳa się sama z sobą; a więc rozcią-
gaగą się na coś, co గest całkowicie naszym własnym ǳiełem i czego możemy być nawet
przyczyną za pośrednictwem owych poగęć. Ale గak przedmioty same w sobie, గak przyroda
rzeczy podlegaగą zasadom naczelnym, rozstrzygać to గeżeli nie గest niepodobieństwem, to
przynaగmnieగ barǳo opacznym wymaganiem. Ale గakkolwiek z tym గest (boć ta sprawa
bęǳie dopiero przedmiotem badania), గasno przecież widać, że poznanie z zasad naczel-
nych (samo w sobie) గest czymś zupełnie innym, niż poznaniem rozsądkowym tylko,
które może wprawǳie wyprzeǳać inne poznania w formie గakieగś zasady naczelneగ, sa-
mo w sobie atoli (o ile గest syntetyczne) nie polega na myśleniu tylko wyłącznie, ni też
nie zawiera w sobie గakiegoś ogółu według poగęć wytworzonego.

Jeśli rozsądek గest właǳą గedni zగawisk za pośrednictwem prawideł, to rozum గest
właǳą గedni prawideł rozsądkowych sprowaǳoneగ przez zasady naczelne. Nie rozciąga
się on tedy wprost na doświadczenie lub na గaki bądź przedmiot, lecz na rozsądek, aby
różnorodnym poznaniom గego nadać aprioryczną గednię za pomocą poగęć, którą nazwĳ-
my గednią rozumową, bo గest ona zupełnie innego roǳaగu, niż ta, któreగ może dokonać
rozsądek.

Oto గest ogólne poగęcie o właǳy rozumoweగ, o ile ono, wobec całkowitego braku
przykładów (które dopiero w dalszym ciągu podać mamy), mogło być zrozumiale przed-
stawionym.

B) O logicznym użyciu rozumu
Robią różnicę mięǳy tym, co poznaగemy bezpośrednio, a tym, co tylko wywniosko-

wuగemy. Że w figurze, ograniczoneగ trzema liniami prostymi, są trzy kąty, poznaగemy

  Krytyka czystego rozumu 



to bezpośrednio; ale że te trzy kąty razem wzięte równaగą się dwom prostym, to tyl-
ko wnioskuగemy. Ponieważ ustawicznie potrzebuగemy wnioskowania i w końcu całkiem
do niego przywykamy, to nareszcie nie dostrzegamy nawet teగ różnicy i częstokroć, గak
np. przy tak zwanym oszukiwaniu przez zmysły, poczytuగemy coś za bezpośrednio spo-
strzeżone, cośmy przecie wywnioskowali tylko. W każdym wnioskowaniu గest zdanie,
będące podstawą, i drugie, mianowicie pośrednie, które z tamtego wprowaǳamy. wresz-
cie wniosek [consequentia], wedle którego prawda drugiego związana గest nieuchronnie
z prawdą pierwszego. Jeżeli sąd wywnioskowany mieści się గuż w pierwszym tak, iż bez
pośrednictwa wyobrażenia trzeciego może być stamtąd wyprowaǳony, to wniosek na-
zywa się bezpośrednim (consequentia immediata); choć గa wolałbym go nazywać raczeగ
wnioskiem rozsądkowym [Verstandesschluss]. Ale గeśli oprócz poznania wziętego za pod-
stawę గest గeszcze potrzebny sąd drugi, by sprowaǳić wynik, to wniosek zwie się wnio-
skiem rozumowym [Vernunftschluss]. W zdaniu: wszyscy luǳie są śmiertelni, mieszczą się
గuż zdania: niektórzy luǳie są śmiertelni; niektórzy śmiertelni są ludźmi; nic co గest
nieśmiertelnym, nie గest człowiekiem, — i to są bezpośrednie wyniki z pierwszego. Na-
tomiast zdanie: wszyscy uczeni są śmiertelni nie mieści się w sąǳie wziętym za podstawę
(gdyż poగęcie uczonego w nim się wcale nie ukazuగe) i może być z niego wydobytym
tylko za pomocą sądu pośredniego.

W każdym wniosku rozumowym mam w myśli naగpierw గakieś prawidło (major
[=ogólnik]) wynikłe z rozsądku. Powtóre podciągam గakieś poznanie pod warunek tego
prawidła (minor [=szczególnik]) za pośrednictwem rozwagi¹⁵³. Wreszcie określam to mo-
గe poznanie orzeczeniem prawidła (conclusio [=wynik]), więc a priori za pomocą rozumu.
A zatem stosunek, wyobrażony przez przesłankę większą గako prawidło, mięǳy గakimś
poznaniem a గego warunkiem, wytwarza rozmaite roǳaగe wniosków rozumowych. Są one
tak samo troగakie, గak wszystkie sądy w ogóle, ponieważ się wyróżniaగą sposobem, w గaki
wyrażaగą stosunek poznawania w rozsądku, mianowicie: albo stanowcze (kategoryczne),
albo hipotetyczne, albo rozjemcze wnioski rozumowe.

Jeżeli, గak to się ǳieగe wielokrotnie, wynik podany గest గako sąd, by obaczyć, czy też
on nie wypływa z danych గuż sądów, przez które całkiem inny przedmiot został pomy-
ślany; to wyszukuగę w rozsądku zapewnienia [die Assertion] tego wyniku, czy się w nim
nie znaగduగe pod pewnymi warunkami według ogólnego prawidła. Jeżeli tedy znaగdę taki
warunek, i గeżeli przedmiot wyniku da się podciągnąć pod dany warunek, to wynik గest
wywnioskowany z prawidła, mającego także ważność dla innych przedmiotów poznania.
Widać z tego, że rozum we wnioskowaniu stara się wielką rozmaitość poznania rozsąd-
kowego sprowaǳić do naగmnieగszeగ liczby zasad naczelnych (warunków ogólnych) i tym
sposobem dokonać naగwyższeగ ich గedności.

C) O czystym użyciu rozumu
Czy można rozum odosobnić i czy wówczas గeszcze గest on odrębnym źródłem poగęć

i sądów, które z niego tylko wytryskuగą i przez które odnosi się on do przedmiotów; czy
też గest on właǳą గeno podrzędną [subalternes Vermögen] przyoblekania danych poznań
w pewną formę, która się nazywa logiczną, a przez którą poznania rozsądkowe zosta-
గą tylko podporządkowywane mięǳy sobą a niższe prawidła innym wyższym (których
warunek zakresem swoim panuగe nad warunkiem pierwszych), o ile to uskutecznić się
da przy pomocy porównania ich z sobą? Jest to pytanie, którym obecnie zaగmuగemy się
tylko tymczasowo. Istotnie rozmaitość prawideł i గedność zasad naczelnych గest wymaga-
niem rozumu, by doprowaǳać rozsądek do nieprzerwaneగ z sobą samym łączności, tak
గak rozsądek podciąga rozmaite szczegóły oglądu pod poగęcia a przez to dokonywa ich
powiązania. Atoli taka zasada nie przypisuగe przedmiotom żadnego prawa i nie zawie-
ra w sobie podstawy możliwości poznawania ich i określania గako takich w ogóle, lecz

¹⁵³major, minor, ogólnik, szczególnik — nie zawaǳi może przypomnieć, że w logice wyróżniaగą się zdania
(propositiones) zwane przesłanką większą i mnieగszą, od tzw. wyrazów (όροι, termini), których w prawidłowym
sylogizmie గest trzy: maior: będący orzeczeniem (P) w wyniku (konkluzగi); minor: będący podmiotem (S)
w wyniku, i medius: pośredniczący w połączeniu „minora” z „maiorem” (M), więc w wyniku zupełnie znikaగący.
Ponieważ maior గest zawsze poగęciem ogólnieగszym, a minor szczegółowszym, nazwałem pierwszy ogólnikiem,
drugi szczególnikiem; medius może być nazwany pośrednikiem. Barǳo często గednak utożsamia się nazwy
przesłanek z nazwami „wyrazów”. U Trentowskiego trzy te „wyrazy” maగą nazwy oryginalne i, గak sam przyznaగe,
ǳikie, zaczynaగące się od tych samych liter, గakie logika przyగęła: tగ. Szysz (=S), Pieగ (=P), Mirz (=M). [przypis
redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



గest tylko prawem podmiotowym gospodarowania zasobami naszego rozsądku, by przez
porównywanie గego poగęć doprowaǳić ogólne ich użycie do naగmnieగszeగ możliwie ich
liczby, nie nabywaగąc గednak przez to prawa do żądania od samychże przedmiotów takieగ
zgodności, która by dopomagała wygoǳie i rozpostarciu się naszego rozsądku, ani też do
nadawania zarazem oweగ maksymie — ważności przedmiotoweగ. Jednym słowem, pyta-
my: czy rozum sam w sobie tగ. czysty rozum a priori zawiera syntetyczne zasady i prawidła
i na czym też te „principia” polegaగą?

Formalne i logiczne zachowanie się గego we wnioskach rozumowych daగe nam w tym
wzglęǳie dostateczną గuż wskazówkę, na గakieగ podstawie spocznie transcendentalna గego
zasada naczelna w syntetycznym poznaniu za pomocą czystego rozumu.

Po pierwsze, wniosek rozumowy nie dotyczy oglądów, by గe podciągnąć pod prawidła
(గak rozsądek ze swymi kategoriami), lecz poగęć i sądów. Kiedy zatem rozum rozciąga
się także na przedmioty, to przecież nie odnosi się bynaగmnieగ do nich i o ich oglądu
bezpośrednio, tylko do rozsądku i గego sądów, które zwracaగą się przede wszystkim do
zmysłów i ich oglądu, by im ich przedmiot określić. Zatem గedność rozumowa nie గest
గednością możliwego doświadczenia, lecz od nieగ గako od గedni rozsądkoweగ, różni się
zasadniczo. Że wszystko, co się ǳieగe, ma గakąś przyczynę, nie గest wcale zasadą poznaną
i przepisaną przez rozum. Ona umożliwia గedność doświadczenia i nie bierze nic z rozumu,
który, gdyby się nie odnosił do możliwego doświadczenia, nie mógłby z samych గeno poగęć
nakazać takieగ syntetyczneగ గedni.

Po wtóre, rozum w logicznym użyciu swoim szuka ogólnego warunku sądu swego
(wyniku), a wniosek rozumowy nie గest też czym innym గeno sądem, dokonanym przez
podciągnięcie గego warunku pod prawidło ogólne (przesłankę większą). A ponieważ to
prawidło poddane గest znowuż teగ sameగ próbie rozumu, i przez to poszukiwanym być
musi warunek warunku (za pośrednictwem గakiegoś prosylogizmu¹⁵⁴), dopóki tylko po-
trzeba, to widać wyraźnie, że właściwą zasadą rozumu w ogóle (w użyciu logicznym)
గest: do uwarunkowanego poznawania rozsądkowego wynaగdywać czynnik bezwarunko-
wy [das Unbedingte], przez co dokonywa się గedności poznania.

Ta maksyma logiczna nie może się przecie stać naczelną zasadą czystego rozumu inaczeగ,
tylko przez przyznanie, iż gdy dany గest czynnik uwarunkowany, zarazem dany గest cały
szereg podporządkowanych sobie wzaగem warunków, który sam zatem గest bezwarunkowy
(tగ. zawarty w przedmiocie i గego powiązaniu).

Taka atoli zasada czystego rozumu గest widocznie syntetyczną, gdyż czynnik uwarun-
kowany odnosi się wprawǳie analitycznie do గakiegoś warunku, lecz nie do czynnika bez-
warunkowego. To też muszą z nieగ wyłaniać się różne zdania syntetyczne, o గakich czysty
rozsądek nic nie wie, maగąc do czynienia tylko z przedmiotami możliwego doświadczenia,
którego poznanie i synteza zawsze గest uwarunkowana. Czynnik zaś bezwarunkowy, గeżeli
rzeczywiście istnieగe, może być osobno rozważany, wedle wszystkich tych określeń, które
go od każdego uwarunkowanego odróżniaగą, i przez to musi dawać tworzywo [Stoff ] do
niektórych zdań syntetycznych a priori.

Z tego naగwyższego „principium” czystego rozumu wypływaగące zasady będą గednakże
ze względu na wszelkie zగawiska transcendentnymi; to znaczy, że nigdy nie bęǳie można
zrobić empirycznego użytku z tego „principium”, który by z nim zupełnie był zgodny
[adäquat]. Różnić się więc ono bęǳie całkowicie od wszelkich zasad rozsądku (których
użycie గest zupełnie immanentne, bo ich wątkiem గest tylko możliwość doświadczenia).

Otóż czy owa zasada, że szereg warunków (w syntezie zగawisk, lub też myślenia o rze-
czach w ogóle) ciągnie się aż do czynnika bezwarunkowego, — గest słuszną przedmiotowo
czy nie; గakie wyniki stąd płyną dla empirycznego użytkowania z rozsądku, — lub też,
czy raczeగ nigǳie nie ma żadnego takiego przedmiotowo ważnego zdania rozumowego,
lecz tylko logiczny గeno przepis, byśmy, wznosząc się do coraz to wyższych warunków,
zbliżali się do ich zupełności i przez to wprowaǳali naగwyższą dla nas możliwą గednię
rozumową w poznanie nasze; — czy, powiadam, tę potrzebę rozumu, wskutek mylne-
go wykładu, uważano za transcendentalną zasadą czystego rozumu, wymagaగącą zanadto

¹⁵⁴prosylogizm — prosylogizmem nazywa się w sylogizmie złożonym taki wniosek, na którym opiera się wnio-
sek dalszy; wynik prosylogizmu staగe się గedną z przesłanek wniosku po nim następuగącego. Pierwsze zdanie
prosylogizmu nie może mieć గuż żadnego udowodnienia; musi więc być pewnym bezwarunkowo. Wniosek
oparty na prosylogizmie zwie się episylogizmem. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



pośpiesznie takieగ nieograniczoneగ zupełności od szeregu warunków w samychże przed-
miotach; i గakie w tym także razie fałszywe tłumaczenia i zaślepienia wcisnąć się mogą
we wnioski rozumowe, których przesłanką większą wzięto z czystego rozumu (a któ-
ra może గest raczeగ prośbą niż wymagalnikiem [mehr Petition als Postulat]) i które od
doświadczenia wznoszą się w górę do గego warunków: to bęǳie zatrudnieniem naszym
w dialektyce transcendentalneగ, którą zamierzamy obecnie rozwinąć z గeగ źródeł, głęboko
ukrytych w rozumie luǳkim¹⁵⁵. Poǳielimy గą na dwie księgi, z których pierwsza ma się
zaగąć transcendentnymi pojęciami czystego rozumu, a druga transcendentnymi i dialektycz-
nymi wnioskami rozumu.

¹⁵⁵czy owa zasada, że szereg warunków (…) ciągnie się aż do czynnika bezwarunkowego… — długi i zawiły wy-
wód Kanta o poszukiwaniu czynnika bezwarunkowego do wniosków uwarunkowanych (por. późnieగszy గeszcze
wywód w  rozǳiale) streścił krótko i గasno Kuno Fischer (Im. Kant und seine Lehre IV wyd. , t. I, s. ),
mówiąc: „Metafizyka dogmatyczna przyగmuగe uwarunkowane istnienie గako poగęcie గedynie, nie rozróżniaగąc
zగawiska od rzeczy sameగ w sobie; bierze poగęcie czynnika uwarunkowanego niezależnie od naszego wyobraże-
nia, a odnosi గe nie tylko do zగawisk, lecz do rzeczy w ogóle, a wniosek గeగ brzmi: Jeżeli czynnik uwarunkowany
(గako rzecz sama w sobie) గest dany, to danym గest także czynnik bezwarunkowy. A że czynnik uwarunkowany
(rzecz గako zగawisko) గest dany, więc dany గest i czynnik bezwarunkowy. Tu właśnie mylnik, na którym spo-
czywa cała metafizyka. widnieగe wyraźnie przed oczyma każdego. Poగęcie czynnika uwarunkowanego staగe się
wyrazem pośrednim [terminus medius] wniosku a występuగe w dwu zasadniczo różnych znaczeniach; w prze-
słance większeగ znaczy on rzecz w ogóle, w przesłance mnieగszeగ może znaczyć tylko zగawisko; a w takim razie
nie podobna pomyśleć wniosku, gdyż wynik wówczas tylko గest możliwy, kiedy wyraz pośredni znaczy zupełnie
toż samo w obu przesłankach. A więc wniosek, stanowiący podstawę całeగ metafizyki naǳmysłowości, nie గest
wcale wnioskiem, gdyż గego wyraz pośredni nie గest jednym poగęciem, lecz dwoma, różniącymi się tak గak niebo
od ziemi; గest on tym, co starzy logicy nazywali quaternio terminorum”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



DIALEKTYKI TRANSCENDENTALNEJ
KSIĘGA PIERWSZA. O POJĘCIACH CZYఖ
STEGO ROZUMU
Jakkolwiek rzecz się ma co do możliwości poగęć z czystego rozumu, to w każdym razie są
one nie tylko refleksyగnymi, lecz i wywnioskowanymi poగęciami. I poగęcia rozsądkowe
powstaగą w myśli a priori przed doświadczeniem a ku గego pomocy, lecz nie zawiera-
గą w sobie nic innego prócz గedni refleksగi nad zగawiskami, o ile one należeć maగą ko-
niecznie do możliweగ empiryczneగ świadomości. Przez nie గedynie umożliwia się poznanie
i określenie గakiegoś przedmiotu. One tedy daగą naగpierw materiał do wnioskowania, i nie
wyprzeǳaగą ich żadne aprioryczne poగęcia o przedmiotach, skąd by mogły być wywnio-
skowane. Natomiast ich przedmiotowa realność zasaǳa się na tym గedynie, że ponieważ
tworzą one umysłową formę wszelkiego doświadczenia, więc ich zastosowanie musi móc
być zawsze okazanym w doświadczeniu.

Nazwa zaś poగęcia rozumowego uprzeǳa గuż z góry, że ono nie chce dać się ograni-
czyć obrębami doświadczenia, gdyż dotyczy poznania, którego cząstką tylko గest każde
empiryczne (może całością możliwego doświadczenia lub గego empiryczneగ syntezy), do-
kąd wprawǳie nie sięga nigdy całkowicie żadne rzeczywiste doświadczenie, ale zawsze
przecież tam należy. Poగęcia rozumowe służą do objęcia [zum Begreifen], గak poగęcia roz-
sądkowe do ujęcia [=zrozumienia, zum Verstehen] (spostrzeżeń). Jeżeli zawieraగą w sobie
czynnik bezwarunkowy, to dotyczą czegoś, od czego zależy wszelkie doświadczenie, ale
co samo nigdy nie గest przedmiotem doświadczenia; czegoś, ku czemu prowaǳi rozum
w swych wnioskach z doświadczenia i wedle czego ocenia i mierzy stopień swego em-
pirycznego zastosowania, ale co nigdy nie stanowi człona syntezy empiryczneగ. Jeżeli,
pomimo to, takie poగęcia maగą ważność przedmiotową, to mogą się nazywać conceptus
ratiocinati (prawidłowo wywnioskowanymi poగęciami); గeżeli nie, to się wcisnęły co naగ-
mnieగ przy pomocy pozoru wnioskowania: nazwĳmy గe tedy conceptus ratiocinantes (po-
గęciami rozumkuగącymi [vernünftelnde Begriffe]). Ale ponieważ to bęǳie można wyłożyć
dopiero w odǳiale o wnioskach dialektycznych czystego rozumu, więc możemy nie brać
tego గeszcze pod uwagę, lecz tylko tymczasowo, tak గakeśmy kategoriami nazwali poగęcia
czystego rozsądku, nadamy poగęciom czystego rozumu nowe imię i nazwiemy గe ideami
transcendentalnymi, a nazwę tę obecnie obగaśnimy i usprawiedliwimy.
 జ  
ఝ .    .
Wobec wielkiego bogactwa గęzyków naszych myśląca głowa znaగduగe się przecie często
w kłopocie co do wyrażenia, które by dokładnie przystawało do గeగ poగęcia, i w braku
którego nie może być rzetelnie zrozumiałą ani dla innych, ani nawet dla siebie sameగ. Kuć
nowe wyrazy — to uroszczenie do prawodawstwa గęzykowego, rzadko szczęśliwy maగące
koniec, a zanim się chwycimy tego rozpaczliwego środka, słusznieగ chyba bęǳie rozeగrzeć
się w గakieగ mowie umarłeగ a uczoneగ, czy się tam nie odnaగǳie tego poగęcia wraz ze
stosownym dla niego wyrażeniem; choćby zaś stare గego użycie przez nieostrożność swoich
początkodawców stało się nieco chwieగnym, to przecież lepieగ umocnić znaczenie, గakie mu
było przede wszystkim właściwe (aczkolwiek pozostać by miała wątpliwość, czy niegdyś
dokładnie toż samo miano na myśli), niż pracę swoగą psuć గeno, staగąc się niezrozumiałymi.

Z tego powodu, gdyby się dla pewnego poగęcia znaగdowało గedno-గedyne tylko słowo,
dokładnie w utartym గuż znaczeniu przystaగące do tego poగęcia, którego wyróżnienie od
innych pokrewnych poగęć ma wielką doniosłość, to nie wypada obchoǳić się z nim mar-
notrawnie, lub też używać tylko dla zmiany, synonimicznie zamiast innych, lecz trzeba
starannie zachować mu గego właściwe znaczenie; gdyż inaczeగ łatwo się stać może, iż gdy
wyrażenie nie zaగmuగe szczególnieగ uwagi, lecz ginie w kupie innych barǳo odmiennego
znaczenia, to zaprzepaści się i myśl, którą ono గedynie mogło przechować.

Platon używał wyrazu idea tak, że widać doskonale, iż rozumiał przezeń coś, czego nie
tylko nigdy nie wzięto ze zmysłów, ale co znacznie prześciga nawet poగęcia rozsądkowe,

  Krytyka czystego rozumu 



గakimi się zaగmował Arystoteles; w doświadczeniu bowiem nigdy się nie napotyka nic z nią
zgodnego. Idee są u niego pierwowzorami rzeczy samych, a nie tylko kluczem do możli-
wych doświadczeń, గak kategorie. Wedle గego mniemania wypływały one z naగwyższego
rozumu, skąd uǳieliły się luǳkiemu, który obecnie గednak గuż się nie znaగduగe w stanie
swoim pierwotnym, lecz z trudem musi przywoływać dawne, teraz barǳo zaciemnione
idee, za pomocą przypominania sobie (które się zwie filozofią). Nie myślę tu zapuszczać
się w గakieś badanie literackie, by wydobyć sens, గaki złączył z tym wyrazem wzniosły fi-
lozof. Zauważę tylko, że nie గest to nic niezwykłego, zarówno w pospoliteగ rozmowie, గak
w pismach, za pomocą porównania myśli, గakie autor wypowiada o swym przedmiocie,
rozumieć go lepieగ nawet, niż on sam siebie rozumiał, niedostatecznie określaగąc swoగe
poగęcia a przez to niekiedy mówiąc, ba, myśląc, wbrew własnemu zamierzeniu.

Platon zauważył doskonale, że nasza siła poznawcza uczuwa potrzebę daleko wyższą
niż głoskowanie samych గeno zగawisk według syntetyczneగ గedności, by గe móc czytać గako
doświadczenie, i że rozum nasz w sposób naturalny wzlatuగe ku poznaniom, sięgaగącym
daleko daleగ, niż żeby గaki bądź przedmiot, który dać może doświadczenie, mógł kiedy
z nimi się zgaǳać, maగącym przecież mimo to swoగą realność i bynaగmnieగ nie będącym
samymi గeno uroగeniami.

Platon znalazł swoగe idee głównie w tym wszystkim, co గest praktyczne¹⁵⁶ tగ. co polega
na wolności¹⁵⁷, która ze sweగ strony zależy od poznań, będących właściwym wytworem
rozumu. Kto by poగęcie cnoty chciał czerpać z doświadczenia; kto by to, co może służyć
గedynie za przykład w niedoskonałym wyగaśnieniu, uczynić chciał గako wzór źródłem po-
znania (గak to rzeczywiście zrobiło wielu); ten by z cnoty zrobił గakąś dwuznaczną marę
[Unding], zmienną wedle czasu i okoliczności i do żadnego prawidła nieprzydatną. Nato-
miast każdy poగmie, że, choćby mu kogoś przedstawiono గako wzór cnoty, to przecież on
ma we własneగ tylko głowie prawǳiwy oryginał, z którym porównywa ten domniemany
wzór i według którego tylko tenże ocenia. A tym oryginałem గest idea cnoty, względem
któreగ wszystkie możliwe rzeczy doświadczenia mogą wprawǳie posługiwać గako przy-
kłady (dowody wykonalności w pewnym stopniu tego, co poగęcie rozumowe nakazuగe),
lecz nie గako pierwowzory. Że człowiek nigdy zupełnie nie dorówna czynem temu, co
w sobie mieści idea cnoty, nie dowoǳi to bynaగmnieగ czegoś chimerycznego w teగ myśli.
Pomimo to bowiem wszelki sąd o wartości lub bez wartości moralneగ możliwym się staగe
tylko za pośrednictwem teగ idei; a więc గest ona konieczną podstawy wszelkiego przy-
bliżenia się do doskonałości moralneగ, chociażby przeszkody w przyroǳie luǳkieగ, nie
daగące się określić co do swego stopnia, nie wiem గak oddalały nas od nieగ.

Rzeczpospolita Platońska¹⁵⁸ poszła w przysłowie గako niby to గaskrawy przykład wy-
śnioneగ doskonałości, mogąceగ mieć siedlisko గedynie w mózgu próżniaczego myśliciela;
a Brucker¹⁵⁹ za śmieszność poczytuగe, iż ów filozof utrzymywał, że panuగący nigdy nie
mógłby rząǳić dobrze, gdyby nie dotarł do idei. Lepieగ atoli byłoby póగść daleగ za tą myślą
i wynieść గą nowym wysiłkiem (gǳie nas wyborny mąż zostawia bez pomocy) na świa-
tło, niż usuwać గą na bok గako bezużyteczną, pod nader nęǳnym i szkodliwym pozorem
niewykonalności. Takie urząǳenie największej wolności luǳkiej wedle praw, czyniących
to, iż wolność każdego może trwać równocześnie z wolnością innych, łącząc się wzajem (nie
urząǳenie naగwiększeగ szczęśliwości, gdyż ta wyniknie గuż sama przez się): గest przecie co

¹⁵⁶Platon znalazł swoje idee głównie w tym wszystkim, co jest praktyczne — rozciągał on zaiste poగęcie swoగe
także i na poznanie spekulatywne, గeśli tylko były dane czysto i zupełnie a priori, nawet na matematykę, chociaż
to nie ma swego przedmiotu nigǳie inǳieగ, గak tylko w możliwym doświadczeniu. W tym గa za nim iść snadź
nie mogę, tak samo గak w mistycznym wywoǳie tych idei, lub w tych przesadniach, za pomocą których on
గe niby postaciował [hypostasirte], గakkolwiek ta wzniosła mowa, którą się na tym polu posługiwał, doskonale
nadaగe się do łagodnieగszego i z przyrodą rzeczy zgodnieగszego wykładu. [przypis autorski]

¹⁵⁷co jest praktyczne, tj. co polega na wolności… — praktycznym nazywa Kant, maగąc na pamięci greckie zna-
czenie wyrazu (πράσσω=czynię, ǳiałam). wszystko, co się odnosi do zakresu ǳiałania, czynu; a więc i dążność
do urzeczywistnienia ideałów గest także praktyczną, i wchoǳi w zakres moralności. Zob. w teగ książce określenie
praktyczności przez Kanta w ǳiale mówiącym o Kanonie […]. [przypis redakcyగny]

¹⁵⁸Rzeczpospolita Platońska — wydana została po polsku r.  w Poznaniu గako III tom ǲieł Platona
w przekłaǳie, niestety, zbyt niewolniczym A. Bronikowskiego. Studium socగologiczne: Plato i jego Rzeczpo-
spolita ogłosił Bolesław Limanowski w piśmie zbiorowym: Naǳiś Kraków, , t. II i III. [przypis redakcyగny]

¹⁵⁹Brucker, Jan Jakob (–) — zwolennik filozofii Leibniza i ścisłeగ prawowierności protestanckieగ, był
pierwszym wśród Niemców historykiem filozofii, a గeżeli zważymy obszerność గego pracy, to pierwszym w ogóle.
Główne గego ǳieło ma napis: Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque aetatem deducta
(Lipsk, –, pięć tomów; drugie wyd. w  tomach –). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



naగmnieగ ideą konieczną, którą wziąć należy za podstawę nie tylko w pierwszym zarysie
ustawy państwoweగ, lecz także dla praw wszystkich, nie zważaగąc przy tym z początku
na obecne przeszkody, które może nie wypływaగą nieuchronnie tyle z natury luǳkieగ,
ile raczeగ z zaniedbania rzetelnych idei przy prawodawstwie. Bo nic niepodobna znaleźć
szkodliwszego i niegodnieగszego filozofii nad motłochowe powoływanie się na rzekomo
sprzeczne doświadczenie, które by przecież zgoła nie istniało, gdyby we właściwym czasie
zaprowaǳono owe urząǳenia według idei i gdyby zamiast nich poగęcia grube właśnie
dlatego, że గe z doświadczenia zaczerpnięto, nie udaremniały wszelkiego dobrego zamia-
ru. Im zgodnieగ z tą ideą postępowałoby prawodawstwo i rząd, tym rzadszymi stawałyby
się bądź co bądź kary, i to గest całkiem zgodne z rozumem (గak utrzymuగe Platon), że przy
doskonałym ukłaǳie tamtych, te stałyby się zgoła niepotrzebnymi. A choćby to ostatnie
nigdy nie doszło do skutku, to wszelako słuszną całkiem గest idea, stawiaగąca za wzór to
maximum, by coraz barǳieగ według niego zbliżać do możliwie naగwiększeగ doskonałości
prawne urząǳenie luǳi. Bo గakim ma być naగwyższy stopień, przy którym by luǳkość
zatrzymać się musiała, i గak wielką zatem ma być przepaść, ǳieląca z konieczności ideę
od గeగ wykonania: nie może tego i nie powinien nikt określać, właśnie dlatego, że to గest
wolność, mogąca przekroczyć wszelką zakreśloną granicę.

Lecz nie tylko w tym, przy czym rozum luǳki okazuగe prawǳiwą przyczynowość
i w czym idee staగą się przyczynami sprawczymi (ǳiałań i ich przedmiotów), mianowi-
cie w ǳieǳinie moralneగ, lecz nawet co do sameగże natury, Platon słusznie dostrzega
wyraźne dowody గeగ początku z idei. Roślina, zwierzę, prawidłowy układ budowy świa-
ta (domyślnie zatem także cały porządek przyrody) okazuగą wyraźnie, że są możliwymi
గedynie według idei, że wprawǳie żadne stworzenie, wśród poszczególnych warunków
istnienia swego, nie spływa w గedno z ideą naగdoskonalszego w swoim roǳaగu (tak sa-
mo గak człowiek z ideą luǳkości, którą przecież sam nosi w sweగ duszy గako pierwowzór
swoich ǳiałań), że mimo to przecież owe idee w naగwyższym rozumieniu są గednolite,
niezmienne, na wskroś określone, że są pierwotnymi przyczynami rzeczy, i że tylko ca-
łość ich połączenia we wszechświecie గedynie i wyłącznie dorównywa zupełnie oweగ idei.
Odǳieliwszy przesadę w wyrażeniu, polot duchowy filozofa, by od kopistowskiego roz-
patrywania fizyczneగ strony porządku we wszechświecie wznieść się do architektonicznego
powiązania go według celów, tగ. według idei, గest zaiste usiłowaniem, zasługuగącym na
poważanie i dalsze rozwinięcie. A co do sprawy, dotycząceగ zasad moralności, prawodaw-
stwa i religii, gǳie dopiero idee umożliwiaగą samo doświadczenie (dobra), chociaż nigdy
w nim nie mogą się wyrazić w zupełności, గest to naǳwyczaగna zasługa, dlatego tylko
nie uznana, że się గą ocenia za pomocą empirycznych właśnie prawideł, których ważność,
గako zasad naczelnych, miała być przez idee usunięta. Bo ze względu na przyrodę do-
świadczenie daగe nam do rąk prawidło i గest źródłem prawdy; lecz ze względu na prawa
moralne గest doświadczenie (niestety!) roǳicielem złudy, i zaiste rzecz to w naగwyższym
stopniu opaczna, brać prawa, dotyczące tego, co robić powinienem, z tego, co się robi, lub
też chcieć గe w tym obrębie zacieśnić.

Zamiast tych wszystkich roztrząsań, których należyte wyłożenie nadaగe rzeczywiście
właściwą godność filozofii, zaగmuగemy się obecnie pracą nie tak świetną, lecz także nie
bez zalety, mianowicie, wyrównaniem i umocnieniem gruntu pod owe maగestatyczne
moralne budowle, gruntu, w którym znaగduగą się różnorodne krecie nory rozumu, pra-
gnącego, lubo na próżno, ale z dobrą otuchą, dokopać się skarbów; nory, czyniące owo
budowanie niepewnym. Transcendentalne użycie czystego rozumu, గego zasady naczel-
ne i idee obowiązani గesteśmy poznać tedy dokładnie, by móc należycie określić i ocenić
wpływ czystego rozumu i గego wartość.

Zanim గednak zakończę ten wstęp tymczasowy, proszę usilnie tych, którym filozofia
leży na sercu (o czym mówi się częścieగ, niż się zazwyczaగ naprawdę zdarza), żeby, గeśli
maగą dać się przekonać tym i dalszym wywodem, wzięli w opiekę wyraz: idea według గego
pierwotnego znaczenia, by się nie zawieruszył pomięǳy inne wyrazy, którymi pospolicie
oznaczane bywaగą wszelakie roǳaగe wyobrażeń w niedbałym nieporządku, i by przy tym
nie ucierpiała umieగętność. Toż nie brak nam przecie nazw, należycie odpowiadaగących
każdemu roǳaగowi wyobrażeń, tak że nie potrzebuగemy wǳierać się w posiadłości cu-
ǳe. Oto గest ich drabina. Nazwą gatunkową గest wyobrażenie w ogóle (repraesentatio).
Od niego zależy wyobrażenie uświadomione (perceptio, [spostrzeganie]). Spostrzeganie,

  Krytyka czystego rozumu 



odnoszące się wyłącznie do podmiotu, గako modyfikacగa గego stanu, గest wrażeniem (sen-
satio); spostrzeganie przedmiotowe గest poznaniem (cognitio). To albo గest oglądem albo
pojęciem (intuitus vel conceptus). Tamten odnosi się bezpośrednio do przedmiotu i గest
poszczególny; to zaś pośrednio przy pomocy cechy, mogąceగ być wspólną wielu rzeczom.
Poగęcie గest albo empirycznym albo czystym; a czyste poగęcie, o ile ma swóగ początek w sa-
mym గeno rozsądku (nie w czystym obrazie zmysłowości), zowie się pomysłem (notio)¹⁶⁰.
Poగęciem, wytworzonym z pomysłów, a przekraczaగącym możliwość doświadczenia, గest
idea czyli poగęcie rozumowe [Vernunftbegriff ]. — Tego, kto గuż przywykł do takiego
wyróżniania, nieznośnie razić musi, gdy słyszy, గak wyobrażenie barwy czerwoneగ nazy-
waగą ideą; — toż przecie nie można go nazwać nawet pomysłem (poగęciem rozsądkowym
[Verstandesbegriff ]).
 జ  ఝ .   
Analityka transcendentalna dała nam przykład, గak goła logiczna forma poznania naszego
może mieścić w sobie źródło czystych poగęć a priori, wyobrażaగących przedmioty przed
wszelkim doświadczeniem, a raczeగ wskazuగących tę syntetyczną గedność, która umoż-
liwia dopiero empiryczne poznanie przedmiotów. Forma sądów (przemieniona w poగę-
cia o syntezie oglądów) wydobyła na గaw kategorie, kieruగące wszelkim użytkowaniem
z rozsądku w doświadczeniu. Podobnież możemy się spoǳiewać, że forma wniosków
rozumowych, zastosowana do syntetyczneగ గedni oglądów, wedle wymagania kategorii,
zawierać w sobie bęǳie źródło szczególnych poగęć a priori, które możemy nazwać czysty-
mi poగęciami rozumowymi albo ideami transcendentalnymi, a które określą wedle zasad
naczelnych użytkowanie z rozsądku w całości wszelkiego doświadczenia.

Czynność rozumu przy గego wnioskach polega na ogólności poznania wedle poగęć;
a sam wniosek rozumowy గest sądem, określonym a priori w całym zakresie swego uwa-
runkowania. Zdanie: Kaగus గest śmiertelny, mógłbym też zaczerpnąć z doświadczenia
tylko za pomocą rozsądku. Ale గa szukam గakiegoś poగęcia, zawieraగącego warunek, pod
którym danym zostaగe orzeczenie (zapewnienie w ogóle) tego sądu (tగ. గak tutaగ, poగęcia
człowieka), a podciągnąwszy గe pod ten warunek, wzięty w całym గego zakresie (wszy-
scy luǳie są śmiertelni), określam według tego poznanie moగego przedmiotu (Kaగus గest
śmiertelny).

A zatem w wyniku wniosku rozumowego ścieśniamy orzeczenie do pewnego przed-
miotu, pomyślawszy గe wprzódy w przesłance większeగ w całym గego zakresie pod pewnym
warunkiem. Ta wykończona wielkość zakresu, w odniesieniu do takiego warunku, nazy-
wa się powszechnością (universalitas). Jeగ odpowiada w syntezie oglądów wszystkość (uni-
versitas) lub całkowitość [totalitas] warunków. A więc transcendentalne poగęcie rozumowe
గest poగęciem o całkowitości warunków do గakiegoś danego uwarunkowanego przedmio-
tu. A ponieważ గedynie czynnik bezwarunkowy umożliwia całkowitość warunków, i na
odwrót całkowitość warunków గest sama zawsze bezwarunkowa; zatem czyste poగęcie ro-

¹⁶⁰nie brak nam przecie nazw, należycie odpowiadających każdemu roǳajowi wyobrażeń (…) — nie wchoǳąc
tu w rozbiór teగ terminologii, muszę tylko zwrócić uwagę czytelnika, że w tym tylko ustępie używa Kant
wyrazu Perception, gdyż w całeగ Krytyce czystego rozumu zamiast niego znaగduగe się Wahrnehmung. Poǳiał też
teగ percepcji na Empfindung i Erkenntiss również w tym tylko mieగscu się znaగduగe. Erkenntniss u Kanta గest (గak
గuż wiadomo czytelnikowi Krytyki) sprawą barǳieగ skomplikowaną, niżby z tego prostego poǳiału wnosić było
można. Wyrazu „idea” w znaczeniu: wyobrażenie, używali stale zarówno Descartes గak Locke, za nimi Francuzi
i Anglicy, a po części i Niemcy w XVIII wieku; i na to właśnie skarży się tu Kant. Znaczenie nadane przez
Kanta wyrazowi łacińskiemu notio (=poగęcie, częścieగ niż conceptus) nie utrzymało się. W myśl Kanta oddałem
go wyrazem: pomysł, maగąc za sobą piękny wykład Libelta (w Systemie Umnictwa, t. II, s. ): „Pomysł
గest synem myśli; myśl go płoǳi i గest oగcem గego. Myśl గest treścią; pomysł గuż గest teగ treści obłoczą, గest
organizmem w sobie, గest całostką. indywidualnością; గest to czyn nieuroǳony గeszcze. Pomysł wyróżnia się
nadto od myśli, że గest podmiotowej natury. Myśl గest wszęǳie: గest w zwierzęciu, w roślinie, w kamieniu, గest
w człowieku i zewnątrz człowieka; గest więc podmiotowa i przedmiotowa; pomysł గest tylko podmiotowy; nie
ma go i nie może być w przedmiotowości, bo się గeszcze nie uroǳił i nie stał przedmiotem. Myśl, co pomysł
spłoǳiła, świecić i przezierać bęǳie w przedmiocie, w czynie, bo nie przestaగe być గego duszą. Ale te sama myśl
świeci także w pomyśle. W czynie wszyscy గą dozieraగą; tu tylko wiǳi గą podmiot, w którym, గako w macicy,
pomysł myślą zapłoǳony, wyrabia się na pierwocie [embrio] czynu”. Przypominam, że mamy szczegółową. గasno
napisaną rozprawę dra Kazimierza Twardowskiego pt. Wyobrażenia i pojęcia (Lwów, ). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



zumowe w ogóle może być wyగaśnione przez poగęcie czynnika bezwarunkowego, o ile
mieści w sobie podstawę syntezy tego, co గest uwarunkowane.

Ile గest tedy roǳaగów stosunku, wyobrażonych sobie przez rozum za pośrednictwem
kategorii, tyleż równie bęǳie czystych poగęć rozumowych; a zatem trzeba bęǳie poszu-
kać po pierwsze: czynnika bezwarunkowego syntezy kategorycznej w podmiocie; po wtóre:
syntezy hipotetycznej członów గakiegoś szeregu; po trzecie: rozjemczej syntezy części w గa-
kimś systemacie.

Istnieగe bowiem tyleż roǳaగów wniosków rozumowych. z których każdy za pomocą
prosylogizmów posuwa się do czynnika bezwarunkowego: గeden do podmiotu, który గuż
sam nie గest orzeczeniem; drugi do takiego założenia, które గuż nic dalszego nie dopusz-
cza; a trzeci do గakiegoś zbiorowiska [Aggregat] członów poǳiału, nie wymagaగących గuż
nic dalszego, by wykończyć poǳiał pewnego poగęcia. Stąd czyste poగęcia rozumowe o cał-
kowitości w syntezie warunków są konieczne co naగmnieగ గako zadania ku doprowaǳeniu
గedni rozsądku, గeśli można, aż do czynnika bezwarunkowego; są też one ugruntowane na
przyroǳie rozumu luǳkiego, chociażby brakło zresztą tym transcendentalnym poగęciom
odpowiedniego im zastosowania in concreto; a stąd nie mamy innego z nich pożytku nad
ten, że nadaగą rozsądkowi kierunek, w którym గego użycie, rozszerzaగąc się గak naగdaleగ,
staగe się równocześnie wszęǳie zgodnym ze samym sobą.

Atoli mówiąc tutaగ o całkowitości warunków i o czynniku bezwarunkowym, గako
o wspólneగ rubryce wszystkich poగęć rozumowych, potykamy się znowuż o wyrażenie,
bez którego nie możemy się obeగść, a గednak, ze względu na tkwiącą w nim dwuznaczność
wskutek długoletniego nadużycia, niepodobna posługiwać się nim bezpiecznie. Słowo
absolutny గest గednym z tych niewielu słów, które w swoim pierwotnym znaczeniu przy-
stawały do poగęcia, nie maగącego na podoręǳiu w teగ sameగ mowie innego dokładnie
przystaగącego słowa: a utrata tegoż lub też, co na గedno wychoǳi, chwieగne గego uży-
cie, musi tedy pociągnąć za sobą utratę samegoż poగęcia i to takiego poగęcia, którego
గako nader mocno zaprzątaగącego rozum, niepodobna się pozbywać bez wielkieగ szkody
dla wszelkich ocen transcendentalnych. Słowa absolutny używaగą obecnie częstokroć na
to గeno, by wskazać, że coś w pewneగ rzeczy, rozważane samo w sobie, a więc wewnętrz-
nie, ma swoగą ważność. W tym rozumieniu absolutnie-możliwe znaczyłoby to, co samo
w sobie (interne) గest możliwe, co rzeczywiście stanowi najmniejszą cząstkę tego, co da
się o గakimś przedmiocie powieǳieć. Przeciwnie używa się go też niekiedy, by wskazać,
że coś ważnym గest pod każdym względem (nieograniczenie) గak np. właǳa absolutna;
a absolutnie-możliwe w tym rozumieniu znaczyłoby to, co గest możliwe w całeగ pełni,
pod wszelkimi względami. — a co znowuż stanowi maximum tego, co mogę powieǳieć
o możliwości rzeczy గakieగś. Czasami też oba te znaczenia spotykaగą się razem. Tak np. co
గest niemożliwe wewnętrznie, to గest niemożliwe pod każdym względem, więc absolutnie.
W większości atoli wypadków oddalaగą się one od siebie nieskończenie i w żaden sposób
nie mogę zawnioskować, że ponieważ coś గest możliwe samo w sobie, గuż dlatego możli-
we గest pod każdym względem, Więc absolutnie. Owszem, co do konieczności absolutneగ
wykażę w dalszym ciągu, iż żadną miarą nie zależy ona we wszystkich wypadkach od we-
wnętrzneగ, a więc że nie musi być poczytywana za równoznaczną z nią. Czego odwrotnik
గest niemożliwy wewnętrznie, tego odwrotnik గest zaiste niemożliwy także w całeగ pełni,
గest więc sam konieczny absolutnie; lecz nie mogę wnioskować na odwrót, że co గest
konieczne absolutnie, tego odwrotnik గest wewnętrznie niemożliwy, czyli, గakoby absolut-
na konieczność rzeczy była koniecznością wewnętrzną; gdyż ta wewnętrzna konieczność
గest w pewnych wypadkach całkiem czczym wyrażeniem, z którym nie możemy zwią-
zać naగdrobnieగszego nawet poగęcia; przeciwnie, wyrażenie o konieczności గakieగś rzeczy
pod każdym względem (co do wszelkieగ możliwości) prowaǳi z sobą określenia barǳo
osobliwe. A ponieważ zatrata poగęcia, maగącego wielkie zastosowanie w mądrości speku-
latywneగ nigdy nie może być dla filozofa oboగętną, spoǳiewam się więc, że określenie
i staranne przechowanie wyrazu, o który zaczepia się poగęcie, także oboగętnym nie bęǳie.

  Krytyka czystego rozumu 



W tym tedy szerszym znaczeniu posługiwać się zamierzam słowem: absolutny¹⁶¹, prze-
ciwstawiaగąc గe temu, co గest ważne tylko porównawczo lub pod szczególnym względem,
gdyż to drugie zacieśnia się warunkami, a tamto pierwsze popłaca bez zacieśnienia.

Otóż transcendentalne poగęcie rozumowe rozciąga się zawsze tylko na absolutną [bez-
względną] całkowitość w syntezie warunków, i kończy się గedynie dopiero przy czynniku
wręcz bezwarunkowym, tగ. bezwarunkowym pod każdym względem. Bo czysty rozum
wszystko pozostawia rozsądkowi, który się odnosi naగbliżeగ do przedmiotów oglądu al-
bo raczeగ do ich syntezy w wyobraźni. Czysty rozum zastrzega sobie tylko bezwzględną
[absolutną] całkowitość w użytkowaniu z poగęć rozsądkowych, i stara się syntetyczną
గedność, pomyślaną w kategorii, przeprowaǳić aż do czynnika wręcz bezwarunkowego.
Można więc nazwać గą jednością rozumową zగawisk, tak గak tamtą, którą wyraża kategoria,
zwiemy jednością rozsądkową. Tak tedy rozum odnosi się tylko do użytkowania z rozsąd-
ku i to nie w teగ mierze, o ile toż mieści w sobie podstawę możliwego doświadczenia
(gdyż bezwzględna całkowitość warunków nie గest wcale poగęciem przydatnym w గakimś
doświadczeniu, bo żadne doświadczenie nie గest bezwarunkowe), lecz by mu przepisać
kierunek ku pewneగ గedności, o któreగ rozsądek nie ma zgoła poగęcia, a która zmierza
ku temu, by wszystkie czynności rozsądkowe co do każdego przedmiotu zebrać w గed-
ną całość bezwzględną. Stąd przedmiotowe użycie czystych poగęć rozumowych గest zawsze
transcendentnym, gdy tymczasem użycie poగęć rozsądkowych ze swoగeగ przyrody musi być
zawsze immanentnym, ponieważ poprzestaగe tylko na możliwym doświadczeniu.

Przez ideę rozumiem konieczne poగęcie rozumowe, któremu żadnego odpowiedniego
przedmiotu zmysłowego dać niepodobna. A więc nasze obecnie rozważane czyste poగęcia
rozumowe są ideami transcendentalnymi. Są to poగęcia czystego rozumu, gdyż rozpatruగą
całe poznanie doświadczalne గako określone bezwzględną całkowitością warunków. Nie
są one dowolnie wymyślone, lecz zadane [aufgegeben] przez przyrodę samegoż rozumu
i odnoszą się też koniecznym sposobem do całego użytkowania z rozsądku. Wreszcie
są one transcendentnemu i przekraczaగą granicę wszelkiego doświadczenia, gǳie zatem
nigdy nie może zaగść przedmiot, który by zupełnie dorównywał idei transcendentalneగ.
Kiedy się wymienia గakąś ideę, to co do przedmiotu (గako గakiegoś przedmiotu rozsądku
czystego) wypowiada się barǳo wiele, lecz co do podmiotu (tగ. ze względu na గego rze-
czywistość w uwarunkowaniu empirycznym) barǳo mało właśnie dlatego, że ona, గako
poగęcie maximum, nigdy nie może być daną zupełnie odpowiednio [congruent] in con-
creto. A że to właśnie w spekulatywnym tylko użyciu rozumu stanowi zamiar istotny,
i przybliżenie się do గakiegoś poగęcia, którego w wykonaniu nigdy się nie osiąga, tyleż
znaczy, గak gdyby to poగęcie było naగzupełnieగ chybione; więc mówi się o takim poగęciu:
గest ono tylko ideą. A zatem można by rzec: bezwzględna całość wszech zగawisk గest tylko
ideą, bo ponieważ nie zdołamy tego nigdy wystawić w obrazie, pozostaగe to problematem
[zagadnieniem] bez గakiego bądź rozwiązania. Natomiast, ponieważ w praktycznym uży-
ciu rozsądku mamy do czynienia tylko z wykonywaniem według prawideł, to idea rozumu
praktycznego może zostać zawsze daną rzeczywiście, tubo częściowo గeno, in concreto; గest
ona owszem nieoǳownym warunkiem każdego praktycznego zastosowania rozumu. Jeగ
wykonanie గest zawsze ograniczone i ułomne, lecz wśród granic nie daగących się wytknąć,
więc zawsze pod wpływem poగęcia bezwzględneగ zupełności [Vollständigkeit]. Skutkiem
tego idea praktyczna గest zawsze niezmiernie owocna i co do rzeczywistego ǳiałania nie-
uchronnie konieczna. W nieగ czysty rozum okazuగe nawet przyczynowość w tworzeniu
tego rzeczywiście, co poగęcie గego w sobie mieści: nie można więc powieǳieć o mądrości
గakoby lekceważąco: jest ona tylko ideą, lecz właśnie dlatego, że గest ideą o konieczneగ గedni
wszelkich możliwych celów, winna więc służyć wszystkiemu, co praktyczne, za pierwotny,
a przynaగmnieగ ograniczaగący warunek.

Chociaż tedy o transcendentalnych poగęciach rozumowych musimy powieǳieć: są
one tylko ideami, nie bęǳiemy ich przecie poczytywali bynaగmnieగ za zbyteczne i ni-
cwarte. Bo lubo przez nie nie można określić żadnego przedmiotu, mogą one గednak
w gruncie i niepostrzeżenie służyć rozsądkowi za kanon గego rozszerzonego a zgodnego
z sobą użycia, przez co nie poznaగe on గuż wprawǳie żadnego nowego przedmiotu po-

¹⁶¹W tym tedy szerszym znaczeniu posługiwać się zamierzam słowem: absolutny — ponieważ u nas obecnie
wyraz ten bywa nadużywany w mowie potoczneగ, zastępuగę go zazwyczaగ w dalszym ciągu wyrazem: bezwzględny.
[przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



za tymi, గakie by poznał wedle swoich poగęć, lecz w tym właśnie poznaniu prowaǳony
zostaగe i lepieగ i daleగ. Zamilczę గuż o tym, że idee umożliwią może przeగście od poగęć
o przyroǳie do poగęć praktycznych i mogą tym sposobem dostarczyć samymże ideom
moralnym oparcia i łączności ze spekulatywnymi poznaniami rozumu. O tym wszystkim
atoli trzeba oczekiwać wyగaśnienia w dalszym ciągu.

Zgodnie z zamiarem naszym odkładamy tu idee praktyczne na bok, i rozważamy
tedy rozum tylko w użyciu spekulatywnym, a nawet w ciaśnieగszym గeszcze, mianowicie
tylko w transcendentalnym. Musimy tutaగ póగść tąż samą drogą, గakąśmy obrali powyżeగ
przy wywoǳie kategorii, to గest, musimy rozważyć logiczną formę poznania rozumowego
i obaczyć, czy też snadź rozum nie staగe się przez to także źródłem poగęć do rozpatrywania
przedmiotów samych w sobie, గako syntetycznie a priori określonych, ze względu na గedną
lub drugą czynność rozumu.

Rozum, rozważany గako właǳa pewneగ logiczneగ formy poznania, గest właǳą wnio-
skowania, tగ. sąǳenia pośrednio (przez podciągnięcie warunku sądu możliwego pod wa-
runek sądu danego). Sąd dany గest to prawidło ogólne (przesłanka większa, maior). Pod-
ciąganie warunku గakiegoś innego możliwego sądu pod warunek prawidła గest to przesłan-
ka mnieగsza (minor). Rzeczywisty sąd, orzekaగący łączność twierǳenia prawidła z pod-
ciągniętym wypadkiem, గest wynikiem (conclusio). Prawidło bowiem mówi coś ogólnie
pod pewnym warunkiem. Otóż w zachoǳącym wypadku spełnia się warunek prawidła.
A więc to, co popłacało ogólnie pod owym warunkiem, bęǳie uznane za ważne także
i w zachoǳącym wypadku (warunek ten spełniaగącym). Łatwo tu doగrzeć, iż rozum za
pomocą czynności rozsądkowych, tworzących szereg warunków, osiąga గakieś poznanie.
Jeżeli do zdania: wszystkie ciała są przemienne, dobieram się tylko tym sposobem, że
rozpoczynam od dalszego poznania (gǳie poగęcie ciała గeszcze się nie ukazuగe, lecz za-
wiera w sobie గego warunek): wszystko, co złożone, గest przemienne; od tego przechoǳę
do zdania bliższego, uwarunkowanego przez pierwsze: ciała są złożone, a od tego do-
piero do trzeciego, wiążącego గuż odległe poznanie (przemienne) z tuż obecnym: a więc
ciała są przemienne; — tom przez dany szereg warunków (przesłanek) dotarł do గakie-
goś poznania (wyniku). Otóż każdy szereg, którego wykładnik (sądu kategorycznego lub
hipotetycznego) గest dany, daగe się ciągnąć daleగ; a zatem taż sama czynność rozumowa
prowaǳi do ratiocinatio polysylogistica (=rozumowania z wniosków złożonych], będące-
go szeregiem wniosków, który można ciągnąć w nieokreślone dale, czy to po stronie
warunków (per prosylogismos [=za pomocą wnioskowań powodowych]), albo po stronie
czynnika uwarunkowanego (per episylogismos [=za pomocą wnioskowań następczych]).

Niebawem wszakże przeświadczamy się, że łańcuch czyli szereg prosylogizmów, tగ.
poznań wywnioskowanych po stronie powodów czyli warunków do danego poznania,
innymi słowy: szereg wznoszący się [postępowy] wniosków rozumowych musi się wobec
właǳy rozumoweగ zachowywać inaczeగ, niż szereg zstępujący [odwrotowy], tగ. kroczenie
rozumu przez episylogizmy po stronie czynnika uwarunkowanego. Bo ponieważ w pierw-
szym razie poznanie (conclusio) dane గest tylko గako warunkowe, to nie można do niego
dobrać się za pomocą rozumu inaczeగ, గak tylko co naగmnieగ przyగmuగąc z góry, iż dane
są wszystkie człony szeregu po stronie warunków (całkowitość w szeregu przesłanek),
gdyż tylko przy takim założeniu możliwym గest a priori sąd tuż obecny; przeciwnie po
stronie czynnika uwarunkowanego, czyli następstw pomyślanym zostaగe szereg stający się
a nie గuż całkowicie dopuszczony lub dany, a zatem tylko kroczenie potencగalne. Stąd, గe-
żeli గakieś poznanie uważa się za warunkowe, to rozum గest zmuszony poczytywać szereg
warunków w linii wznosząceగ się za skończony i dany w zupełneగ sweగ całkowitości. Ale
గeśli toż samo poznanie uważa się zarazem za warunek innych poznań, które pomięǳy
sobą tworzą szereg następstw w linii zstępuగąceగ; to rozum może być całkiem oboగęt-
ny, గak daleko się rozciąga to kroczenie a parte posteriori [=po stronie następstw] i czy
nawet możliwą గest gǳiekolwiek całkowitość tego szeregu, ponieważ nie potrzebuగe on
takiego szeregu do wyniku leżącego przed nim, gdyż ten గuż గest dostatecznie określony
i ubezpieczony przez powody a parte priori [=po stronie warunków]. Otóż chociażby po
stronie warunków szereg przesłanek miał coś pierwszego, గako warunek naగwyższy, lub też
nie, i tym sposobem był a parte priori bez granic; musi on przecież zawierać całkowitość
uwarunkowania, nawet gdyby się przyగęło, że nigdy się nam nie może udać ich obగęcie,
i cały szereg musi być bezwarunkowo prawǳiwym, గeżeli czynnik uwarunkowany, który

  Krytyka czystego rozumu 



uważamy za wynik stamtąd wypływaగący, ma uchoǳić za prawǳiwy. Jest to wymaganie
rozumu, ogłaszaగącego swoగe poznawanie గako określone a priori i గako konieczne, albo
samo w sobie — a wtedy nie potrzebuగe żadnych powodów — albo, గeśli గest pochodne,
గako człon szeregu powodów, który sam గest prawǳiwy w sposób bezwarunkowy.
 జ  ఝ .   -
Nie mamy tu do czynienia z dialektyką logiczną, odrywaగącą się od wszelkieగ treści pozna-
nia i wykrywaగącą గedynie fałszywy pozór w formie wniosków rozumowych, lecz z trans-
cendentalną, maగącą zawrzeć w sobie całkiem a priori pochoǳenie pewnych poznań z czy-
stego rozumu, oraz poగęć wywnioskowanych, których przedmiot nie może być zgoła dany
empirycznie, które zatem znaగduగą się zupełnie poza właǳą czystego rozsądku. Z natu-
ralnego stosunku, గaki zachoǳić musi mięǳy transcendentalnym użyciem naszego po-
znania, zarówno we wnioskach, గak w sądach, a użyciem logicznym, wywiedliśmy to, że
bęǳiemy mieli trzy tylko roǳaగe wniosków dialektycznych, odnoszące się do troగakieగ
sposobu wnioskowania, za pomocą którego rozum może z zasad naczelnych dobrać się do
poznań, i że w tym wszystkim zadaniem గego గest od syntezy uwarunkowaneగ, na któreగ
rozsądek zawsze poprzestać musi, wznieść się do bezwarunkoweగ, któreగ nigdy osiągnąć
nie może.

Otóż ogólność wszelkiego odnoszenia się, గakie mogą mieć wyobrażenia nasze, గest )
odnoszeniem się do podmiotu, ) odnoszeniem do przedmiotów, i to albo గako do zగawisk,
albo గako do przedmiotów myślenia w ogóle. Jeśli ten podǳiał połączymy z powyżeగ
przedstawionym poǳiałem, to wszelki stosunek wyobrażeń, z których możemy sobie
urobić albo poగęcie, albo ideę, గest troగaki: ) stosunek do podmiotu, ) do rozmaitości
przedmiotu w zగawisku, ) do wszystkich rzeczy w ogóle.

Otóż wszystkie czyste poగęcia w ogóle maగą do czynienia z syntetyczną గednością wy-
obrażeń; poగęcia zaś czystego rozumu (idee transcendentalne) z bezwarunkową syntetycz-
ną గednością wszystkich warunków w ogóle. A zatem wszystkie idee transcendentalne
daǳą się sprowaǳić do trzech klas, z których pierwsza zawrze absolutną (bezwarunko-
wą) jedność myślącego podmiotu; druga — absolutną jedność szeregu warunków zjawiska;
trzecia — absolutną jedność uwarunkowania wszelkich przedmiotów myślenia w ogóle.

Podmiot myślący గest przedmiotem Psychologii; ogół wszelkich zగawisk (świat) przed-
miotem Kosmologii, a rzecz, zawieraగąca w sobie naగwyższy warunek możliwości wszyst-
kiego, co pomyśleć można (గestestwo wszech గestestw) przedmiotem Teologii. A zatem
czysty rozum daగe nam do rąk ideę do transcendentalneగ nauki o duszy (psychologia ra-
tionalis), do transcendentalneగ nauki o świecie (cosmologia rationalis), wreszcie także do
transcendentalnego poznania Boga (theologia transcendentalis). Nawet sam plan do każ-
deగ z tych-tu umieగętności nie wysnuwa się zgoła z rozsądku, chociażby tenże połączył
się z naగwyższym logicznym użyciem rozumu, tగ. ze wszystkimi daగącymi się pomyśleć
wnioskami, by od గakiegoś przedmiotu (zగawiska) postępować do wszystkich innych aż
do naగodlegleగszych członów syntezy empiryczneగ; lecz గest wyłącznie czystym i rzetelnym
wytworem, lub problematem, czystego rozumu.

Jakie pod tymi trzema rubrykami wszystkich idei transcendentalnych mieszczą się
„sposoby” (modi) czystych poగęć rozumowych, to w następnym ǳiale zostanie w cało-
ści wyłożone. Trzymaగą się one nici kategorii. Bo czysty rozum nigdy się nie odnosi do
przedmiotów wprost, lecz tylko do rozsądkowych o nich poగąć. Podobnież dopiero przy
zupełnym wykończeniu bęǳie można uwydatnić, గakim trybem rozum గedynie przez
syntetyczne zastosowanie teగże sameగ czynności, గaką się posługuగe przy kategorycznym
wniosku rozumowym, musi wpaść koniecznie na poగęcie bezwzględneగ గedni myślącego
podmiotu; గakim trybem logiczne postępowanie w hipotetycznych wnioskach rozumo-
wych musi pociągnąć za sobą ideę o czynniku wręcz-bezwarunkowym w szeregu danych
warunków, గakim trybem na koniec goła forma rozగemczego wniosku rozumowego wy-
wołuగe nieodwołalnie naగwyższe poగęcie rozumowe o jestestwie wszech jestestw; myśl, która
na pierwszy rzut oka wydaగe się niezmiernie paradoksalną.

  Krytyka czystego rozumu 



Tych idei transcendentalnych niemożliwym గest właściwie wcale wywód przedmiotowy
[objective Deduction], గakiśmy podać mogli co do kategorii. Istotnie bowiem nie odnoszą
się one zgoła do గakiegokolwiek przedmiotu, który by mógł być im dany గako ich odpo-
wiednik, właśnie dlatego, że są one tylko ideami. Podmiotowego atoli ich wyprowaǳenia
z przyrody rozumu naszego mogliśmy się podగąć, i tegośmy właśnie dokonali w obecnym
odǳiale.

Łatwo doగrzeć, że czysty rozum nie ma innego zamiaru nad uzyskanie bezwzględ-
neగ całkowitości syntezy po stronie warunków (czy to గako przypadłości [Inhärenz], czy
గako zależności [Dependenz], czy గako zbieżności [Concurrenz], i że nie troszczy się wcale
o bezwzględną zupełność po stronie czynnika zawarunkowanego. Potrzebuగe on bowiem
tylko tamteగ wyłącznie, by wywieść na గaw cały szereg warunków, i przez to dać గe a priori
rozsądkowi. A గeśli istnieగe całkowicie (i bezwarunkowo) dany warunek, to nie potrzeba
గuż poగęcia rozumowego ażeby szereg daleగ rozwĳać; gdyż rozsądek sam przez się robi krok
na dół od warunku do czynnika uwarunkowanego. Tym sposobem idee transcendentalne
służą tylko do wstępowania w szeregu warunków, aż do czynnika bezwarunkowego, tగ.
aż do zasad naczelnych. A co do zstępowania ku czynnikowi uwarunkowanemu, to ro-
zum nasz robi wprawǳie z praw rozsądkowych barǳo rozległy użytek logiczny, lecz nie
transcendentalny zgoła, i kiedy wytwarzamy sobie గakąś ideę o bezwzględneగ całkowitości
takieగ syntezy (progressus (=kroczenia naprzód, postępu]), np. o całym szeregu wszelkich
przyszłych przeobrażeń świata, to గest to tylko rzecz myślna (ens rationis), która powstaగe
w myśli dowolnie, lecz nie గest przez rozum dopuszczona గako konieczna. Gdyż ażeby
czynnik uwarunkowany stał się możliwym, trzeba wprawǳie przyగąć całkowitość గego
uwarunkowań, lecz nie గego następstw. A zatem takie poగęcie nie గest wcale ideą trans-
cendentalną, z którą tutaగ mamy wyłącznie przecież do czynienia.

Wreszcie spostrzega się i to, że pomięǳy samymi ideami transcendentalnymi widnie-
గe గakaś łączność i గedność, i że czysty rozum za ich pośrednictwem doprowaǳa wszystkie
poznania swoగe do pewnego systematu. Od poznania samego siebie (od duszy) postępo-
wać ku poznaniu świata, a za గego pośrednictwem, ku pra-గestestwu: గest to tak naturalny
pochód naprzód, że podobnym się wydaగe do logicznego pochodu rozumu od przesłanek
ku wynikowi¹⁶². Czy rzeczywiście kryగe się tu na dnie powinowactwo takiegoż roǳaగu,
గak mięǳy logicznym a transcendentalnym postępowaniem, గest to również గedno z tych
pytań, na które odpowieǳi spoǳiewać się trzeba dopiero w dalszym ciągu tych poszu-
kiwań. Tymczasowo గużeśmy cel swóగ osiągnęli, gdyż poగęcia transcendentalne rozumu,
zazwyczaగ w teorii filozofów mieszaగące się z innymi, nawet bez należytego ich wyróżnie-
nia od poగęć rozsądkowych, mogliśmy wydobyć z tego dwuznacznego położenia, podać
ich pochoǳenie, a przez to zarazem ich określoną liczbę, ponad którą nic గuż więceగ być
nie może, i przedstawić గe w systematyczneగ łączności, przez co wytknęliśmy i w obręby
uగęliśmy osobne pole dla czystego rozumu.

¹⁶²Od poznania samego siebie (od duszy) postępować ku poznaniu świata, a za jego pośrednictwem, ku pra-jeste-
stwu: jest to tak naturalny pochód naprzód, że podobnym się wydaje do logicznego pochodu rozumu od przesłanek ku
wynikowi — metafizyka ma trzy tylko idee za cel właściwy swego badania: Boga, wolność i nieśmiertelność, tak że
poగęcie drugie, złączone z pierwszym, ma prowaǳić do trzeciego, గako wynik konieczny. Wszystko, czym się
zresztą umieగętność ta zaగmuగe, służy గeగ tylko za środek dobrania się do tych idei i ich realności. Nie potrzebuగe
ich dla zbadanie przyrody, lecz raczeగ do wyగścia poza przyrodę. Wniknięcie w nie uczyniłoby teologię, moral-
ność, a przez połączenie obu, religię, więc naగwyższe cele istnienia naszego, zależnymi tylko od spekulatywneగ
właǳy rozumoweగ i od niczego గuż więceగ innego. W systematycznemu przedstawieniu owych idei przytoczony
porządek, గako syntetyczny, byłby naగstosownieగszy; lecz w opracowaniu, które koniecznie musi గe poprzeǳać,
stosownieగszym bęǳie do celu analityczny, odwracaగący owo uporządkowanie, ażeby wielki nasz plan wypełnić,
tak iż od tego, co nam do reki daగe bezpośrednio doświadczenie, tగ. od nauki o duszy, przechoǳimy do nauki
o świecie, a stąd aż do poznania Boga. [Ta uwaga ukazała się dopiero w drugim wydaniu; przyp. tłum.]. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



DIALEKTYKI TRANSCENDENTALNEJ
KSIĘGA DRUGA. O DIALEKTYCZNYCH
WNIOSKACH CZYSTEGO ROZUMU
Można powieǳieć, że przedmiot gołeగ transcendentalneగ idei గest czymś, o czym nie ma-
my żadnego poగęcia, గakkolwiek idea ta zroǳiła się całkiem koniecznie w rozumie według
గego praw pierwotnych. Istotnie bowiem nawet o takim przedmiocie, który ma zupełnie
dorównywać wymaganiu rozumu, niemożliwym గest żadne poగęcie rozsądkowe, tగ. takie,
co గe można pokazać i unaocznić w గakimś możliwym doświadczeniu. Jednakże lepieగ
by było i z mnieగszym narażeniem się na złe zrozumienie powieǳieć, że o przedmiocie,
odpowiadaగącym గakieగś idei, nie możemy mieć wcale znania [keine Kenntniss], chociaż
możemy mieć poగęcie problematyczne.

Otóż transcendentalna (podmiotowa) przynaగmnieగ realność czystych poగęć rozumo-
wych polega na tym, że do tych idei prowaǳi nas konieczny wniosek rozumowy. Będą
więc wnioski rozumowe, które nie zawieraగą w sobie wcale przesłanek empirycznych i za
pośrednictwem których z czegoś, co znamy, wnioskuగemy o czymś innym, o czym nie
mamy గeszcze poగęcia, a czemu గednak, wskutek nieuniknioneగ złudy, nadaగemy realność
przedmiotową. Takie wnioski tedy ze względu na ich rezultat nazwać trzeba raczeగ ro-
zumkującymi niż rozumowymi; chociaż one, z powodu sweగ pobudki, mogą zaiste nosić
to drugie miano, gdyż nie zmyślono ich, ani też powstały przypadkowo, lecz wytrysnę-
ły z rozumu. Są to sofistykacగe [Sophistikationen], nie człowieka, lecz samegoż czystego
rozumu, od których naగmędrszy nawet z pomięǳy luǳi nie zdoła się oswoboǳić, i po
wielu trudach uchroni się snadź błędu, lecz nie otrząśnie się ze złudy, co go nieustannie
dręczy i durzy.

Tych dialektycznych wniosków rozumowych są tylko trzy roǳaగe, tyleż co i idei, do
których zmierzaగą ich wyniki. We wniosku rozumowym klasy pierwszej, z transcenden-
talnego poగęcia podmiotu, które nie mieści w sobie nic rozmaitego, wnoszę o absolutneగ
గedności samegoż podmiotu, o którym w ten sposób nie mam zgoła żadnego poగęcia.
Ten wniosek dialektyczny nazwę transcendentalnym paralogizmem [błędnikiem]. Druga
klasa wniosków rozumkuగących opiera się na transcendentalnym poగęciu bezwzględneగ
całkowitości szeregu warunków do danego zగawiska w ogóle; i z tego, że o bezwarunko-
weగ syntetyczneగ గedności szeregu po గedneగ stronie mam zawsze poగęcie sprzeczne samo
z sobą, wnioskuగę, iż wprost przeciwna గedność, o któreగ także żadnego nie mam poగęcia,
గest uzasadniona. Stan rozumu przy tych wnioskach dialektycznych, nazwę antynomią
[wewnętrzną sprzecznością] czystego rozumu. Wreszcie, wedle trzeciego roǳaగu wnio-
sków rozumkuగących, z całkowitości warunków do pomyślenie przedmiotów w ogóle,
o ile mi dane być mogą, wnioskuగę o bezwzględneగ syntetyczneగ గedni wszystkich warun-
ków możliwości rzeczy w ogóle, tగ. z rzeczy, których nie znam nawet wedle ich gołego
transcendentalnego poగęcia, wnioskuగę o గestestwie wszech గestestw, które znam mnieగ
గeszcze z గakiegoś transcendentalnego poగęcia i nie mogę sobie urobić żadnego poగęcia
o గego bezwarunkoweగ konieczności. Ten dialektyczny wniosek rozumowy nazwę ideałem
czystego rozumu.
 జ   -ఝ .    -
Paralogizm [błędnik] logiczny polega na błędności wniosku rozumowego pod względem
formy, గakakolwiek by zresztą mogła być treść గego. Paralogizm transcendentalny zaś
ma podstawę transcendentalną do błędnego wnioskowania pod względem formy. Tym
sposobem taki wniosek błędny bęǳie miał podstawę w przyroǳie rozumu luǳkiego
i sprowaǳi nieuniknione, lubo nierozwiązalne złuǳenie.

Teraz spotykamy się z poగęciem, które powyżeగ, w ogólnym spisie poగęć transcenden-
talnych, nie zostało pomieszczone, a గednak musi być do niego zaliczone, nie zmieniaగąc
గednak przez to bynaగmnieగ owego wykazu i nie ogłaszaగąc go za niedostateczny. Jest to
poగęcie, czy też, గak kto woli, sąd: Ja myślę. Łatwo doగrzeć, że గest ono taczką [Vehikel]

  Krytyka czystego rozumu 



wszystkich poగęć w ogóle, a więc i transcendentalnych także; zatem z nimi zawsze razem
się trzyma, a stąd choć గest również transcendentalnym, nie może mieć wcale osobneగ
rubryki, gdyż służy do tego గeno, by wprowaǳać wszelkie myślenie గako należące do
świadomości. Jednakże, గakkolwiek గest ono wolne od wszelkiego pierwiastku empirycz-
nego (od wrażenia zmysłowego), służy przecież do wyróżnienia dwoగakich przedmiotów
w przyroǳie siły naszeగ wyobrażenioweగ. Ja, గako myślący, గestem przedmiotem zmysłu
wewnętrznego i nazywam się duszą. To, co గest przedmiotem zmysłów zewnętrznych, na-
zywa się ciałem. Wedle tego wyrażenie Ja, గako గestestwo myślące, oznacza గuż przedmiot
psychologii, która może się nazywać rozumową [rationale] nauką o duszy, గeżeli nie żą-
dam nic więceగ wieǳieć o duszy ponad to, co niezależnie od wszelkiego doświadczenia
(określaగącego mnie dokładnieగ i in concreto), można wywnioskować z tego poగęcia Ja,
o ile ukazuగe się przy wszelkim myśleniu.

Rozumowa nauka o duszy గest rzeczywiście śmiałym tego roǳaగu przedsięwzięciem,
bo gdyby się naగmnieగsza odrobina empiryczna mego myślenia, గakiekolwiek szczegóło-
we spostrzeżenie mego stanu wewnętrznego, przymieszały do podstaw poznawczych teగ
umieగętności; to గuż by nie była rozumową, lecz empiryczną nauką o duszy. Mamy గuż
tedy przed sobą domniemaną umieగętność, na గednym-గedynym zdaniu: ja myślę zbudo-
waną, któreగ uzasadnienie lub nieuzasadnienie możemy tutaగ roztrząsnąć całkiem stosow-
nie i zgodnie z przyrodą filozofii transcendentalneగ. Nie trzeba się zrażać tym, że przecie
w tym zdaniu, wyrażaగącym spostrzeganie samego siebie, mam doświadczenie wewnętrz-
ne, że zatem rozumowa nauka o duszy, na nim zbudowana, nigdy nie గest czystą, lecz po
części wspiera się na zasaǳie empiryczneగ. To bowiem wewnętrzne spostrzeganie గest po
prostu tylko apercepcగą: Ja myślę, umożliwiaగącą nawet wszystkie poగęcia transcenden-
talne, gdy się powiada: myślę o substancగi, o przyczynie itd. Wewnętrzne doświadczenie
w ogóle i గego możliwość, czyli spostrzeżenie w ogóle i గego stosunek do innego spo-
strzeżenia, gdy nie గest mu empirycznie గakaś szczegółowa గego różnica i określenie, nie
może być poczytywane za poznanie empiryczne, lecz trzeba గe uważać za poznanie em-
piryczności w ogóle; należy też do badania możliwości wszelkiego doświadczenia, a takie
badanie గest istotnie transcendentalnym. Naగdrobnieగszy nawet przedmiot spostrzegania
(np. choćby przyగemność i nieprzyగemność), który by się przyłączył do ogólnego wyobra-
żenia samowieǳy, przemieniłby natychmiast psychologię rozumową w empiryczną.

Ja myślę గest zatem గedynym wątkiem psychologii rozumoweగ, z którego ma ona
wysnuć całą swą mądrość. Łatwo doగrzeć, że myśl ta, గeśli ma się odnosić do గakiegoś
przedmiotu (do mnie samego), nie może zawierać w sobie nic innego prócz transcen-
dentalnych o nim orzeczeń: naగdrobnieగsze bowiem orzeczenie empiryczne zmąciłoby
rozumową czystość i niezależność teగ umieగętności od wszelkiego doświadczenia.

Mamy atoli póగść tylko za wskazówką kategorii, ale ponieważ tu po raz pierwszy
ukazała się pewna rzecz, Ja, గako గestestwo myślące, więc nie zmieniaగąc dawnieగszego
porządku kategorii pomięǳy sobą, గak się on przedstawia w ich wykazie, zaczniemy teraz
od kategorii substancగi, wyobrażaగąceగ rzecz samą w sobie, i od nieగ cofać się bęǳiemy
w tył wedle owego szeregu. Topika tedy rozumoweగ nauki o duszy, skąd wszystko inne,
co tylko w sobie zawiera, musi być wyprowaǳone, గest następna:

. Dusza గest to Substancja.
. Co do sweగ గakości pojedyncza.
. Co do rozmaitych czasów, w których istnieగe, liczebnie identyczna, tగ.

గest jednością (nie wielością).
. W stosunku do możliwych przedmiotów w przestrzeni¹⁶³.

Z tych pierwiastków wypływaగą wszystkie poగęcia czysteగ nauki o duszy przez samo
tylko składanie, a bez naగmnieగszego bodaగ uznawania గakieగś inneగ zasady. Ta substancగa,

¹⁶³[dusza jest] W stosunku do możliwych przedmiotów w przestrzeni — Czytelnik, który z tych wyrażeń, w ich
transcendentalneగ abstrakcyగności, nie tak łatwo odgadnie ich sens psychologiczny, ani też dlaczego ostat-
ni przymiot [Attribut] duszy należy do kategorii istnienia, znaగǳie w dalszym ciągu dostateczne wyగaśnienie
i usprawiedliwienie. Zresztą co do wyrażeń łacińskich, które wbrew smakowi dobrego wysłowienia, napły-
nęły tu zamiast równoznacznych niemieckich. zarówno w tym odǳiale, గak i w całym ǳiele, muszę na swe
usprawiedliwienie przytoczyć to, że wolałem raczeగ uwłóczyć nieco piękności mowy, niż utrudniać użytkowanie
szkolne naగmnieగszą bodaగ niezrozumiałością. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



గako przedmiot zmysłu wewnętrznego tylko, daగe poగęcie niematerialności [Immateriali-
tät] గako substancగa poగedyncza — poగęcie niezniszczalności [Incorruptibilität]; tożsamość
గeగ, గako substancగi umysłoweగ, wydaగe osobowość [Personalität]; wszystkie te trzy skład-
niki razem — duchowość [Spiritualität]; stosunek do przedmiotów w przestrzeni wydaగe
obcowanie [Commercium] z ciałami; zatem nauka ta wyobraża myślącą substancగę గako
zasadę [Principium] życia w materii, tగ. గako duszę (anima) i గako podstawę żvciowości
[Animalität]: ta zaś obwarowana przez duchowość, zapewnia nieśmiertelność [Immortali-
tät].

Otóż do tego odnoszą się cztery paralogizmy transcendentalneగ nauki o duszy, błędnie
uważaneగ za umieగętność czystego rozumu o przyroǳie naszego myślącego గestestwa. Za
గeగ podstawę గednak nie możemy położyć nic innego prócz poగedynczego i całkiem samo
przez się czczego co do treści wyobrażenia: Ja, o którym nie można nawet powieǳieć,
że గest గakimś poగęciem, lecz gołą గeno świadomością, towarzyszącą wszystkim poగęciom.
Przez to Ja, czy On, czy Ona (rzecz), które myśli, nie wyobrażamy sobie nic więceగ, గeno
transcendentalny podmiot myśli= 𝑥, który poznaగemy tylko za pomocą myśli, będących
గego orzeczeniami, i o którym, oderwanie [abstrakcyగnie] nigdy naగmnieగszego nie może-
my mieć poగęcia, wobec którego zatem kręcimy się ustawicznie w kółko, gdyż musimy się
wciąż posługiwać గego wyobrażeniem, by గakikolwiek sąd o nim wydać: niedogodność to,
niepodobna do uniknięcia, gdyż świadomość sama w sobie nie గest wcale wyobrażeniem,
wyróżniaగącym గakiś szczegółowy przedmiot, lecz formą గego w ogóle, o ile ma ono się
nazywać poznaniem; bo o nim గedynie mogę powieǳieć, że przez nie myślę cośkolwiek.

Zaraz z początku ǳiwnym się to musi wydawać, że warunek, pod którym w ogó-
le myślę, będący zatem właściwością tylko mego podmiotu, ma być zarazem ważny dla
wszystkiego, co myśli, i że możemy się uzuchwalić ku temu, by na zdaniu wyglądaగącym
గako empiryczne, oprzeć sąd apodyktyczny i powszechny, mianowicie, że wszystko, co
myśli, takie ma własności, గakie orzeka o mnie wyrok samowieǳy. A przyczyna tego
leży w tym, że rzeczom a priori musimy koniecznie przypisywać wszystkie przymioty,
będące warunkami, pod którymi గedynie గe myślimy. Otóż o గakimś myślącym గestestwie
nie mogę mieć wyobrażenia naగmnieగszego za pośrednictwem żadnego zewnętrznego do-
świadczenia, lecz tylko za pomocą samowieǳy. A zatem takie przedmioty są po prostu
przeniesieniem tylko teగ moగeగ świadomości na inne rzeczy, które przez to wyobrażam
sobie గako గestestwa myślące. Zdanie: Ja myślę, bierze się tutaగ problematycznie గeno,
nie గakoby zawierało w sobie spostrzeżenie గakiegoś istnienia (Kartezగuszowe: cogito, ergo
sum), tylko co do గe możliwości గedynie, by zobaczyć, గakie by też własności z tego tak
prostego zdania spłynęły na గego podmiot (mnieగsza o to, czy taki istnieగe czy też nie).

Gdyby nasze czyste poznanie rozumowe o గestestwach myślących w ogóle miało za
podstawę coś więceగ niż cogito; gdybyśmy wzięli także ku pomocy obserwacగe nad snuciem
się naszych myśli i zaczerpnąć się stąd daగące przyroǳone prawa myśląceగ గaźni [Selbst];
to by wyłoniła się psychologia empiryczna, która by była roǳaగem fizjologii zmysłu we-
wnętrznego i zdołała może obగaśnić గego zగawiska, lecz nigdy by nie potrafiła wykryć
takich właściwości, co nie należą zgoła do możliwego doświadczenia (గako doświadcze-
nia o czymś poగedynczym), ani też apodyktycznie pouczyć o czymkolwiek, co dotyczy
przyrody గestestw myślących w ogóle; nie byłaby więc wcale psychologią rozumową.

Ponieważ గednak zdanie: Ja myślę (wzięte problematycznie) zawiera formę sądu roz-
sądkowego w ogóle i towarzyszy wszystkim kategoriom గako ich taczka; గasnym గest więc,
że wnioski z niego mogą mieścić w sobie గedynie transcendentalne użycie rozsądku, odrzu-
caగące wszelką przymieszkę doświadczenia; a o గego rozwinięciu po tym, cośmy powyżeగ
wykazali, z góry గuż nie możemy sobie wyrobić korzystnego poగęcia. Zamierzamy więc
śleǳić గe krytycznym okiem poprzez wszystkie predykamenty czysteగ nauki o duszy¹⁶⁴,
lecz dla krótkości, badanie to przeprowaǳić w nieprzerwanym związku.

Przede wszystkim następna ogólna uwaga może zaostrzyć baczność naszą na ten ro-
ǳaగ wnioskowania. Przedmiot గakikolwiek poznaగę nie przez to, że go sobie గeno pomy-
ślę, lecz przez to tylko mogę poznać గaki bądź przedmiot, że określam గakiś dany ogląd
ze względu na గedność świadomości, na czym polega wszelkie myślenie. A zatem poznaగą

¹⁶⁴Zamierzamy więc śleǳić je krytycznym okiem poprzez wszystkie predykamenty czystej nauki o duszy — od tego
mieగsca zaczyna się tekst właściwy drugiemu dopiero wydaniu, ciągnący się aż do końca odǳiału tego. Tekst
wydania pierwszego umieszczony został w dodatku II. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



siebie samego nie przez to, że గestem świadom siebie గako myślącego, lecz wówczas, gdy
గestem świadomy oglądu siebie samego గako określonego ze względu na czynność myśle-
nia. Wszystkie sposoby [modi] samowieǳy w myśleniu same w sobie nie są zatem గesz-
cze wcale poగęciami rozsądkowymi o przedmiotach (kategoriami), lecz logicznymi గeno
czynnościami; nie daగą myśleniu poznać żadnego zgoła przedmiotu, a więc także i mnie
samego గako przedmiotu. Nie świadomość określającej, lecz tylko świadomość określonej
గaźni [Selbst], tగ. moగego wewnętrznego oglądu (o ile గego rozmaitość może być w my-
śleniu złączona zgodnie z ogólnym warunkiem గedności apercepcగi) గest przedmiotem.

) We wszystkich sądach గestem tedy zawsze określającym podmiotem owego stosunku,
który stanowi treść sądu. Ale że Ja, który myślę, muszę zawsze uchoǳić za podmiot i za
coś, co można rozpatrywać nie tylko గako orzeczenie tkwiące w myśleniu, — గest to zdanie
apodyktyczne a nawet identyczne; nie znaczy ono గednak, że గa, గako przedmiot, గestem
istniejącym samo przez się jestestwem [ein ürࢲ mich selbst bestehendes Wesen] czyli substancją.
To drugie sięga barǳo daleko, wymaga więc danych [data], których w myśleniu wcale
nie odnaగduగę, wymaga (o ile rozważam czynnik myślący tylko గako taki) więceగ może,
niż kiedykolwiek w ogóle (w nim) odnaగdę.

) Że Ja apercepcగi, więc w każdym myśleniu, గest jednostkowością [ein Singular], któ-
ra nie może być rozwikłaną w wielość podmiotów, a zatem oznacza podmiot logicznie
poగedynczy, to గuż mieści się w poగęciu myślenia, గest więc zdaniem analitycznym; ale to
nie znaczy, że myślące Ja గest substancją pojedynczą, co by było zdaniem syntetycznym.
Poగęcie substancగi odnosi się zawsze do oglądów, które nie mogą być u mnie inne గeno
zmysłowe, więc leżą całkiem poza polem rozsądku i గego myśleniem, o którym tu przecież
właściwie się mówi, kiedy się powiada, że Ja w myśleniu గest poగedyncze. Byłoby nawet
ǳiwnym, gdyby to, co kiedy inǳieగ wymaga tyle zachodu, by w rzeczy, przedstawioneగ
przez ogląd, wyróżnić, co గest w nieగ substancగą, a గeszcze więceగ, czy by ta mogła być
też poగedynczą (గak przy częściach materii), — tutaగ danym mi zostało tak sobie wprost
w naగuboższym ze wszystkich wyobrażeń, గak gdyby przez గakieś obగawienie.

) Zdanie o tożsamości moగeగ własneగ wobec całeగ rozmaitości, గakieగ గestem świadom,
mieści się również w samychże poగęciach; గest więc zdaniem analitycznym; lecz ta tożsa-
mość podmiotu, którą mogę sobie uświadomić we wszystkich గego wyobrażeniach, nie
dotyczy గego oglądu, mocą którego dany గest గako przedmiot; a zatem nie może również
znaczyć tożsamości osoby, przez co się rozumie świadomość tożsamości własneగ swoగeగ
substancగi, గako myślącego గestestwa, wśród wszelkieగ koleగneగ zmiany stanów; bo ażeby
tego dowieść, nie wystarcza sama analiza zdania: గa myślę, lecz wymagane byłyby różne
sądy syntetyczne, opieraగące się na danym ogląǳie.

) Wyróżniam własne swe istnienie, గako గestestwa myślącego, od innych rzeczy po
zewnątrz mnie (do czego należy też moగe ciało); — i to także గest zdaniem analitycznym;
gdyż innymi rzeczami są te, które wystawiam sobie w myśli గako różne ode mnie. Ale
przez to zgoła గeszcze nie wiem, czy ta świadomość siebie samego byłaby możliwą bez
rzeczy po zewnątrz mnie i czybym mógł zatem istnieć గako గestestwo myślące tylko (nie
będąc człowiekiem).

A więc za pomocą rozbioru świadomości siebie samego w myśleniu w ogóle nie zdo-
było się nic a nic pod względem poznania mnie samego గako przedmiotu. Logiczny wy-
kład myślenia w ogóle uważany గest mylnie za metafizyczne określenie przedmiotu.

Wielkim, ba, గedynym nawet kamieniem obrazy co do całeగ krytyki naszeగ byłoby to,
gdyby istniała możliwość dowieǳenia a priori, że wszystkie గestestwa myślące są same
w sobie substancగami poగedynczymi, i గako takie zatem (co గest wynikiem z tegoż samego
dowodu) maగą osobowość za nieodłączną towarzyszkę i są świadome swego istnienia wy-
odrębnionego od wszelkieగ materii. Tym bowiem sposobem uczynilibyśmy przecie krok
గakiś poza świat zmysłowy, weszlibyśmy na pole noumenów, i nikt by nam nie mógł od-
mówić uprawnienia do rozszerzania się na nim coraz daleగ, do pobudowania się i obగęcia
w posiadanie tego, co by każdemu గego szczęśliwa gwiazda nadarzyła. Albowiem zdanie:
Każde myślące గestestwo, గako takie, గest substancగą poగedynczą — to zdanie syntetyczne
a priori; gdyż po pierwsze wybiega poza poగęcie, stanowiące గego podstawę i dodaగe sposób
istnienia do myślenia w ogóle, a po wtóre przyłącza do owego poగęcia orzeczenie (poగe-
dynczości), które w żadnym zgoła doświadczeniu nie może być dane. A zatem zdania
syntetyczne a priori nie tylko, గakeśmy utrzymywali, daగą się urobić i przyగąć w odniesie-

  Krytyka czystego rozumu 



niu do przedmiotów możliwego doświadczenia, owszem గako zasady możliwości samegoż
doświadczenia, lecz mogą także rozciągać się na rzeczy w ogóle i same na siebie; a taki
wynik położyłby koniec całeగ teగ krytyce i nakazałby pozostawić wszystko po staremu.
Atoli niebezpieczeństwo nie గest tu tak wielkie, గeżeli się bliżeగ sprawie przyగrzymy.

W postępowaniu psychologii rozumoweగ panuగe paralogizm, przedstawiony w na-
stępnym wniosku rozumowym:

Co nie może być pomyślanym inaczej tylko jako podmiot, nie istnieje też inaczej tylko jako
podmiot, jest więc substancją.

Atoli jestestwo myślące, rozważane jeno jako takie, nie może być pomyślane inaczej tylko
jako podmiot.

A więc istnieje ono tylko jako takie, tj. jako substancja.
W przesłance większeగ mówi się o గestestwie, które może być pomyślanym w całeగ

pełni, więc również i tak, గakby mogło zostać danym w ogląǳie. W przesłance mnieగszeగ
zaś గest mowa o nim o tyle గeno, o ile ono rozważa samo siebie గako podmiot, tylko
względnie do myślenia i గedni świadomości, nie zaś zarazem w odniesieniu do oglądu,
przez który danym zostaగe myśleniu గako przedmiot. A zatem wynik wyprowaǳono tu
per sophisma figurae dictionis [=przez zdradnik przekręconego znaczenia¹⁶⁵ słowa], więc za
pomocą wniosku fałszywego¹⁶⁶.

Że takie rozwiązanie sławnego dowodu w paralogizm గest zupełnie słuszne, to widać
wyraźnie, gdy kto teraz zechce zaగrzeć do ogólneగ uwagi przy systematycznym przedsta-
wieniu zasad i do rozǳiału o noumenach, gǳie się wykazało, że poగęcie గakieగś rzeczy,
która może istnieć dla siebie sameగ గako podmiot, nie zaś గako orzeczenie tylko, nie po-
ciąga గeszcze za sobą wcale przedmiotoweగ realności, tగ. że niepodobna wieǳieć, czy może
mu w ogóle przysługiwać గakiś przedmiot, gdyż nie dostrzega się możliwości takiego ro-
ǳaగu istnienia; że zatem nie daగe ono wręcz żadnego poznania. Jeżeli tedy pod nazwą
substancగi ma ono wskazywać na przedmiot, który może być dany; గeżeli ma stać się
poznaniem: to podstawą గego musi być trwały ogląd, గako nieuchronny warunek przed-
miotoweగ realności poగęcia, mianowicie to, przez co గedynie przedmiot zostaగe dany. Otóż
w naszym wewnętrznym ogląǳie nie mamy zgoła nic trwałego, gdyż Ja — to tylko świa-
domość mego myślenia; a zatem gdy pozostaniemy przy samym myśleniu, brak nam ko-
niecznego warunku, byśmy mogli poగęcie substancగi, tగ. dla siebie istnieగącego podmiotu
zastosować do siebie samych గako myślącego గestestwa, a związana z tym poగedynczość
substancగi zupełnie odpada wraz z przedmiotową realnością tego poగęcia i przemienia się
w logiczną tylko గakościową గedność samowieǳy w myśleniu w ogóle, bez względu na
to, czy podmiot గest złożony, czy nie.

Odparcie Mendelssohnowskiego dowodu trwałości duszy
Ten przenikliwy filozof¹⁶⁷ w zwykłym dowoǳie, który ma wykazać, że dusza (గeśli

przyznamy, iż గest poగedynczym గestestwem) nie może przestać istnieć wskutek poǳie-
lenia, rychło dostrzegł, brak dostateczneగ siły, by móc ubezpieczyć గeగ konieczne trwanie

¹⁶⁵zdradnik przekręconego znaczenia— sofizmat ten nazywa się po grecku σχήμα λέξεως. Trentowski nazwał go
„przeklecią” i dał taki łatwy do spamiętania przykład: „Kant nie był Arystotelesem; Arystoteles był filozofem;
Kant przeto nie był filozofem”. Tu przymiot (filozof ) zmieszano z rzeczą (osobą Arystotelesa) i popełniono
„zdradnik” (Myślini II, ). Jest to również odmiana mylnika, zwanego quaternio terminorum […]. [przypis
redakcyగny]

¹⁶⁶W przesłance większej mówi się o jestestwie, które może być pomyślanym w całej pełni, więc również i tak, jakby
mogło zostać danym w ogląǳie. W przesłance mniejszej zaś jest mowa o nim o tyle jeno, o ile ono rozważa samo
siebie jako podmiot (…) — w dwu przesłankach myślenie wzięto w zupełnie odmiennym znaczeniu: w przesłance
większeగ, గak ono rozciąga się na przedmiot w ogóle (zatem i tak గakby mogło zostać danym w ogląǳie);
a w przesłance mnieగszeగ tylko, గak się ono zachowuగe w odniesieniu do samowieǳy, przy czym tedy nie myśli
się o żadnym przedmiocie, lecz wyobrażonym zostaగe tylko odnoszenie się do Siebie, గako podmiotu (గako
forma myślenia). W pierwszeగ mówi się o rzeczach, które nie mogą być pomyślane inaczeగ tylko గako podmioty;
w drugieగ zaś nie o rzeczach, lecz o myśleniu (odrywaగącym się od wszelkiego przedmiotu), w którym Ja zawsze
służy za podmiot świadomości; stąd w wyniku nie może stać: nie mogę inaczeగ istnieć tylko గako podmiot; lecz
గeno: mogę w myśleniu o moగeగ egzystencగi użyć siebie tylko u podmiot sądu, a to గest zdaniem identycznym,
które po prostu nic a nic nie wypowiada o sposobie moగego istnienia. [przypis autorski]

¹⁶⁷Mendelssohn, Mojżesz (–) — surowo przestrzegaగący zasad moralno-religĳnych, lecz entuzగasta
swobody myślenia, prócz wielu innych pism, obrobił po swoగemu, w duchu nowożytnym dialog Platona: Fedon
i ogłosił go r.  w Berlinie pt. Phädon oder über die Unsterblichkeit der Seele. Książka ta stała się barǳo
popularną; na గęzyk polski przełożył గą J. Tugendhold: Fedon o nieśmiertelności duszy (Warsz. , II wyd.
). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



dalsze; można by bowiem przyగąć ustanie గeగ istnienia wskutek znikania. W swoim Fe-
donie starał się tedy tę znikomość, która byłaby prawǳiwym zniszczeniem, oddalić od
nieగ w ten sposób, że przedsięwziął udowodnić, iż గestestwo poగedyncze nie może wcale
przestać istnieć, ponieważ, gdy nie daగe się zgoła zmnieగszyć, a stąd koleగno tracić coś-
kolwiek ze swego istnienia, i tak z wolna w nic się przemienić (bo nie ma w sobie wcale
części, a więc i wielości także), więc pomięǳy గedną chwilą, w któreగ ono గest, a drugą,
w któreగ గuż go nie ma, niepodobna by żadnego znaleźć czasu, — co గest niemożliwe. —
Nie rozważył on atoli, że chociaż przyznamy duszy tę poగedynczą przyrodę, mianowicie, że
nie zawiera w sobie wcale rozmaitości obok siebie leżąceగ, a więc inie ma wcale wielkości
ekstensywneగ; to wszakże nie można odmówić గeగ, tak samo గak któremu bądź istnie-
niu, wielkości intensywneగ, tగ. గakiegoś stopnia realności co do wszystkich గeగ właǳ, oraz
w ogóle tego wszystkiego, co się na istnienie składa. Stopień ten może poprzez nieskoń-
czenie wiele drobnieగszych stopni zmnieగszać się i tym sposobem domniemana substancగa
(rzecz, któreగ trwałość skądinąd nie గest గuż ustalona), lubo nie przez poǳielenie, to przez
powolne ubywanie (remissio) గeగ sił (a zatem przez wyczerpanie się [Elanguescenz], గeżeli
mi wolno użyć tego wyrazu) może w nic się zamienić. Bo nawet świadomość ma zawsze
గakiś stopień, który może wciąż maleć¹⁶⁸, tak samo więc zdolność bycia świadomym sie-
bie i wszystkie też inne właǳe. — A więc trwałość duszy, గako przedmiotu గeno zmysłu
wewnętrznego, pozostaగe niedowieǳioną, a nawet dowieść się niemogącą, aczkolwiek గeగ
trwałość w życiu, gǳie గestestwo myślące (గako człowiek) గest dla siebie zarazem przed-
miotem zmysłów zewnętrznych, గasna గest sama przez się; lecz to bynaగmnieగ nie zadowala
psychologa rozumowego, który podeగmuగe się z samych గeno poగęć dowoǳić absolutneగ
trwałości duszy nawet poza życiem¹⁶⁹.

¹⁶⁸nawet świadomość ma zawsze jakiś stopień, który może wciąż maleć — గasność nie గest świadomością గakiegoś
wyobrażenia, గak powiadaగą logicy; pewien bowiem stopień świadomości, niewystarczaగący గednak do przypo-
mnienia czegoś sobie, musi się znaగdować nawet w niektórych ciemnych wyobrażeniach, gdyż bez wszelkieగ
świadomości nie robilibyśmy żadneగ różnicy w łączeniu ciemnych wyobrażeń, co przecież czynić zdołamy, maగąc
na uwaǳe cechy niektórych poగęć (గak np. poగęć o prawie i słuszności, albo గak muzyk, kiedy przy fantazగo-
waniu bierze wiele nut od razu). Wtedy wyobrażenie గest గasne, kiedy świadomość wystarcza do uświadomienia
różnicy గego od innych. Jeżeli to wystarcza do odróżnienia, lecz nie do świadomości różnicy, to wyobrażenie
trzeba by nazwać గeszcze ciemnym. A zatem గest nieskończenie wiele stopni świadomości aż do గeగ zniknięcia.
[przypis autorski]

¹⁶⁹trwałość duszy, jako przedmiotu jeno zmysłu wewnętrznego, pozostaje niedowieǳioną, a nawet dowieść się nie-
mogącą, aczkolwiek jej trwałość w życiu, gǳie jestestwo myślące (jako człowiek) jest dla siebie zarazem przedmiotem
zmysłów zewnętrznych, jasna jest sama przez się; lecz to bynajmniej nie zadowala psychologa rozumowego (…) —
Ci, którzy chcąc utorować drogę dla గakieగś noweగ możliwości, sąǳą, że dosyć గuż uczynili, chełpiąc się tym, iż
w ich założeniach nie można wykazać żadneగ sprzeczności (గakimi są wszyscy ci, co możliwość myślenia, któ-
rego przykład maగą tylko przy empirycznych oglądach w życiu luǳkim, mniemaగą dostrzegać nawet po గego
ustaniu), mogą być wprawieni w wielki kłopot innymi możliwościami, które ani o włos nie są zuchwalszymi.
Taką np. గest możliwość poǳielenia pojedynczej substancji na wiele substancగi, i na odwrót zespolenie (coalitio)
wielu w గedną poగedynczą. Bo chociaż poǳielność domaga się czegoś złożonego, lecz nie żąda przecież ko-
niecznie czegoś złożonego z substancగi, lecz tylko ze stopni (różnych uzdolnień) teగże sameగ substancగi. A గak
tedy można sobie pomyśleć, że wszystkie siły i właǳe duszy, nawet świadomość, znikły do połowy, tak గednak
iż substancగa wciąż గeszcze pozostaగe; podobnie można też bez sprzeczności wyobrażać sobie, że i ta wygasła
połowa przechowuగe się, lecz nie w duszy, tylko po zewnątrz nieగ; గeno że tu wszystko, co tylko గest w nieగ re-
alnym, więc ma stopień గakiś, a zatem గeగ istnienie, tak że nic nie brakuగe, zostało przepołowione; po zewnątrz
nieగ tedy wyłoniłaby się osobna substancగa. Wielość bowiem, która została poǳielona, była గuż przedtem, lecz
nie గako wielość substancగi, lecz każdeగ realności, గako ilostka istnienia w nieగ; a గedność substancగi była tylko
sposobem bytowania, który przez to poǳielenie został గeno przemieniony w wielość substancగi. Tak samo wiele
poగedynczych substancగi mogłoby znowu spłynąć w గedną, przy czym by nic nie zginęło, prócz tylko mnogości
subsystencగi, gdyż గedna zawarłaby w sobie stopień realności wszystkich poprzednich razem, i może by poగe-
dyncze substancగe, daగące nam zగawisko materii (zaiste nie przez mechaniczny czy chemiczny wpływ na siebie,
ale przez గakiś nam nieznany, którego tamten byłby tylko zగawiskiem), za pomocą takiego dynamicznego ǳie-
lenia dusz roǳicielskich, గako wielkości intensywnych, zdołały wytworzyć dusze ǳiecięce, gdy tymczasem tamte
naprawiałyby swóగ ubytek znowuż spłynięciem się z nowym materiałem tegoż samego roǳaగu. Daleki గestem
od przypisywania takim uroగeniom naగmnieగszeగ wartości lub ważności; a powyżeగ wyłożone zasady Analityki
dostatecznie zastrzegły, żeby z kategorii (గak np. substancగi) nie robić innego użytku prócz doświadczalnego.
Atoli గeśli racjonalista z sameగ właǳy myślenia, bez గakiego bądź trwałego oglądu, w którym by przedmiot
mógł być dany, ma dość śmiałości, by wytworzyć గestestwo istnieగące samo dla siebie, dlatego tylko, że గed-
ność apercepcగi w myśleniu nie pozwala mu na żadne obగaśnienie z czegoś złożonego, chociaż lepieగ by zrobił,
wyznaగąc, że nie potrafi obగaśnić możliwości przyrody myśląceగ: to dlaczegoż materialista, chociaż tak samo nie
może powołać się na doświadczenie dla poparcia swoich możliwości, nie miałby uprawnienia ku podobnemu
zuchwalstwu, w posługiwaniu się గego zasadą do wręcz przeciwnego użytku, zachowuగąc గeగ formalną గedność?
[przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Otóż గeżeli powyższe nasze zdania, గako ważne dla wszystkich గestestw myślących,
weźmiemy tak, గak one wzięte być muszą w psychologii rozumoweగ గako systemie, tగ.
w syntetycznej łączności, i o kategorii stosunku wraz z twierǳeniem: wszystkie గestestwa
myślące są, గako takie, substancగami, cofaగąc się przeగǳiemy cały ich szereg, aż się zamknie
koło: to w końcu spotkamy się z ich egzystencగą, któreగ w tym systemacie, niezależnie
od rzeczy zewnętrznych, nie tylko są świadome, lecz గą nawet (co do trwałości, będąceగ
w sposób konieczny cechą substancగi) mogą same z siebie określić. Ale stąd wynika, że
w tym właśnie racగonalistycznym systemacie idealizm గest nieunikniony, przynaగmnieగ
problematyczny, i గeżeli istnienie rzeczy zewnętrznych nie గest wcale wymagane do okre-
ślenia naszego własnego w czasie, to całkiem też na próżno przyగmuగe się tamto, nie
mogąc nigdy dać na nie dowodu.

Jeżeli byśmy natomiast trzymali się postępowania analitycznego, gǳie owo: Ja myślę,
będąc zdaniem, zamykaగącym గuż w sobie istnienie, tkwi గako dane, maగąc tedy sposobo-
wość [Modalität] za podstawę, i గeżelibyśmy గe rozczłonkowali, by poznać treść గego, czy
i గak mianowicie to Ja przez nie గedynie określa swe istnienie w przestrzeni lub czasie; to
by twierǳenia rozumoweగ nauki o duszy rozpoczynały się nie od poగęcia గestestwa my-
ślącego w ogóle, lecz od గakieగś rzeczywistości, a ze sposobu, w గaki ta zostaగe pomyślaną,
po odǳieleniu wszystkiego, co గest przy tym empirycznym, wywnioskowałoby się to, co
przysługuగe గestestwu myślącemu w ogóle, గak widać z następnego wykazu:

. Ja myślę,
. గako podmiot,
. గako podmiot pojedynczy,
. గako podmiot identyczny, w każdym stanie mego myślenia.

Ponieważ tutaగ w drugim zdaniu nie określono, czy గa mogę istnieć i zostać pomy-
ślanym tylko గako podmiot, a nie i గako orzeczenie także గakiegoś innego; więc poగęcie
podmiotu wzięto tu tylko logicznie; i pozostaగe nieuwydatnionym, czy przezeń ma się ro-
zumieć substancగę czy też nie. W trzecim గednak zdaniu bezwzględna గedność apercepcగi,
poగedyncze Ja, w wyobrażeniu, do którego się odnosi wszelkie łączenie lub odǳielanie,
na గakim polega myślenie, staగe się ważną sama dla siebie, గakkolwiek nic nie orzekłem
o właściwości czyli subsystencగi podmiotu. apercepcగa గest czymś realnym a గeగ గedność
గuż się mieści w గeగ możliwości. W przestrzeni zaś nie ma nic realnego, co by było po-
గedynczym, gdyż punkty (tworzące గedyną rzecz poగedynczą w przestrzeni) są to tylko
granice, ale same nie są czymś, co గako część służy do wytworzenia przestrzeni. Stąd
tedy wypływa niemożność wyగaśnienia moగeగ właściwości, గako myślącego గeno podmio-
tu, z podstaw materializmu. Ale ponieważ moగe istnienie rozważane గest w pierwszym
zdaniu గako dane, gdy nie powiada się: każde myślące గestestwo istnieగe (co by orzekało
zarazem bezwzględną konieczność, a więc za dużo o nich wypowiadało), lecz tylko: ja
istnieję myśląc: గest więc empirycznym i zawiera w sobie możność określenia moగeగ eg-
zystencగi గedynie co do moich wyobrażeń w czasie. Ale ponieważ znowu potrzebuగę ku
temu naగprzód czegoś trwałego, czego, o ile sam siebie myślę, wewnętrzny ogląd wcale
mi nie daగe; więc z teగ poగedynczeగ samowieǳy niepodobna określić roǳaగu bytowania
mego, czy istnieగę గako substancగa, czy గako przypadłość. A więc, గeśli materializm nie
nadaగe się గako sposób wyగaśnienia egzystencగi moగeగ, to i spirytualizm również nie wy-
starcza w teగ mierze, a wynikiem tego గest, że my żadnym zgoła sposobem nie zdołamy
nic a nic poznać co do właściwości duszy naszeగ, o ile iǳie o możliwość గeగ odrębnego
istnienia w ogóle.

Bo też గakże można było wyగść poza doświadczenie (nasz byt w życiu) za pomocą
గedni świadomości, którą przecie sami stąd tylko znamy, że గeగ nieoǳownie potrzebuగe-
my do możliwości doświadczenia, — ba, nawet poznanie nasze rozciągnąć na przyrodę
wszystkich గestestw myślących w ogóle, za pomocą empirycznego, lecz co do wszelakiego
roǳaగu oglądów nieokreślonego zdania: Ja myślę?

Nie ma więc wcale psychologii rozumoweగ గako wykładu nauki [als Doctrin], która
by nam dostarczała గakiegoś dopełnienia do poznania samych siebie, lecz గest tylko గa-
ko nauka karności [als Disciplin], stawiaగąca rozumowi spekulatywnemu nieprzekraczalne
na tym polu granice, z గedneగ strony, ażeby się nie rzucać na łono bezdusznego mate-
rializmu, z drugieగ zaś — nie ginąć po marzycielsku w bezpodstawnym dla nas w życiu

  Krytyka czystego rozumu 



spirytualizmie. Przypomina nam ona raczeగ, żebyśmy to wzbranianie się rozumu nasze-
go do dawania wścibskim, poza to życie sięgaగącym pytaniom zaspokaగaగąceగ odpowieǳi,
uznali za daną przezeń wskazówkę, iż należy nasze poznanie siebie od bezowocneగ wybu-
గałeగ spekulacగi zwrócić ku owocnemu praktycznemu zastosowaniu, które, chociaż wciąż
się kieruగe ku przedmiotowi doświadczenia, naczelne przecież zasady swoగe bierze skądś
wyżeగ, i tak określa postępowanie, గakby przeznaczenie nasze sięgało nieskończenie poza
kresy doświadczenia, a więc i poza to życie.

Z tego wszystkiego widać, że tylko złe zrozumienie rzeczy dało początek psychologii
rozumoweగ. Jedność świadomości, będąca podstawą kategorii, bierze się tutaగ za ogląd
podmiotu గako przedmiotu, i stosuగe się do niego kategorie substancగi. Ależ ona గest tylko
గednością w myśleniu, przez które żaden przedmiot nie zostaగe dany, do którego zatem
kategoria substancగi, każąca zawsze domyślać się danego oglądu, nie może być zastosowana,
więc i ten podmiot nie może być wcale poznany. Podmiot kategorii przez to, że on గe
myśli, nie może otrzymać poగęcia o samym sobie, గako o przedmiocie kategorii, gdyż aby
te pomyśleć, musi on za podstawę wziąć swoగą czystą samowieǳę, którą właśnie wyగaśnić
się miało. Podobnież podmiot, w którym wyobrażenie czasu ma pierwotnie swą podstawę,
nie może swego własnego istnienia przez to określić; a గeżeli to być nie może, więc i tamto
także గako określenie siebie samego (గako myślącego గestestwa w ogóle) nie może być
dokonanym przez kategorie¹⁷⁰.

I tak tedy szukane poza granicami możliwego doświadczenia a do naగwyższeగ sprawy
luǳkości należące poznawanie przemienia się, o ile miało się గe zawǳięczać filozofii spe-
kulatywneగ, w omamioną naǳieగę. A przecież surowość krytyki, udowadniaగąc zarazem
niemożliwość ustalenia czegoś dogmatycznie o przedmiocie doświadczenia poza granicą
doświadczalną, oddaగe w teగ sprawie niepowszednią usługę rozumowi, bo go tym sposo-
bem ubezpiecza przeciwko wszelkim możliwym twierǳeniom w odwrotnym kierunku,
czego nie można dokonać inaczeగ, గak tylko albo dowoǳąc swego zdania apodyktycznie,
albo też, gdy się to nie uda, odnaగduగąc źródła teగ niemożności, które, గeśli się mieszczą
w nieuchronnych ograniczeniach rozumu naszego, muszą każdego przeciwnika skłonić
do poddania się temuż samemu prawu wyrzeczenia się wszelkich uroszczeń do twierǳe-
nia dogmatycznego.

Jednakże nic a nic się przez to nie traci na uprawnieniu, a nawet konieczności przyగęcia
życia przyszłego według zasad złączonego ze spekulatywnym praktycznego użytkowania
z rozumu; bo sam గeno spekulatywny dowód i bez tego nigdy nie mógł mieć naగmnieగ-
szego wpływu na pospolity rozum luǳki. Sieǳi on tak na końcu włosa, że nawet szkoła
dopóty గeno może go na nim utrzymać, dopóki każe mu się nieustannie kręcić w kółko గak
yǳe; tak że we własnych గeగ oczach nie daగe on గakieగś trwałeగ podwaliny, na któreగ by coś
zbudować było można. Dowody zaś, przydatne dla świata, zatrzymuగą przy tym wszystkie
swą nienaruszoną wartość, owszem przez usunięcie owych dogmatycznych uroszczeń zy-

¹⁷⁰Podobnież podmiot, w którym wyobrażenie czasu ma pierwotnie swą podstawę (…) — owo: Ja myślę, గest, గak
się గuż powieǳiało, zdaniem empirycznym i zawiera w sobie zdanie: Ja istnieగę. Nie mogę గednak powieǳieć:
Wszystko, co myśli, istnieగe, gdyż wtedy przymiot myślenia uczyniłby wszystkie గestestwa, co go posiadaగą, గe-
stestwami koniecznymi. Stąd też moగe istnienie nie może być uważane za wynik ze zdania: Ja myślę, గak sąǳił
Kartezగusz (gdyż w takim razie musiałaby poprzeǳać przesłanka większa: wszystko, co myśli, istnieగe), lecz గest
z nim identyczne. Wyraża ono nieokreślony empiryczny ogląd, tగ. spostrzeganie (więc dowoǳi, że wrażenie,
należące przecie do zmysłowości, గest podstawą tego sądu bytowego [Zdanie bytowe, sąd bytowy (Existentialsatz)
గest to taki sąd, w którym łącznik staగe się sam orzeczeniem, stwierǳa zatem istnienie, byt podmiotu. Głośnym
w starożytności było zdanie Eleatów: ἔστι τὸ είναι (=గest byt). Sądy bytowe nazywaగą się też w logice: bezwarun-
kowymi, bezwzględnymi, tetycznymi, bo w nich podmiot ma tak rozległy zakres znaczenia, iż uwarunkowanie
గego orzeczenia znika zupełnie. Przeciw nadużyciu tych sądów bytowych dla dowoǳenia egzystencగi rzeczy
z samych గeno poగęć, występuగe Kant szczególnieగ mówiąc o Ideale czystego rozumu (rozǳ. ) […]; przyp.
tłum.]), iǳie గednak przed doświadczeniem, maగącym określić przedmiot spostrzegania za pomocą kategorii
ze względu na czas; a istnienie గeszcze tu nie గest wcale kategorią, gdyż ta nie odnosi się do przedmiotu danego
w sposób nieokreślony, lecz tylko do takiego, o którym ma się గakieś poగęcie, i o którym chcemy wieǳieć, czy
też on poza poగęciem istnieగe czy nie. Spostrzeżenie nieokreślone znaczy tu tylko coś realnego, które zostało
dane i to గedynie dla myślenia w ogóle, więc nie గako zగawisko, ani też గako rzecz sama w sobie (noumenon),
lecz గako coś, co rzeczywiście istnieగe i w zdaniu: Ja myślę, zostaగe oznaczone గako takie. Bo trzeba zauważyć, że
గeśli zdanie: Ja myślę, nazwałem zdaniem empirycznym, to nie chcę powieǳieć przez to, że w zdaniu tym Ja
గest wyobrażeniem empirycznym; owszem గest ono czysto umysłowym, gdyż należy do myślenia w ogóle. Atoli
bez గakiego bądź empirycznego wyobrażenia, daగącego tworzywo dla myślenia, nie nastąpiłaby czynność: Ja
myślę, a czynnik empiryczny గest గeno warunkiem zastosowania czyli użycia czysteగ właǳy umysłoweగ. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



skuగą na గasności i niewyszukanym przeświadczeniu, odprawiaగąc rozum do właściweగ mu
ǳieǳiny, mianowicie do porządku celów, będącego też porządkiem przyrody; a rozum
wówczas గako właǳa zarazem praktyczna sam w sobie, nie będąc skrępowany warunkami
przyrody, uprawniony గest do rozszerzenia porządku celów a z nim i naszeగ własneగ eg-
zystencగi poza granice doświadczenia i życia. Sąǳąc według analogii z przyrodą గestestw
żyగących na tym świecie, o których rozum koniecznie గako zasadę przyగąć musi, że w nich
niepodobna znaleźć żadnego narządu, żadneగ właǳy, żadnego popędu, słowem nic zbęd-
nego lub niezastosowanego do użytku, więc nic niecelowego, lecz wszystko dokładnie
dostroగone do swego przeznaczenia w życiu, — człowiek, który sam గeden tylko może
przecie w sobie zawierać ostateczny cel tego wszystkiego, musiałby być గedynym stwo-
rzeniem, stanowiącym w teగ mierze wyగątek. Jego bowiem uzdolnienia przyroǳone, nie
tylko co do talentów i popędów ku ich wykonywaniu, lecz przede wszystkim moralne
w nim prawo wybiegaగą tak daleko poza wszelki pożytek i korzyść, గaką by mógł z nich
wyciągnąć w tym życiu, że owo ostatnie [prawo moralne] uczy cenić ponad wszystko sa-
mą గeno świadomość uczciwości usposobienia, pomimo braku wszelkich korzyści, nawet
chociażby bez cienia sławy pozgonneగ; i człowiek czuగe się wewnętrznie do tego powoła-
nym, by postępowaniem swoim na tym świecie, wyrzekaగąc się wielu korzyści, wyrobić
się na obywatela godnego żyć na innym świecie, గaki ma w idei. Ten potężny, nigdy ode-
przeć się nie daగący argument, w towarzystwie nieustannie zwiększaగącego się poznania
celowości we wszystkim, co przed sobą wiǳimy, i wglądania w niezmierzoność stworze-
nia, a więc i uświadomienia pewneగ nieograniczoności w możliwym rozszerzeniu wieǳy
naszeగ, wraz z odpowiednim temu popędem, — pozostanie nam zawsze, chociaż musimy
wyznać, że koniecznego trwania egzystencగi naszeగ nie zdołamy wymiarkować z samego
గeno teoretycznego poznania siebie samych.

Zamknięcie rozbioru paralogizmu psychologicznego
Złuda dialektyczna w psychologii rozumoweగ polega na zmieszaniu idei rozumu (czy-

steగ umysłowości) z nieokreślonym w całeగ pełni poగęciem myślącego గestestwa w ogóle.
Myślę samego siebie dla గakiegoś możliwego doświadczenia, wcale గeszcze nie maగąc na
wzglęǳie గakiego bądź rzeczywistego doświadczenia, i wnioskuగę stąd, że będę mógł być
świadomym swego istnienia także poza doświadczeniem i గego empirycznymi warun-
kami. A zatem mieszam możliwą abstrakcję moగego empirycznie określonego istnienia
z rzekomą świadomością గakiegoś oderwanie [odrębnie] możliwego istnienia moగeగ my-
śląceగ గaźni, i mniemam, że czynnik substancగalny we mnie poznaగę గako podmiot trans-
cendentalny, kiedy mam w myślach tylko గedność świadomości, stanowiącą podstawę
wszelkiego określenia, గako gołeగ formy poznania.

Zagadnienie obగaśnienia związku duszy z ciałem nie należy właściwie do teగ psycho-
logii, o któreగ tu mówimy, gdyż ona zamierza sobie udowodnić osobowość duszy nawet
poza granicą owego obcowania (po śmierci), a więc గest we właściwym rozumieniu trans-
cendentną. chociaż się zaగmuగe przedmiotem doświadczenia, lecz o tyle గeno, o ile przesta-
గe być przedmiotem doświadczenia. Jednakże i na to można dać dostateczną odpowiedź
według naszego zapatrywania. Trudność, zagadnieniem tym wywołana, polega, గak wia-
domo, na przyగęteగ z góry nieగednorodności przedmiotu zmysłu wewnętrznego (duszy)
z przedmiotami zmysłów zewnętrznych, gdyż tamtemu tylko czas, a tym i przestrzeń tak-
że przynależy గako formalny warunek ich oglądu. Jeżeli గednak zważymy, że przedmioty
obu roǳaగów nie różnią się w tym od siebie wewnętrznie, lecz tylko o tyle, o ile గedno
drugiemu zewnętrznie się zjawia, że więc to, co గest podstawą zగawiska materii, గako rzecz
sama w sobie, może też nie koniecznie గest tak nieగednorodne; to trudność owa znika,
a pozostaగe ta tylko, గakim sposobem w ogóle możliwym గest obcowanie [wspólność]
substancyగ; a rozwiązanie teగ trudności leży całkiem poza polem psychologii, a nawet, గak
to czytelnik łatwo osąǳi po tym, co się powieǳiało w Analityce o siłach zasadniczych
i włazach, bez żadneగ wątpliwości poza polem wszelkiego poznania luǳkiego.

Uwaga ogólna dotycząca przeగścia od psychologii rozumoweగ do kosmologii
Zdanie: Ja myślę, albo: Ja istnieగę myśląc, గest zdaniem empirycznym. A takiemu

zdaniu służy za podstawę ogląd empiryczny, więc i pomyślany przedmiot గako zగawisko;
a tak wydaగe się, గakoby według teorii naszeగ dusza całkowicie, nawet w myśleniu, prze-

  Krytyka czystego rozumu 



mieniała się w zగawisko, i గakoby tym sposobem nawet świadomość nasza, గako złuda
tylko, obracała się istotnie w niwecz.

Myślenie, wzięte samo przez się, గest tylko czynnością logiczną, więc గedynie samo-
rzutnością łączenia rozmaitości możliwego గeno oglądu, i nie wystawia bynaగmnieగ pod-
miotu świadomości za zగawisko, wprost dlatego, że wcale nie ma na wzglęǳie roǳaగu
oglądu, czy ten గest zmysłowy, czy umysłowy. Przez to nie wyobrażam sobie samego sie-
bie, ani గakim గestem, ani గakim się dla siebie zగawiam, lecz myślę siebie tylko గak każdy
przedmiot w ogóle, kiedy nie zważam na roǳaగ గego oglądu. Jeżeli tu wyobrażam siebie
గako podmiot myśli, lub też గako powód [Grund] myślenia, to te sposoby wyobrażania nie
znaczą bynaగmnieగ kategorii substancగi lub przyczyny, gdyż te są owymi czynnościami
myślenia (sąǳenia), zastosowanymi గuż do naszego zmysłowego oglądu, które by zaiste
były wymagane, gdybym chciał poznawać siebie. Otóż గa chcę zostać świadomym siebie
tylko గako myślącego; గak moగa własna గaźń గest dana w ogląǳie, to odkładam na bok,
a wówczas mogłaby ona być dla mnie, który myślę, lecz nie o ile myślę, zగawiskiem tyl-
ko; w świadomości moగeగ గaźni przy samym గeno myśleniu గestem samymże jestestwem, od
którego mi wszakże przez to nic గeszcze nie zostaగe danym do myślenia.

Zdanie zaś: Ja myślę, o ile powiada toż samo, co: Ja istnieję myśląc, nie గest గuż tylko
czynnością logiczną, lecz określa podmiot (będący tedy równocześnie przedmiotem) pod
względem istnienia i nie może się ukazać bez zmysłu wewnętrznego, którego ogląd do-
starcza nam zawsze przedmiotu nie గako rzeczy sameగ w sobie, lecz tylko గako zగawiska.
W nim tedy mieści się గuż nie tylko goła samorzutność myślenia, lecz także bierna wraż-
liwość oglądania; tగ. myślenie o mnie samym zastosowanym zostało do empirycznego
oglądu podmiotu tegoż samego. W tym tedy ogląǳie musiałaby myśląca గaźń szukać wa-
runków stosowania swych logicznych czynności do kategorii substancగi, przyczyny itd.,
ażeby się గako przedmiot sam w sobie nie tylko oznaczyć za pomocą Ja, lecz także określić
roǳaగ swego istnienia, tగ. uznać siebie za noumenon; to గednak గest niemożliwe, gdyż we-
wnętrzny empiryczny ogląd గest zmysłowy i nie dostarcza nic innego prócz danych [data]
zగawiska, które przedmiotowi czysteగ świadomości nie może uǳielić żadneగ wieǳy o గego
odrębnym istnieniu, lecz tylko być pomocą dla doświadczenia.

Przypuściwszy atoli, że znaగǳie się kiedyś, nie w doświadczeniu, lecz w pewnych
(nie logicznych గeno prawidłach, lecz) a priori ustalonych, naszego istnienia dotyczących
prawach czystego użytkowania z rozumu, powód do uznania siebie całkiem a priori za
prawodawców ze względu na własne istnienie nasze, samo to istnienie nawet określa-
గących; — to by się odkryło przez to taką samorzutność, która by naszą rzeczywistość
określić zdołała, nie potrzebuగąc ku temu warunków oglądu empirycznego; i tu byśmy
się przeświadczyli, że w świadomości istnienia naszego zawiera się a priori coś, co może
posłużyć do określenia naszeగ zmysłowo tylko wciąż daగąceగ się określić egzystencగi, także
w odniesieniu do świata myślnego (zaiste pomyślanego గeno), a to ze względu na pewną
właǳę wewnętrzną.

Ale to żadną miarą w niczym a w niczym nie popchnęłoby daleగ wszelkich prób w psy-
chologii rozumoweగ. Owa bowiem cudna właǳa, którą mi obగawia dopiero świadomość
ducha moralnego, da mi wprawǳie zasadę określenia moగeగ egzystencగi, i to czysto umy-
słową; ale z గakimi orzeczeniami? Nie innymi wcale, tylko takimi, గakie muszą mi być
dane w ogląǳie zmysłowym. I tak dostałbym się znowuż tam, gǳie byłem w psychologii
rozumoweగ; mianowicie potrzebowałbym nieoǳownie oglądów zmysłowych, by moim
poగęciom rozsądkowym, substancగi, przyczynie itd., mocą których గedynie mogę mieć
poznanie siebie samego, zapewnić znaczenie; a te oglądy nigdy nie zdołaగą mię wynieść
poza pole doświadczenia. Jednakże byłbym przecie uprawniony poగęcia te ze względu na
użyte praktyczny, zwrócony snadź zawsze na przedmioty doświadczenia, rozciągnąć zgod-
nie z analogicznym znaczeniem w użytku teoretycznym, na wolność i గeగ podmiot, rozu-
mieగąc przez to logiczne గedynie czynności podmiotu i orzeczenia, powodu i następstwa,
stosownie do których ǳiałania czyli skutki według swych praw tak określone zostaగą,
że mogą być zarazem wyగaśnione prawami przyroǳonymi, zawsze zgodnie z kategoriami
substancగi i przyczyny, aczkolwiek wypływaగą z całkiem inneగ zasady naczelneగ. Musiało
się to powieǳieć గeno dla zapobieżenia złemu zrozumieniu, na గakie łatwo się wystawia
nauka o naszym oglądaniu siebie samych, గako zగawiska. W dalszym ciągu nastręczy się
sposobność zrobienia stąd użytku.

  Krytyka czystego rozumu 



 జ   -ఝ .   
We wstępie do teగ części ǳieła naszego wykazaliśmy, że wszelka złuda transcendental-
na czystego rozumu polega na wnioskach dialektycznych, których wzorzec daగe do rąk
logika w trzech formalnych roǳaగach wniosków rozumowych w ogóle, tak గak kate-
gorie znaగduగą swóగ logiczny wzorzec w czterech funkcగach sądów wszelakich. Pierwszy
roǳaj tych rozumkuగących wniosków dotyczył bezwarunkoweగ గedności warunków pod-
miotowych co do wszelkich wyobrażeń w ogóle (podmiotu czyli duszy), odpowiadaగąc
wnioskom rozumowym stanowczym, których przesłanka większa, గako zasada naczelna,
wypowiada odnoszenie się గakiegoś orzeczenia do గakiegoś podmiotu. Drugi roǳaj dowo-
ǳenia dialektycznego, według analogii z wnioskami rozumowymi hipotetycznymi, treścią
swą uczyni tedy bezwarunkową గedność warunków przedmiotowych w zగawisku; tak గak
trzeci roǳaగ, który ukaże się w następnym odǳiale, ma za temat bezwarunkową గedność
warunków przedmiotowych możliwości przedmiotów w ogóle.

ǲiwna atoli, że paralogizm transcendentalny wywołał złudę గednostronną tylko co
do idei o podmiocie myślenia naszego, a dla podtrzymania twierǳenia odwrotnego nie
daగe się z poగęć rozumowych wywieźć pozór by-naగmnieగszy. Wyższość గest tu całkowicie
po stronie pneumatyzmu, choć on nie może się zaprzeć wady ǳieǳiczneగ, że pomimo
wszelkich przyగaznych sobie pozorów w ognioweగ próbie krytyki po prostu w parę się
rozwiewa.

Całkiem inaczeగ się ǳieగe, gdy zastosuగemy rozum do przedmiotowej syntezy zjawisk,
gǳie zamyśla on wprawǳie swoగą zasadę bezwarunkoweగ గedności z łuǳącymi pozorami
uczynić ważną, lecz niebawem w takie się plącze sprzeczności, że musi od swych żądań
w zakresie kosmologicznym odstąpić.

Tu mianowicie ukazuగe się nowe zగawisko rozumu luǳkiego: oto całkiem naturalna
antytetyka, co do któreగ nikt nie potrzebuగe szperać, sztucznych szukaగąc kruczków, lecz
w którą rozum popada sam przez się i to nieuchronnie, i przez to zabezpieczonym wpraw-
ǳie zostaగe od drzemki uroగonego przeświadczenia, wywoływaneగ złudą గednostronną
tylko, ale zarazem bierze go pokusa albo oddania się sceptyczneగ beznaǳieగności, lub też
chwycenia się uporu dogmatycznego, sztywno opieraగąc głowę o pewne twierǳenia i ani
posłuchu uǳielaగąc, ani sprawiedliwości oddaగąc dowoǳeniom strony przeciwneగ. Jedno
i drugie గest śmiercią zdroweగ filozofii; chociaż tamto mogłoby się bądź co bądź nazwać
గeszcze eutanazją [=szczęśliwym, łagodnym zgonem] czystego rozumu.

Zanim uwidocznimy sceny rozterki i spustoszeń, గakie powoduగe ten spór praw (anty-
nomia)¹⁷¹ czystego rozumu, przedstawimy niektóre roztrząsania, mogące obగaśnić i uspra-
wiedliwić metodę, గaką się posługuగemy w obrobieniu przedmiotu naszego. Wszystkie
idee transcendentalne, o ile dotyczą bezwzględneగ całkowitości syntezy zగawisk, nazywam
pojęciami o świecie [Weltbegriffe], częścią z powodu teగ właśnie bezwarunkoweగ całkowi-
tości, na któreగ polega także poగęcie całości świata, będące również ideą tylko, częścią
dlatego, że się one rozciągaగą గedynie na syntezę zగawisk, a więc na empiryczną, gdy prze-
ciwnie bezwzględna całkowitość w syntezie uwarunkowania wszystkich możliwych rzeczy
w ogóle, wywoła ideał czystego rozumu, całkiem różny od poగęcia o świecie, chociaż się
do niego odnosi. Stąd, గak paralogizmy czystego rozumu założyły grunt pod psychologię
dialektyczną; tak antynomia czystego rozumu postawi przed oczy transcendentalne za-
sady domniemaneగ czysteగ (rozumoweగ) kosmologii, nie po to, ażeby గą uznać za ważną
i sobie przyswoić, lecz, గak to zapowiada nazwa sporu rozumu, by గą గako ideę, nie daగącą
się pogoǳić ze zగawiskami, wystawić w గeగ oślepiaగąceగ, lecz fałszyweగ złuǳie.
   ఝ .  
Otóż ażeby te idee móc wymienić według గakieగś zasady ze ścisłością systematyczną, mu-
simy zauważyć najprzód, że z rozsądku tylko mogą wyłaniać się czyste i transcendentalne

¹⁷¹antynomia (z gr. ἀντί: przeciw, νόμος: prawo) — znaczy dosłownie wewnętrzna sprzeczność prawa samego
z sobą, tak że dwie strony sobie przeciwne mogą గe na swoగą korzyść tłumaczyć. Ten odcień znaczenia prawnego
zachowuగe Kant w całym wykłaǳie Antynomii. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



poగęcia, że rozum właściwie nie płoǳi żadnego zgoła poగęcia, గeno wciąż oswobaǳa po-
jęcie rozsądkowe od nieuniknionych ograniczeń możliwego doświadczenia, i usiłuగe go
zatem rozszerzyć poza granice empirii, lecz i w powiązaniu z nią. Dokonywa tego, do-
magaగąc się dla గakiegoś danego czynnika uwarunkowanego bezwzględneగ całkowitości
po stronie warunków (pod którymi rozsądek poddaగe syntetyczneగ గedni wszystkie zగawi-
ska) i czyniąc przez to kategorię ideą transcendentalną, aby nadać bezwzględną zupełność
syntezie empiryczneగ przeciągnięciem గeగ aż do czynnika bezwarunkowego (którego ni-
gdy nie napotyka się w doświadczeniu, lecz tylko w idei). Rozum domaga się tego na
teగ zasaǳie: jeżeli dany jest czynnik uwarunkowany, to dana jest także cała suma warun-
ków, a więc czynnik wprost bezwarunkowy, przez który tamten గedynie stawał się możliwy.
A więc idee transcendentalne będą naగprzód właściwie kategoriami, tylko rozszerzonymi
do bezwarunkowości, i można గe bęǳie ułożyć w wykaz, według rubryk kategorii upo-
rządkowany. Po wtóre, nie wszystkie atoli kategorie nadaǳą się ku temu, lecz te గeno,
w których synteza tworzy szereg i to szereg wzaగem sobie podporządkowanych (nie spół-
rzędnych) warunków czynnika uwarunkowanego. Bezwzględneగ całkowitości domaga się
rozum o tyle గedynie, o ile ona dotyczy wstępuగącego szeregu warunków danego czyn-
nika uwarunkowanego, a więc nie wtedy, gdy గest mowa o zstępuగąceగ linii następstw,
ani też o zbiorowisku [Aggreqat] spółrzędnych warunków do tych następstw. Bo warunki
ze względu na dany czynnik uwarunkowany są గuż z góry przyగęte i wraz z nim trzeba
గe uważać za dane; gdy tymczasem, ponieważ następstwa nie umożliwiaగą swoich wa-
runków, lecz owszem każą się ich domyślać, można się w przechoǳeniu do następstw
(czyli w zstępowaniu od danego warunku do czynnika uwarunkowanego) nie troszczyć,
czy szereg się kończy lub nie; a w ogóle pytanie co do ich całkowitości nie గest zgoła
założeniem rozumu. I tak czas całkiem upłyniony aż do daneగ chwili గawi się nam w myśli
గako dany (chociaż nie potrafimy go określić). Ale co się tyczy przyszłego, ponieważ nie
stanowi warunku dostania się do teraźnieగszości, więc గest dla poగmowania teగże, zupełnie
oboగętny, cokolwiek zechcemy utrzymywać o tym czasie, czy ma kiedyś ustać czy też biec
w nieskończoność. Niech bęǳie szereg m, n, o, gǳie n dano nam గako uwarunkowane
względem m, lecz zarazem గako warunek względem o; niech szereg iǳie w górę od uwa-
runkowanego n do m (l, k, i itd. ), oraz w dół od warunku n do uwarunkowanego o (p, q,
r itd.); to muszę pierwszy szereg przyగąć, aby uważać n za dane, a n według rozumu (cał-
kowitości warunków) możliwym గest tylko za pośrednictwem owego szeregu; గego atoli
możliwość nie polega na szeregu następnym: o, p, q, r, który zatem może być uważany
nie za dany, lecz tylko za dabilis [=mogący być danym].

Syntezę szeregu po stronie warunków, więc od tego, co గest naగbliższy danego zగawi-
ska, do coraz dalszych warunków, nazwę cofającą się [odwrotową, regressive]; tę zaś, która
na stronie czynnika uwarunkowanego iǳie od naగbliższego następstwa do coraz dalszych,
postępującą [postępową, progressive] syntezą. Pierwsza wchoǳi in antecedentia [=w rzeczy
poprzeǳaగące], druga — in consequentia [=w rzeczy wynikaగące]. Kosmologiczne tedy
idee zaగmuగą się całkowitością syntezy odwrotoweగ i wchoǳą in antecedentia, nie zaś in
consequentia. Jeżeli ǳieగe się to drugie, to గest dowolnym i nie koniecznym zagadnie-
niem czystego rozumu, gdyż do zupełnego poగmowania tego, co గest dane w zగawisku,
potrzebuగemy zaiste powodów, lecz nie następstw.

Chcąc zaś według wykazu kategorii sporząǳić wykaz idei, weźmiemy naగpierw dwie
pierwotne ilostki (quanta) wszelkiego naszego oglądu, czas i przestrzeń. Czas గest sam
w sobie szeregiem (i formalnym warunkiem wszelkich szeregów), a stąd należy w nim
wyróżnić a priori, ze względu na గakąś daną teraźnieగszość, antecedentia గako warunki
(przeszłość) i consequentia (przyszłość). A zatem idea transcendentalna bezwzględneగ cał-
kowitości szeregu warunków co do danego czynnika uwarunkowanego rozciąga się tylko
na cały czas miniony. Według idei rozumu cały ubiegły czas, warunek daneగ chwili, po-
myślanym zostaగe koniecznie గako dany. A co się tyczy przestrzeni, to nie ma w nieగ sameగ
w sobie żadneగ różnicy mięǳy postępem i odwrotem, gdyż tworzy ona zbiorowisko [Ag-
gregat], lecz nie szereg; గeగ bowiem części wszystkie są równocześnie. Chwilę obecną ze
względu na czas ubiegły uważać tylko mogłem za uwarunkowaną, lecz nigdy za waru-
nek, gdyż ta chwila wyłania się dopiero wskutek upłynionego czasu (a raczeగ wskutek
przepływania czasu poprzeǳaగącego). Ale ponieważ części przestrzeni nie są sobie pod-
porządkowane, lecz spółrzędne, więc గedna część nie గest tu warunkiem możliwości części

  Krytyka czystego rozumu 



drugieగ, i nie wytwarza, గak czas, sama w sobie szeregu. Atoli synteza rozmaitych części
przestrzeni, pozwalaగąca nam గą uగąć, గest przecież koleగną, odbywa się zatem w czasie
i zawiera w sobie szereg. A ponieważ w tym szeregu zebranych przestrzeni (np. stóp
w pręcie) od గakieగś daneగ do domyśloneగ następnie, zawsze są one [części] warunkiem
granicy obszarów poprzednich; więc mierzenie przestrzeni trzeba także uważać za synte-
zę szeregu warunków względem గakiegoś danego czynnika uwarunkowanego, tylko że
strona warunków sama w sobie nie różni się od strony, po któreగ się znaగduగe czynnik
uwarunkowany, a zatem regressus i progressus w przestrzeni wydaగą się గednakowymi. Po-
nieważ wszelako గedna przestrzeni nie zostaగe dana przez drugą, lecz tylko ograniczoną,
więc musimy każdą ograniczoną przestrzeń o tyleż uważać za uwarunkowaną, każącą się
domyślać inneగ przestrzeni గako warunku granicy swoగeగ — i tak wciąż. Ze względu na
ograniczanie గest zatem pochód w przestrzeni także odwrotem [regressus], a idea trans-
cendentalna bezwzględneగ całkowitości syntezy w szeregu warunków dotyczy również
przestrzeni, i mogę pytać zarówno o bezwzględną całkowitość zగawiska w przestrzeni, గak
o całkowitość w ubiegłym czasie. Ale czy gǳiekolwiek możliwa గest na to odpowiedź, to
dopiero określić się da w przyszłości.

Po wtóre, realność w przestrzeni, tగ. materia, గest czynnikiem uwarunkowanym, któ-
rego wewnętrznymi warunkami są గeగ części, a części tych części odlegleగszymi warunka-
mi, tak że tutaగ zachoǳi odwrotowa synteza, a గeగ bezwzględna całkowitość wymagana
గest przez rozum: nie można osiągnąć గeగ inaczeగ, గak przez zupełne poǳielenie, maగące
ten skutek, że realność materii przemienia się w nic, albo przynaగmnieగ w coś takiego, co
గuż nie గest materią, mianowicie w poగedynczość [das Einfache]. A więc i tutaగ గest szereg
warunków i pochód ku czynnikowi bezwarunkowemu.

Po trzecie, co się tyczy kategorii realnego stosunku mięǳy zగawiskami, to kategoria
substancగi wraz ze swymi przypadłościami nie nadaగe się do idei transcendentalneగ; tగ.
rozum nie ma wcale powodu iść co do nieగ odwrotowo ku warunkom. Przypadłości bo-
wiem (o ile przynależą do గednoliteగ substancగi) są sobie spółrzędne i nie tworzą szeregu.
Ze względu więc na substancగę nie są one గeగ właściwie podporządkowane, lecz tylko są
sposobem istnienia sameగże substancగi. Co by tutaగ mogło się గeszcze wydawać ideą ro-
zumu transcendentalnego, to chyba poగęcie czynnika substancjalnego. Ale ponieważ ten
nic innego nie oznacza గeno poగęcie o przedmiocie w ogóle, nie przestaగącym istnieć,
o ile przez nie pomyślimy sam గeno podmiot transcendentalny bez wszelkich orzeczeń,
a tu mówimy గedynie o czynniku bezwarunkowym w szeregu zగawisk: to గasnym గest, że
substancగalność nie może tworzyć żadnego z nim człona. Toż samo stosuగe się także do
substancగi we wspólności, będących zbiorowiskami tylko i nie maగących wcale wykładni-
ka szeregu గakiegoś, gdyż nie są podporządkowane sobie గako warunki twoగeగ możliwości,
co można było powieǳieć o przestrzeniach, których granice nigdy nie są określone same
w sobie, lecz zawsze గeno przez inną przestrzeń. Pozostaగe więc tylko kategoria przyczy-
nowości, przedstawiaగąca szereg przyczyn danego skutku, gǳie można od tegoż [skutku],
గako czynnika uwarunkowanego, wstępować ku tamtym, గako warunkom, i odpowieǳieć
na pytanie rozumu.

Po czwarte, poగęcia możliwości, rzeczywistości i konieczności nie prowaǳą do żad-
nego szeregu, chyba o tyle, że przypadkowość w istnieniu musi być zawsze uważana za
warunkowaną i według prawidła rozsądku wskazuగe na warunek, który koniecznie pro-
waǳi do wskazania warunku wyższego, dopóki rozum w całkowitości tego szeregu nie
odnaగǳie czynnika bezwarunkowo koniecznego.

Nie ma zatem więceగ nad cztery idee kosmologiczne, wedle czterech rubryk kategorii,
గeśli uwydatni się te, które koniecznie wiodą za sobą szereg w syntezie rozmaitości:

. Bezwzględna zupełność złożenia daneగ całostki wszystkich zగawisk.
. Bezwzględna zupełność poǳielenia daneగ całostki w zగawisku.
. Bezwzględna zupełność powstawania zగawiska w ogóle.
. Bezwzględna zupełność zależności istnienia czynnika zmiennego w zగa-

wisku.
Trzeba tu nadmienić naగpierw, że idea bezwzględneగ całkowitości dotyczy po prostu

tylko wykładu zjawisk, a więc me czystego poగęcia rozumowego o całości rzeczy w ogó-
le. Uważa się tu zatem zగawiska za dane, a rozum żąda całkowiteగ zupełności warunków

  Krytyka czystego rozumu 



możliwości ich, o ile te tworzą szereg, a więc żąda wręcz (tగ. w całym zakresie) zupełneగ
syntezy, wedle któreగ można by wyłożyć zగawisko stosownie do praw rozsądkowych.

Po wtóre, rozum poszukuగe właściwie tylko czynnika bezwarunkowego w teగ sze-
regowo i to w sposób odwrotowy prowaǳoneగ syntezie warunków, గakoby zupełności
w szeregu przesłanek, które wzięte razem గuż nie każą przypuszczać żadneగ dalszeగ. Ten
czynnik bezwarunkowy గest tedy zawarty zawsze w bezwzględnej całkowitości szeregu, గeżeli
గą sobie wystawimy w wyobraźni. Atoli ta wręcz zupełna synteza గest znowuż ideą tylko;
nie można bowiem wieǳieć, przynaగmnieగ z góry, czy ona możliwą గest także wobec zగa-
wisk. Kiedy sobie wyobrażamy wszystko mocą గedynie czystych poగęć rozsądkowych, bez
uwarunkowania zmysłowym oglądem, to można wprost powieǳieć, że do గakiegoś dane-
go czynnika uwarunkowanego danym గest również cały szereg podporządkowanych sobie
wzaగem warunków; gdyż tamten dany గest przez te గedynie. Lecz w zగawiskach napotyka-
my odrębne ograniczenie co do sposobu, w గaki warunki zostaగą dane, mianowicie przez
koleగną syntezę rozmaitych szczegółów ogląda, która w odwrotowym kierunku [regressus]
ma być zupełną. Czy ta zupełność możliwą గest zmysłowo, to గeszcze zagadka. Idea atoli
teగ zupełności spoczywa przecie w rozumie, bez względu na możliwość czy niemożliwość
powiązania z nią zupełnie zgodnych poగęć empirycznych. A ponieważ w bezwzględneగ
całkowitości syntezy odwrotoweగ rozmaitych szczegółów zగawiska (wedle wskazówki ka-
tegorii, przedstawiaగących గą గako szereg warunków do czegoś danego uwarunkowanego)
mieści się koniecznie czynnik bezwarunkowy, choćby się nie rozstrzygało, czy i గak moż-
na całkowitość tę osiągnąć; więc rozum obiera tu drogę wyగścia z idei całkowitości, lubo
za cel ostateczny ma właściwie czynnik bezwarunkowy czy to całego szeregu, czy గakieగś
గego części.

Ten czynnik bezwarunkowy można więc sobie pomyśleć albo గako polegaగący tylko
na całym szeregu, w którym by zatem wszystkie bez wyగątku człony były uwarunkowane,
a tylko ich całość wręcz-bezwarunkową; a wtedy odwrót [regressus] zowie się nieskoń-
czonym; albo też czynnik bezwzględnie bezwarunkowy గest częścią గeno szeregu, któreగ
reszta członów tegoż గest podporządkowana, ale ona sama nie zależy od żadnego innego
warunku¹⁷². W pierwszym wypadku szereg a parte priori గest bez granic (bez początku),
tగ. nieskończony, a chociaż całkiem dany, odwrót w nim గednak nigdy ukończyć się nie
może i tylko potentialiter [=గako możność] może być nazwany nieskończonym. W dru-
gim wypadku గest coś pierwszego w szeregu, co się nazywa względnie do upłynionego
czasu początkiem świata, względnie do przestrzeni granicą świata, względnie do części
całości daneగ w swoich granicach pojedynczością, względnie do przyczyn absolutną samo-
ǳielnością (wolnością), względnie do istnienia rzeczy zmiennych absolutną koniecznością
przyroǳoną.

Mamy dwa wyrażenia: świat i przyroda, spływaగące z sobą niekiedy w గedno. Pierw-
sze oznacza matematyczną całość wszystkich zగawisk i całkowitość గeగ syntezy, zarówno
w wielkich గak i małych rzeczach, tగ. zarówno w rozwĳania się గeగ przez składanie, గak
i przez ǳielenie. Ten sam atoli świat nazywany też bywa przyrodą¹⁷³, o ile go rozpatru-
గemy గako całość dynamiczną i nie zważamy na zbiorowiska [Aggregation] w przestrzeni
i czasie, by go wytworzyć గaką pewna, wielkość, lecz na గedność w istnieniu zగawisk. Wów-
czas warunek tego, co się ǳieగe, nazywa się przyczyną, a bezwarunkowa przyczynowość
przyczyny w zగawisku — wolnością; zawarunkowana zaś zowie się w ciaśnieగszym rozu-
mieniu — przyczyną przyroǳoną. Czynnik uwarunkowany w istnieniu w ogóle zowie się

¹⁷²albo też czynnik bezwzględnie bezwarunkowy jest częścią jeno szeregu, której reszta członów tegoż jest podpo-
rządkowana, ale ona sama nie zależy od żadnego innego warunku — bezwzględna całość szeregu warunków do
గakiego danego czynnika uwarunkowanego గest zawsze bezwarunkową, gdyż poza nią nie ma గuż warunków,
co do których tenże mógłby być uwarunkowany. Lecz ta bezwzględna całość takiego szeregu గest గeno ideą,
a raczeగ poగęciem problematycznym, którego możliwość trzeba zbadać i to w odniesieniu do sposobu, w గaki
czynnik bezwarunkowy, గako właściwa idea transcendentalna, o którą iǳie, zawrzeć się w nim zdoła. [przypis
autorski]

¹⁷³Mamy dwa wyrażenia: świat i przyroda, spływające z sobą niekiedy w jedno (…) — przyroda, wzięta przy-
miotnikowo (formaliter), oznacza łączność określeń pewneగ rzeczy, wedle wewnętrzneగ zasady przyczynowości.
Natomiast rzeczownikowo (materialiter) przez przyrodę rozumiemy ogół zగawisk, o ile te, mocą wewnętrzneగ
zasady przyczynowości, stale się łączą ze sobą. W pierwszym znaczeniu mówi się o przyroǳie [przyroǳeniu]
materii płynneగ, ognia itd. i używa się tego wyrazu przymiotnikowo; przeciwnie, gdy się mówi o rzeczach
przyrody, to ma się na myśli గakąś stale istnieగącą całość. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



przypadkowym, a czynnik bezwarunkowy — koniecznym. Bezwarunkowa konieczność
zjawisk może się nazwać koniecznością, przyroǳoną.

Idee, którymi się obecnie zaగmuగemy, nazwałem powyżeగ ideami kosmologicznymi,
częścią dlatego, że przez świat rozumiemy ogół wszystkich zగawisk, a idee nasze także
zwracaగą się tylko do czynnika bezwarunkowego wśród zగawisk; częścią zaś dlatego, że
wyraz świat, w rozumieniu transcendentalnym, oznacza bezwzględna całkowitość ogółu
rzeczy istnieగących, a my uwagę naszą kieruగemy గedynie na zupełność syntezy (aczkol-
wiek właściwie tylko w odwrocie ku warunkom). Pomnąc na to, że prócz tego wszystkie
te idee są transcendentne, i chociaż co do roǳaju nie sięgaగą poza przedmiot, tగ. poza zగa-
wiska, lecz maగą tylko do czynienia ze światem zmysłowym (nie z noumenami); posuwaగą
గednak syntezę aż do takiego stopnia, który przekracza wszelkie możliwe doświadczenie:
to moim zdaniem można గe wszystkie barǳo stosownie nazwać pojęciami o świecie. Ze
względu na różnicę bezwarunkowości matematyczneగ i dynamiczneగ, ku któreగ zmierza
odwrót [regressus], nazwałbym dwa pierwsze w ciaśnieగszym znaczeniu poగęciami o świe-
cie (o świecie na wielki i na mały rozmiar); dwa drugie zaś transcendentnymi pojęciami
o przyroǳie. To wyróżnienie గak na teraz nie ma szczególneగ doniosłości, lecz w dalszym
ciągu może గeగ nabrać.
   ఝ . -  
Jeżeli tetyką¹⁷⁴ గest każdy ogół twierǳeń dogmatycznych, to గa przez antytetykę rozu-
miem nie dogmatyczne utrzymywanie odwrotnego zdania, lecz spór pozornie dogma-
tycznych poznań [thesis cum antithesis], chociaż żadnemu z nich nie przyznaగe się szcze-
gólnieగszego prawa do uznania. Antytetyka nie zaగmuగe się tedy wcale గednostronnymi
zapatrywaniami, lecz tylko roztrząsa ogólne poznania rozumu według ich wzaగemnego
względem siebie przeciwieństwa i wedle przyczyn tegoż. Antytetyka transcendentalna
గest badaniem antynomii czystego rozumu, గeగ przyczyn i wyniku. Kiedy rozumem na-
szym posługuగemy się, użytkuగąc z zasad rozsądkowych, nie tylko co do przedmiotów
doświadczenia, lecz ośmielaగąc się rozciągnąć గe poza granice tegoż; to wyłaniaగą się ro-
zumkuగące twierǳenia, które nie mogą w doświadczeniu ani potwierǳenia oczekiwać,
ani odparcia obawiać się, i z których każde nie tylko samo w sobie nie mieści sprzecz-
ności, lecz nawet w przyroǳie rozumu odnaగduగe warunki konieczności swoగeగ, tylko że
nieszczęściem przeciwtwierǳenie ma po sweగ stronie równie ważne i konieczne podstawy
utrzymania się przy swoim.

Pytania, గakie się w sposób naturalny nastręczaగą wobec takieగ dialektyki czystego
rozumu, są następne: . Przy గakich to właściwie zdaniach czysty rozum nieuchronnie
wystawia się na antynomię? . Od గakich przyczyn zależy ta antynomia? . Czy i గakim
sposobem rozum mimo to wśród tego przeciwieństwa ma drogę otwartą ku pewności?

Dialektyczne twierǳenie czystego rozumu winno więc mieć w sobie tę cechę wyróż-
niaగącą గe od wszelkich zdań sofistycznych, że nie dotyczy గakiegoś samowolnego pytania,
które się zadaగe w byle గakim గeno zamiarze, lecz takiego, z którym zetknąć się musi ko-
niecznie w swoim pochoǳie każdy rozum luǳki; a po wtóre, winno ono wraz ze swoim
przeciwtwierǳeniem mieć za sobą nie tylko గakiś sztuczny pozór, wnet znikaగący, gdy
się weń wpatrzymy, lecz wywierać przyroǳoną i nieuchronną złudę, która wtedy nawet,
gdy się గuż na గeగ podeగściu poznamy, wciąż గeszcze omamia, chociaż nie oszukuగe, a więc
może być wprawǳie uczyniona nieszkodliwą, nigdy గednak zniweczoną.

Taka nauka dialektyczna odnosić się bęǳie nie do గedni rozsądkoweగ w poగęciach
doświadczalnych, lecz do గedni rozumoweగ w samych tylko ideach, któreగ warunek, —
ponieważ ona, గako synteza wedle prawideł, ma się naగprzód zgaǳać [congruiren] z roz-
sądkiem, równocześnie గednak, గako bezwzględna ich గedność — z rozumem, — గeżeli
bęǳie zupełnie zgodny [adäquat] z గednią rozumową, to się okaże za wielkim dla roz-
sądku, a గeżeli odpowie rozsądkowi, to się okaże za małym dla rozumu; z czego tedy musi
powstać spór, którego niepodobna uniknąć, choćby się nie wiem co robiło.

¹⁷⁴tetyka (z gr. θετικός: zdatny do położenia, do postawienia, twierǳący; por. zdania tetyczne) — గest termi-
nem rzadko używanym; chociaż związana z nim teza (θέσις) i antyteza (ἀντίθεσις) stały się barǳo pospolitymi.
[przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Te rozumkuగące zapatrywania roztwierąగą tedy dialektyczne boగowisko, na którym
każda strona osiąga zwycięstwo, గeżeli ma pozwolenie rozpoczęcia napadu, a ta pokonaną
zostaగe z pewnością, która musi zachować się గeno obronnie. Stąd też ǳielni rycerze,
czy się uగmą za dobrą czy za złą sprawą, są pewni otrzymania wieńca zwycięskiego, గeśli
się tylko postaraగą o to, żeby mieli przywileగ uczynienia ostatniego natarcia i nie byli
zobowiązani do wytrzymania noweగ napaści przeciwnika. Łatwo sobie wyobrazić, że na
to boగowisko występowano గuż dosyć często od dawna, że wiele zwycięstw z obu stron
odniesiono, lecz, że dla ostatniego, co sprawy rozstrzygnął, zawsze o to się postarano, żeby
obrońca dobreగ sprawy sam గeden pozostał na placu, gdyż przeciwnikowi గego zabroniono
brać w dalszym ciągu oręż do ręki. Jako bezstronni sęǳiowie walki winniśmy nie zważać
wcale na to, czy walczący bĳą się za dobrą czy za złą sprawę i pozwolić im swoగą akcగę
naగprzód pomięǳy sobą załatwić. Być może, it więceగ się zmęczywszy, niż zaszkoǳiwszy
sobie, uznaగą sami nicość swego sporu i rozeగdą się గako dobrzy przyగaciele.

Ta metoda przypatrywania się sporowi zapatrywań, lub raczeగ spowodowywania go,
nie po to, żeby w końca rozstrzygać na rzecz గedneగ lub drugieగ strony, lecz by zbadać, czy
też bodaగ przedmiot sporu nie గest poproś tu mamidłem, za którym każdy ugania się na
próżno, i wobec którego nic zyskać nie nożna, chociażby nie stawiało mu się oporu, —
postępowanie takie, powiadam, nazwać możnametodą sceptyczną. Różni się ona całkowicie
od sceptycyzmu, będącego zasadą kunsztowneగ i umieగętneగ niewiadomości, podkopuగącą
podwaliny wszelkiego poznania, aby, గeśli da się, nigǳie nie pozostawić w nim zaufania
i bezpieczeństwa. Metoda bowiem sceptyczna zmierza ku pewności tym sposobem, że
w takim, z obu stron uczciwie zamierzonym i rozsądnie prowaǳonym sporze, stara się
wykryć punkt nieporozumienia, ażeby, గak to robią mądrzy prawodawcy, z zakłopotania
sęǳiów przy procesach wyciągnąć dla siebie samych naukę co do braków i niedokładnych
określeń w prawach swoich. Antynomia, obగawiaగąca się w zastosowaniu praw, గest wobec
naszeగ ograniczoneగ mądrości naగlepszym wypróbowaniem nomotetyki¹⁷⁵, aby przez nią
zwrócić baczność rozumu, nie łatwo w oderwaneగ spekulacగi spostrzegaగącego swe usterki,
na czynniki w określaniu swoich zasad.

Ta metoda sceptyczna atoli właściwą గest గedynie tylko istotnie filozofii transcenden-
talneగ; na każdym innym polu poszukiwań, prócz tego గeno, można się bez nieగ bądź co
bądź obeగść. Użycie గeగ w matematyce byłoby niedorzecznością, gdyż tam nie kryగą się
zgoła fałszywe zapatrywania, nie mogąc się stać niewiǳialnymi, gdyż dowody trzymać
się wciąż muszą nici czystego oglądu i to mocą wciąż oczywisteగ syntezy. W filozofii do-
świadczalneగ może być wprawǳie pożytecznym wątpienie wyczekuగące, lecz nie గest tu
przynaగmnieగ możliwe złe zrozumienie, którego by nie dało się łatwo usunąć, a w do-
świadczeniu muszą przecież w końcu tkwić ostateczne środki rozstrzygnięcia zwady, czy
się గe odnaగǳie wcześnieగ czy późnieగ. Moralność może dać wszystkie swe zasady in concre-
to wraz z następstwami praktycznymi, przynaగmnieగ w możliwych doświadczeniach, i tym
sposobem uniknąć nieporozumienia abstrakcyగnego. Natomiast zapatrywania transcen-
dentalne, roszczące sobie pretensగe do wnikania nawet poza pole wszelkich możliwych
doświadczeń, nie są w tym położeniu, żeby ich oderwana synteza mogła zostać daną
w గakim bądź ogląǳie a priori, ani też takiego roǳaగu, iżby nieporozumienie mogło
być wykryte za pośrednictwem గakiegokolwiek doświadczenia. Zatem rozum transcen-
dentalny nie dopuszcza innego kamienia probierczego prócz próby zగednoczenia z sobą
గego zapatrywań, a więc naగprzód swobodnych i niedoznaగących przeszkody ich zapasów
wzaగem pomięǳy sobą, a te zamierzamy zaraz też urząǳić¹⁷⁶.

Antynomia czystego rozumu. Pierwszy spór idei transcendentalnych
Teza
Świat ma początek w czasie i గest też co do przestrzeni zamknięty w granicach.
Dowoǳenie

¹⁷⁵nomotetyka (z gr. νομοθετική: domyślać się, τέχνη: sztuka) — prawodawstwo, a raczeగ sztuka prawodawcza.
[przypis redakcyగny]

¹⁷⁶rozum transcendentalny nie dopuszcza innego kamienia probierczego prócz próby zjednoczenia z sobą jego zapa-
trywań, a więc najprzód swobodnych i niedoznających przeszkody ich zapasów wzajem pomięǳy sobą — antynomie
następuగą tu po sobie według porządku idei transcendentalnych, powyżeగ przedstawionych. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Bo, గeśli się przyగmie, że świat co do czasu nie ma wcale początku, to aż do każdeగ
daneగ chwili upłynęła wieczność, a więc rozwinął się nieskończony szereg koleగno po so-
bie następuగących stanów rzeczy w świecie. Atoli nieskończoność szeregu polega właśnie
na tym, że tenże przez koleగną syntezę nigdy nie może być wypełniony. A zatem nie-
skończony miniony szereg świata గest niemożliwy, więc początek świata గest koniecznym
warunkiem గego istnienia: czego przede wszystkim dowieść należało.

Co do drugiego, przyగmĳmy znów odwrotne twierǳenie, a świat bęǳie nieskończo-
ną daną całostką rzeczy równocześnie z sobą istnieగących. Otóż wielkości గakieగś ilostki
[quantum], która nie గest nam dana w obrębie pewnych granic każdego oglądu¹⁷⁷, nie
możemy pomyśleć innym sposobem, గak tylko za pomocą syntezy części, a całkowitość
ilostki takieగ poగmuగemy dopiero dokonawszy zupełneగ syntezy, czyli dołączaగąc wciąż
గednostkę do nieగ sameగ¹⁷⁸. Stąd, aby pomyśleć sobie świat, wypełniaగący wszystkie prze-
strzenie, గako całość, trzeba by koleగną syntezę części nieskończonego świata uważać za
ukończoną, tగ. nieskończony czas. w wyliczaniu wszystkich spółbytuగących rzeczy, po-
czytać za upłyniony, co గest niemożliwe. Stąd nieskończone zbiorowisko [Aggregat] rzeczy
rzeczywistych nie może być uważane za całostkę daną, a więc także i za daną równocze-
śnie. A zatem świat co do rozciągłości w przestrzeni nie jest nieskończony, lecz zamknięty
w swych granicach; co było do dowieǳenia w drugim punkcie.

Antyteza
Świat nie ma wcale początku ani granic w przestrzeni, lecz zarówno co do czasu గak

co do przestrzeni గest nieskończony.
Dowoǳenie
Bo przypuśćmy, że ma początek. Ponieważ początek గest istnieniem, przed którym

upływa గakiś czas, gǳie rzecz nie istnieగe, więc musiał poprzeǳać గakiś czas, w którym
świata nie było, to గest czas pusty. Atoli w pustym czasie niemożliwym గest powstanie
గakieగ bądź rzeczy; ponieważ గednak żadna część takiego czasu w różnicy od inneగ nie ma
w sobie żadnego warunku wyróżniaగącego istnienie od nieistnienia (czy się przyగmie, że
powstaగe sam przez się, czy też wskutek గakieగś inneగ przyczyny); przeto może wprawǳie
zacząć się w świecie ten i ów szereg rzeczy, lecz sam świat nie noże mieć wcale początku,
గest więc co do minionego czasu nieskończonym.

Co się tyczy drugiego, to przypuśćmy naగprzód twierǳenie odwrotne, mianowicie,
że świat గest co do przestrzeni skończony i ograniczony; więc znaగduగe się w próżneగ
przestrzeni, która nie గest ograniczona. A zatem znalazłby się nie tylko stosunek rzeczy
w przestrzeni, lecz także rzeczy do przestrzeni. A ponieważ świat గest całością absolutną,
poza którą nie znaగduగe się żaden przedmiot oglądu, a więc i żaden spółzależnik świata,
z którym by tenże zostawał w stosunku: więc stosunek świata do próżneగ przestrzeni
byłby stosunkiem గego do żadnego przedmiotu. Lecz taki stosunek, więc i ograniczenie
świata przez próżną przestrzeń గest niczym; zatem świat, co do przestrzeni, nie గest zgoła
ograniczony, to znaczy, pod względem rozciągłości గest nieskończony¹⁷⁹.

¹⁷⁷wielkości jakiejś ilostki [quantum], która nie jest nam dana w obrębie pewnych granic każdego oglądu, nie możemy
pomyśleć innym sposobem, jak tylko za pomocą syntezy części — nieokreśloną ilość wówczas możemy oglądać గako
całość, gdy గest zamknięte w granicach, i nie potrzebuగemy konstruować గeగ całkowitości przez mierzenie, tగ.
koleగną syntezę గeగ części. Bo granice określaగą గuż zupełność, odcinaగąc wszystko, co by było czymś więceగ.
[przypis autorski]

¹⁷⁸a całkowitość ilostki takiej [która nie jest nam dana w obrębie pewnych granic każdego oglądu] pojmujemy
dopiero dokonawszy zupełnej syntezy, czyli dołączając wciąż jednostkę do niej samej — poగęcie całkowitości గest
w tym wypadku po prostu tylko wyobrażeniem dokonaneగ syntezy గego części, bo ponieważ nie podobna tu
utworzyć poగęcia przez abstrakcగę z oglądania całości (bo w tym razie గest to niemożliwe), możemy więc గe urobić,
przynaగmnieగ w idei, tylko za pomocą syntezy części aż do wypełnienia nieskończoności. [przypis autorski]

¹⁷⁹(…) więc i ograniczenie świata przez próżną przestrzeń jest niczym; zatem świat, co do przestrzeni, nie jest zgoła
ograniczony, to znaczy, pod względem rozciągłości jest nieskończony — przestrzeń గest tylko formą zewnętrznego
oglądania (formalnym oglądem), ale nie przedmiotem rzeczywistym, który może być zewnętrznie oglądany.
Przestrzeń przed wszystkimi rzeczami, co గą określaగą (wypełniaగą czy ograniczaగą), czyli raczeగ co daగą odpo-
wiedni గeగ formie ogląd empiryczny, గest, pod nazwą przestrzeni absolutneగ, po prostu tylko możliwością zగawisk
zewnętrznych, o ile te albo istnieగą same w sobie lub mogą przybyć గeszcze do danych zగawisk. Ogląd empirycz-
ny tedy nie గest złożony ze zగawisk  przestrzeni (spostrzeżenia i czczego oglądu). Jedno nie గest spółzależnikiem
drugiego w syntezie, lecz tylko wiążą się z sobą w tym samym empirycznym ogląǳie, గako గego materia i forma.
Jeśli te dwa składniki rozǳielimy od siebie (przestrzeń poza wszelkimi zగawiskami), to wynikaగą stąd różnorakie
czcze określenia oglądu zewnętrznego, nie będące przecież możliwymi spostrzeżeniami, np. ruch lub spokóగ

  Krytyka czystego rozumu 



Uwaga do pierwszeగ antynomii
I. Do tezy
Przy tych sprzecznych ze sobą dowoǳeniach nie wyszukiwałem bynaగmnieగ mamideł,

aby (గak to mówią) po adwokacku się wykręcić, korzystaగąc dla sweగ wygody z niebaczności
przeciwnika, i chętnie wyzyskuగąc గego powołanie się na źle zrozumiane prawo, ażeby na
odparciu tegoż ugruntować swoగe własne nieprawowite uroszczenia. Każdy z powyższych
dowodów wydobyto z natury sprawy; i odłożono na bok korzyść, గaką by nam zapewnić
mogły z obu stron fałszywe wnioski dogmatyków.

Dla złudy mógłbym był dowoǳić tezy i tym sposobem, że wysłałbym naprzód, zwy-
czaగem dogmatyków, błędne poగęcie o nieskończoności wielkości daneగ. Nieskończoną
గest taka wielkość, nad którą żadna większa (tగ. ponad zawartą w nieగ mnogość daneగ
గednostki) nie గest możliwą. Otóż żadna mnogość nie గest naగwiększą, ponieważ można
zawsze dołączyć do nieగ గedną lub więceగ గednostek. A więc żadna dana nieskończona
wielkość, a więc i nieskończony (zarówno co do upłynionego szeregu, గak co do roz-
ciągłości) świat గest niemożliwy; గest zatem z obu stron ograniczony. Tak to mógłbym
był prowaǳić swoగe dowoǳenie; lecz poగęcie takie nie zgaǳa się z tym, co rozumiemy
przez całość nieskończoną. Nie wyobrażamy sobie przez nią, గak గest wielką, a więc i గeగ
poగęcie nie గest też poగęciem గakiegoś maximum, lecz pomyślanym zostaగe przez to tyl-
ko గeగ stosunek do గakieగś dowolnie przyగąć się maగąceగ గednostki, ze względu na którą,
గest ona większą niż wszelka liczba. Otóż stosownie do tego, czy గednostkę przyగmiemy
większą czy mnieగszą, nieskończoność byłaby większą lub mnieగszą; atoli nieskończoność,
ponieważ polega tylko na stosunku do teగ daneగ గednostki, pozostałaby zawsze tą samą,
chociaż zaiste zgoła byśmy nie poznali przez to bezwzględneగ wielkości, గaką ma całość;
ale też o tym nie ma tu mowy.

Prawǳiwym (transcendentalnym) poగęciem nieskończoności గest, że koleగna synteza
గednostek w wymierzaniu గakieగś ilostki nigdy nie może być ukończoną¹⁸⁰. Stąd wynika
z całą pewnością, że wieczność rzeczywistych, następuగących po sobie stanów aż do daneగ
(obecneగ) chwili nie mogła upłynąć, więc świat musi mieć początek.

Co do drugieగ części tezy, odpada wprawǳie trudność, płynąca z nieskończonego
a గednak ubiegłego szeregu, gdyż rozmaitość świata nieskończonego pod względem roz-
ciągłości గest dana równocześnie. Atoli, ażeby pomyśleć całkowitość takieగ mnogości, gdy
się nie możemy powołać na granice, które w ogląǳie same przez się wytwarzaగą tę cał-
kowitość, musimy zdać sprawę z naszego poగęcia, które w takim razie nie może iść od
całości do określoneగ mnogości części, lecz winno udowodnić możliwość całostki za po-
mocą koleగneగ syntezy części. A ponieważ synteza ta musiałaby tworzyć szereg nigdy nie
mogący się skończyć; więc nie można sobie przed nią, a zatem też i przez nią pomyśleć
całkowitości. Bo poగęcie sameగże całkowitości గest w tym razie wyobrażeniem ukończoneగ
syntezy części, a to ukończenie, a więc i గego poగęcie, గest niemożliwe.

II. Do antytezy
Dowód nieskończoności danego szeregu świata i poగęcia o świecie polega na tym, że

w przeciwnym wypadku pusty czas oraz próżna przestrzeń musiałyby wyznaczać grani-
cę świata. Wiadomo mi naturalnie, że przeciwko temu wynikowi szuka się wybiegów,
utrzymuగąc, że granica świata, co do czasu i przestrzeni, గest snadź możliwa, chociaż się
nie przyగmie bezwzględnego czasu przed początkiem świata, lub bezwzględneగ poza rze-
czywistym światem rozciągaగąceగ się przestrzeni, co గest niemożliwym. Z ostatnieగ części
tego mniemania filozofów ze szkoły Leibniza గestem zupełnie zadowolony. Przestrzeń
గest tylko formą oglądu zewnętrznego, lecz bynaగmnieగ nie przedmiotem rzeczywistym,
który można zewnętrznie oglądać, i nie గest spółzależnikiem zగawisk, lecz formą samych-
że zగawisk. Przestrzeń zatem nie może występować absolutnie (dla siebie sameగ) గako coś
określaగącego w istnieniu rzeczy, gdyż nie గest wcale przedmiotem, lecz tylko formą moż-
liwych przedmiotów. Rzeczy więc, గako zగawiska, określaగą zaiste przestrzeń, tగ. sprawiaగą,
że wśród wszystkich możliwych గeగ orzeczeń (wielkość i stosunek) te lub tamte należą do

świata w nieskończoneగ próżneగ przestrzeni, określenie stosunku ich pomięǳy sobą, nie mogące nigdy być
spostrzeżonym i będące zatem orzeczeniem rzeczy myślneగ గedynie. [przypis autorski]

¹⁸⁰Prawǳiwym (transcendentalnym) pojęciem nieskończoności jest, że kolejna synteza jednostek w wymierzaniu
jakiejś ilostki nigdy nie może być ukończoną — ta zawiera przez to mnogość (danych గednostek), która గest większą
od wszelkieగ liczby; co గest matematycznym poగęciem nieskończoności. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



rzeczywistości; na odwrót గednak przestrzeń, గako coś, co samo dla siebie stale istnieగe, nie
może określać rzeczywistości rzeczy ze względu na wielkość lub kształt, ponieważ sama
przez się గest niczym rzeczywistym. A zatem గakaś przestrzeń (czy zapełniona czy próż-
na¹⁸¹) może być ograniczona przez zగawiska, lecz zగawiska nie mogą zostać ograniczone
przez próżną przestrzeń poza nimi. Toż samo stosuగe się i do czasu. Otóż przyznawszy to
wszystko, bezsprzecznym గednak bęǳie, że te dwie mary: próżną przestrzeń poza świa-
tem i pusty czas przed światem, nieuchronnie przyగąć się musi, గeśli się przyగmuగe గakąś
granicę świata, czy to w przestrzeni, czy w czasie.

Bo co się tyczy wybiegu, którym staraగą się umknąć przed wynikiem, wedle którego
powiadamy, że, గeśli świat (co do czasu i przestrzeni) ma granice, to nieskończona próżnia
musiałaby określać istnienie rzeczywistych rzeczy co do ich wielkości; wybieg ten polega
skrycie na tym, że zamiast świata zmysłowego, wystawiaగą sobie nie wiem గaki świat myślny,
i zamiast pierwszego początku (istnienia, przed którym był czas nie-istnienia) maగą na
myśli w ogóle గakieś istnienie, które nie dopuszcza żadnego innego warunku w świecie;
zamiast granicy rozciągłości wyobrażaగą sobie obręby [Schranken] całości świata, i tym
sposobem schoǳą z drogi czasowi i przestrzeni. Ależ tutaగ mowa గest tylko o mundus
phaenomenon [=o świecie zగawiskowym] i o గego wielkości; a przy nim nie można żadną
miarą odrywać się od wspomnianych warunków zmysłowości, nie usuwaగąc గego istoty.
Świat zmysłowy, గeśli గest ograniczony, leży z konieczności w nieskończoneగ próżni. Jeżeli
tę próżnię, a więc i przestrzeń w ogóle, గako warunek aprioryczny możliwości zగawisk,
odrzucimy, to odpada cały świat zmysłowy. W naszym zagadnieniu on tylko గeden గest
nam dany. Mundus intelligibis [=świat myślny] గest po prostu గeno ogólnym poగęciem
świata w ogóle, z oderwaniem się od wszelkich warunków గego oglądania; a wobec takiego
poగęcia niemożliwym గest Żadne zgoła zdanie syntetyczne, ani twierǳące, ani przeczące.

Antynomii czystego rozumu drugi spór idei transcendentalnych
Teza
Każda złożona substancగa w świecie składa się z poగedynczych części, i wszęǳie istnieగe

tylko czynnik poగedynczy lub to, co z niego గest złożone.
Dowoǳenie
Bo przypuśćmy, że złożone substancగe nie składaగą się z części poగedynczych; to po

usunięciu myślowo wszelkiego złożenia, nie pozostałaby żadna część złożona i (ponieważ
nie ma części poగedynczych) nie pozostałaby też żadna poగedyncza, a zatem nic zgoła,
czyli nie było by żadneగ substancగi daneగ. Albo więc niepodobna myślowo usunąć wszel-
kiego złożenia, albo też po గego usunięciu musi pozostać coś istnieగącego bez wszelkiego
złożenia, tగ. poగedynczość. W pierwszym wypadku atoli rzecz złożona znowu by nie skła-
dała się z substancగi (gdyż tu złożenie గest tylko przypadkowym stosunkiem substancగi,
bez którego te, గako గestestwa trwałe przez się, winny bytować). A ponieważ ten wypa-
dek గest sprzeczny z założeniem, więc pozostaగe tylko drugi, mianowicie, że złożoność
substancగalna w świecie składa się z części poగedynczych.

Stąd wynika bezpośrednio, że rzeczy świata wszystkie są గestestwami poగedynczymi,
że złożenie గest tylko zewnętrznym ich stanem i że chociaż pierwiastkowych substancగi
nigdy nie możemy całkowicie wydobyć z tego stanu połączenia i odosobnić ich; to przecież
rozum musi గe pomyśleć sobie గako pierwsze podmioty wszelkiego złożenia, a zatem, przed
tym złożeniem, గako గestestwa poగedyncze.

Antyteza
Żadna złożona rzecz w świecie nie składa się z poగedynczych części i nigǳie nie ma

w nim nic poగedynczego.
Dowoǳenie
Daగmy na to, iż rzecz złożona (గako substancగa) składa się z poగedynczych części. Po-

nieważ wszelki stosunek zewnętrzny, więc i wszelkie złożenie z substancగi możliwe గest
tylko w przestrzeni: to z ilu części składa się rzecz złożona, z tyluż częci składać się też
musi przestrzeń przez nią zaగmowana. Przestrzeń zaś nie składa się z części poగedynczych,

¹⁸¹jakaś przestrzeń (czy zapełniona czy próżna) — łatwo zauważyć, że chcemy przez to powieǳieć: próżna
przestrzeń, o ile zostanie ograniczona przez zjawiska, a więc i przestrzeń wewnątrz świata nie గest przynaగmnieగ
sprzeczna z zasadami transcendentalnymi, może być zatem ze względu na nie dopuszczoną (lubo przez to zaraz
nie twierǳi się o గeగ możliwości). [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



ale z przestrzennych. Więc każda część rzeczy złożoneగ musi zaగmować గakaś przestrzeń.
Atoli wręcz-pierwsze części wszelkieగ rzeczy złożoneగ są poగedyncze. A więc poగedynczość
zaగmuగe గakąś przestrzeń. A ponieważ wszelka realność, zaగmuగąca గakąś przestrzeń, obeగ-
muగe w sobie rozmaite szczegóły, znaగduగące się po zewnątrz siebie, a więc గest złożona,
i to గako realna złożoność nie z przypadłości (gdyż te bez substancగi nie mogą być po
zewnątrz siebie), lecz z substancyగ; więc poగedynczość byłaby substancగalną złożonością;
co గest z sobą sprzeczne.

Drugie zdanie antytezy, że w świecie nie ma nic zgoła poగedynczego, ma tu znaczyć
tyle గeno, co: niepodobna z żadnego doświadczenia czy spostrzeżenia, ani zewnętrznego,
ani wewnętrznego, udowodnić bytu czynnika wręcz-poగedynczego; a zetem wręcz-po-
గedynczość గest ideą tylko, któreగ przedmiotowa realność nigdy się nie może wykazać
w గakim bądź możliwym doświadczeniu, więc w wykłaǳie zగawisk గest bez wszelkiego
zastosowania i przedmiotu. Bo przypuściwszy, że da się dla teగ idei transcendentalneగ
odnaleźć గakiś przedmiot doświadczalny; to ogląd empiryczny గakiego bądź przedmiotu
musiałby być poznany గako taki, który nie zawiera żadneగ zgoła rozmaitości szczegółów,
znaగduగących się po zewnątrz siebie a w గedność złączonych. A ponieważ z niewieǳy
o takieగ rozmaitości nie popłaca wniosek o całkowiteగ గeగ niemożliwości w గakim bądź
ogląǳie గakiegoś przedmiotu, a te niemożliwość nieodwołalnie గest potrzebna dla bez-
względneగ poగedynczości, stąd wynika, że tanie może zostać wywnioskowana z żadnego
a żadnego spostrzegania. Ponieważ zatem w żadnym możliwym doświadczeniu nigdy nie
może być danym nic గako przedmiot wręcz-poగedynczy, a świat zmysłowy musimy uwa-
żać za ogół wszelkich możliwych doświadczeń, więc nie ma w nim nigǳie nic danego
గako poగedynczość.

To drugie zdanie antytezy iǳie daleko daleగ niż pierwsze, bo tamto wyganiało గeno
poగedynczość z oglądu rzeczy złożoneగ, gdy to przeciwnie wyrzuca గą z całeగ przyrody;
stąd też mogło być dowieǳionym nie z poగęcia przedmiotu danego w ogląǳie zewnętrz-
nym (nie z poగęcia czegoś złożonego), lecz z గego stosunku do możliwego doświadczenia
w ogóle.

Uwaga do drugieగ antynomii
I. Do tezy
Mówiąc o గakieగś całości, składaగąceగ się koniecznie z części poగedynczych, rozumiem

przez to tylko całość substancగalną, గako właściwe compositum, tగ. przypadkową గedność
rozmaitości, która będąc dana odrębnie (przynaగmnieగ w myślach) wchoǳi we wzaగemne
połączenie i tym sposobem wytwarza coś గednego. Przestrzeń należało by nazywać wła-
ściwie nie compotitum, lecz totum, gdyż గeగ części możliwe są tylko w całości, nie zaś całość
za pośrednictwem części. bądź co bądź nazywać by się mogła compositum ideale, nie zaś
reale. Ale to గest గeno subtelnostką. Ponieważ przestrzeń nie గest złożonością z substancగi
(a nawet nie z realnych przypadłości); to po usunięciu wszelkiego w nieగ złożenia, nie
powinno pozostać nic zgoła, ani punkt nawet, gdyż ten możliwym గest tylko గako granica
przestrzeni (a więc i rzeczy złożoneగ). Przestrzeń i czas nie składaగą się tedy z części po-
గedynczych. Co tylko należy do stanu గakieగś substancగi; chociaż ma గakąś wielkość (np.
przemianę), nie składa się również z poగedynczości, tగ. pewien stopień przemiany nie po-
wstaగe przez narastanie wielu poగedynczych przemian. Nasz wniosek ze złożoności o po-
గedynczości popłaca గeno co do rzeczy bytuగących same dla siebie. A przypadłości stanu
nie bytuగą same dla siebie. Dowód zatem co do konieczności czegoś poగedynczego, గako
składowych części wszelkieగ rzeczy substancగalnie złożoneగ, łatwo można zepsuć, a przez
to i గego w ogóle sprawę, gdy go się za daleko rozciąga i chce się go uczynić popłatnym
dla wszelkieగ złożoności bez różnicy, గak to się గuż rzeczywiście ǳiało nieగednokrotnie.

Mówię tu zresztą tylko o poగedynczości o tyle, o ile ona koniecznie dana గest w złożo-
ności, gdy ta może zostać rozwiązana na tamtą, గako na swoగe części składowe. Właściwe
znaczenie wyrazu monas (గak go używał Leibniz) powinno by się rozciągać tylko na tę po-
గedynczość, która గest dana bezpośrednio గako substancగa poగedyncza (np. w samowieǳy),
nie zaś గako pierwiastek czegoś złożonego, który by lepieగ nazwać można było atomem.
A ponieważ గa tylko ze względu nu złożoność dowieść tu chcę substancగi poగedynczych,
గako గeగ pierwiastków, mógłbym więc tezę drugieగ antynomii nazwać atomistyką trans-
cendentalną. Ale ponieważ wyraz ten został గuż od dawna użyty na oznaczenie osobnego

  Krytyka czystego rozumu 



sposobu obగaśniania zగawisk cielesnych (molecularum)¹⁸², więc każe się domyślać poగęć
empirycznych: to niech się zwie dialektyczną zasadą monadologii.

II. Do antytezy
Przeciwko temu twierǳeniu o nieskończonym ǳieleniu materii, maగącemu tylko

dowód matematyczny, poczynili monadyści zarzuty, గuż z tego powodu wydaగące się po-
deగrzanymi, że naగగaśnieగszych matematycznych dowoǳeń nie chcą uznać za wniknięcie
we właściwość przestrzeni, o ile ona istotnie గest formalnym warunkiem możliwości ma-
terii wszelkieగ, lecz గe uważaగą గeno za wnioski s poగęć oderwanych, ale dowolnych, które
గakoby nie mogą być odniesione do rzeczy rzeczywistych. Tak గakby możliwym było bodaగ
wymyślić గakiś inny sposób oglądania, niż ten, గaki zostaగe dany w pierwotnym ogląǳie
przestrzeni, i గakby గego aprioryczne określenia nie dotyczyły zarazem tego wszystkiego,
co przez to గedynie możliwym się staగe, iż tę przestrzeń wypełnia. Gdyby się dało im
posłuch, to musielibyśmy prócz punktu matematycznego, który గest poగedynczym, lecz
nie గest częścią, tylko granicą గeno przestrzeni, pomyśleć sobie గeszcze punkty fizyczne,
wprawǳie także poగedyncze, lecz maగące tę wyższość, iż గako części przestrzeni, wypeł-
niaగą గą samym swoim nagromaǳeniem. Nie powtarzaగąc tutaగ pospolitych a గasnych od-
parć teగ niedorzeczności, napotykanych obficie, — boć zresztą zupełnie daremnym byłoby
chcieć za pomocą samych dyskursywnych poగęć zaprzeczać rozumkowaniem oczywistości
matematyczneగ, — zauważę tylko, że గeżeli filozofia swarzy się tu z matematyką, to dla-
tego గeno, iż zapomina, że w pytaniu tym iǳie tylko o zjawiska i ich warunek. Ale tutaగ
nie dosyć గest do czystego pojęcia rozsądkowego złożoności odnaleźć poగęcie poగedynczości,
lecz do oglądu złożoności (materii) — ogląd poగedynczości; a to wedle praw zmysłowości,
a więc też i wobec przedmiotów zmysłowych, గest całkiem niemożliwe. Może więc o గa-
kieగś całostce substancగi, pomyślaneగ samym గeno czystym rozsądkiem, zawsze popłacać
to, iż przed wszelkim గeగ złożeniem musimy mieć czynnik poగedynczy; lecz to nie popłaca
co do totum substantiale phaenomenon, które గako empiryczny ogląd w przestrzeni prowa-
ǳi z sobą konieczną właściwość, iż żadna గego część nie గest poగedyncza, dlatego że żadna
część przestrzeni poగedynczą nie గest. Jednakże monadyści byli o tyle sprytni, iż trud-
ność tę chcieli wyminąć przypuszczeniem, że nie przestrzeń గest warunkiem możliwości
przedmiotów oglądu zewnętrznego (ciał), lecz ten oraz dynamiczny stosunek substancగi
w ogóle są warunkiem możliwości przestrzeni. Atoli o ciałach mamy poగęcie tylko గa-
ko o zగawiskach, a గako takie każą one koniecznie z góry przyగąć przestrzeń za warunek
możliwości wszelkiego zగawiska zewnętrznego; wybieg zatem nie zda się na nic, kiedy mu
zresztą powyżeగ w Estetyce transcendentalneగ przecięto గuż należycie drogę. Gdyby ciała
były rzeczami samymi w sobie, to dowoǳenie monadystów posiadałoby bądź co bądź
ważność.

Drugie dialektyczne twierǳenie tym się szczególnie oǳnacza, że ma przeciw so-
bie twierǳenie dogmatyczne, będące wśród wszystkich rozumkuగących గedynym, co na
przedmiocie doświadczenia podeగmuగe się naocznie udowodnić rzeczywistość tego, co-
śmy powyżeగ zaliczyli do idei transcendentalnych, mianowicie bezwzględną poగedynczość
substancగi, a to tak, że przedmiot zmysłu wewnętrznego, że Ja, które myśli, గest substancగą
wręcz-poగedynczą. Nie zapuszczaగąc się w to obecnie (gdyż poprzednio obszernieగ to roz-
trząsnąłem), zauważę గeno, że గeśli coś pomyślanym zostaగe tylko గako przedmiot, nie do-
łączaగąc గakiegoś syntetycznego określenia oglądu గego (గak to się ǳieగe w całkiem gołym
wyobrażeniu: Ja), to naturalnie w takim wyobrażeniu nie można dostrzec nic rozmaitego
i nic złożonego. A że nadto orzeczenia, za pomocą których pomyślałem ten przedmiot,
są గeno oglądami zmysłu wewnętrznego, więc nic też tam zaగść nie może, co by dowoǳi-
ło czegoś rozmaitego zewnątrz siebie, a zatem i realnego złożenia. Samowieǳa tedy to
tylko pociąga za sobą, że ponieważ podmiot, który myśli, గest zarazem własnym swoim
przedmiotem, więc nie może ǳielić sam siebie (lubo może ǳielić swoగe przypadłościowe
określenia); gdyż ze względu na samego siebie każdy przedmiot గest bezwzględną గedno-
ścią. Mimo to, గeślibyśmy ten podmiot rozpatrywali zewnętrznie, గako przedmiot oglądu,

¹⁸²mógłbym […] nazwać atomistyką transcendentalną […] wyraz ten został już od dawna użyty na oznacze-
nie osobnego sposobu objaśniania zjawisk cielesnych (molecularum) — Molekuły (drobiny) są to, గak wiadomo,
naగdrobnieగsze cząsteczki ciał, గeszcze dla oka liǳkiego, uzbroగonego w odpowiednie przyrządy, dostrzegalne;
atomy (nieǳiałki) zaś to przypuszczalne tylko, niedaగące się poǳielić pra-pierwiastki, które maగą posłużyć do
wyగaśnienia rozmaitego składu i zachowania się ciał. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



to okazałby przecie także złożenie w zగawisku. A tak rozpatrywać go zawsze należy, గeśli
chce się wieǳieć, czy w nim గest czy nie గest coś rozmaitego po zewnątrz siebie.

Antynomii czystego rozumu trzeci spór idei
Teza
Przyczynowość wedle praw przyrody nie గest గedyną, z któreగ by można wszystkie

zగawiska świata ogółem wyprowaǳić. Potrzeba గeszcze przyగąć koniecznie dla ich wyగa-
śnienia przyczynowość na mocy wolności.

Dowoǳenie
Przypuśćmy, że nie ma inneగ przyczynowości, prócz wedle praw przyrody; wszystko

tedy, co się ǳieje, każe się domyślać stanu poprzedniego, po którym nieodwołalnie według
pewnego prawidła ono następuగe. Ależ stan poprzedni musi także być czymś, co się ǳiało
(stało się w czasie, gdy poprzednio nie istniało), bo gdyby było zawsze, to by i గego na-
stępstwo nie powstawało dopiero, lecz było by zawsze. A więc przyczynowość przyczyny,
mocą któreగ coś się ǳieగe, గest sama czymś, co się stało [etwas Geschehenes], co wedle prawa
przyrody każe się domyślać znowu గakiegoś poprzedniego stanu i గego przyczynowości,
a ten — గeszcze dawnieగszego itd. Jeśli zatem wszystko się ǳieగe według praw przyrody
గedynie, to zawsze bęǳie tylko గakiś podrzędny, nigdy zaś pierwszy początek, a zatem
w ogóle nie bęǳie wcale zupełności szeregu po stronie przyczyn pochoǳących wzaగem
od siebie. Otóż prawo przyrody na tym właśnie polega, że bez dostatecznie a priori okre-
śloneగ przyczyny nic się nie ǳieగe. A więc zdanie, గakoby wszelka przyczynowość możliwą
była tylko według praw przyrody, sprzeczne గest samo z sobą w swoగeగ nieograniczoneగ
ogólności, a więc nie można teగże przyగąć za గedyną.

Stosownie do tego należy przyగąć przyczynowość, mocą któreగ coś się ǳieగe, chociaż-
by గego przyczyna nie była określona గeszcze daleగ przez inną poprzeǳaగącą przyczynę,
wedle praw koniecznych, tగ. absolutną samorzutność przyczyn rozpoczynania z siebie sa-
mej szeregu zగawisk, ciągnącego się wedle praw przyroǳonych, a więc transcendentalną
wolność, bez któreగ nawet w biegu przyrody nigdy nie గest zupełnym następstwo szeregu
zగawisk po stronie przyczyn.

Antyteza
Nie ma wcale wolności, lecz wszystko w świecie odbywa się według praw przyrody.
Dowoǳenie
Daగmy na to, że గest wolność w znaczeniu transcendentalnym, గako osobny roǳaగ

przyczynowości, wedle którego mogłyby się odbywać zdarzenia świata, mianowicie wła-
ǳa rozpoczynania wręcz గakiegoś stanu, a więc i szeregu గego następstw; w takim razie
nie tylko przez tę samorzutność rozpocznie się wręcz గakiś szereg, lecz także spowodowa-
nie teగże samorzutności do wytworzenia szeregu, tగ. przyczynowość, tak iż nie poprzeǳa
nic, przez co by według stałych praw określoną była ta dokonywaగąca się czynność. Atoli
każdy początek ǳiałania każe się domyślać stanu przyczyny గeszcze nie ǳiałaగąceగ, a dy-
namicznie pierwszy początek czynności — takiego stanu, który ze stanem poprzednim
teగże przyczyny nie ma żadnego związku przyczynowego, tగ. nie wynika z niego w żaden
sposób. A więc wolność transcendentalna గest przeciwna prawu przyczynowemu, i takim
połączeniem koleగnych stanów przyczyn ǳiałaగących, wedle którego niemożliwą గest గed-
ność doświadczenia, którego zatem nie można odnaleźć w żadnym doświadczeniu, గest
tedy czczą rzeczą myślną.

Nie mamy zatem nic więceగ prócz przyrody, w któreగ szukać musimy łączności i po-
rządku zdarzeń świata. Wolność (niezależność) od praw przyrody గest wprawǳie uwol-
nieniem od przymusu, lecz także i od wskazówki wszelkich prawideł. Bo nie można po-
wieǳieć, że zamiast przyrody wstępuగą w przyczynowość biegu świata prawa wolności,
ponieważ gdyby tę określały prawa, to by గuż nie była wolnością, lecz po prostu przy-
rodą znowuż. A zatem przyroda i wolność transcendentalna tak się od siebie różnią గak
prawidłowość i bezprawidłowość; tamta obarcza wprawǳie rozsądek trudnością szukania
coraz wyżeగ pochoǳenia zdarzeń w szeregu przyczyn, gdyż nimi ciągle గest uwarunkowa-
na przyczynowość, lecz zarazem w nagrodę obiecuగe nieprzerwaną i prawidłową గedność
doświadczenia; gdy tymczasem mamidło wolności zapewnia wprawǳie badaగącemu roz-
sądkowi spokóగ w łańcuchu przyczyn, prowaǳąc go do przyczynowości bezwarunkoweగ,

  Krytyka czystego rozumu 



rozpoczynaగąceగ ǳiałanie z siebie, która గednak, sama będąc ślepą, zrywa przewodnią nić
prawideł, గedynie umożliwiaగących nieprzerwanie łączne z sobą doświadczenie.

Uwaga do trzecieగ antynomii
I. Do tezy
Transcendentalna idea wolności nie wypełnia wprawǳie bynaగmnieగ całeగ treści psy-

chologicznego poగęcia, oznaczonego tą nazwą, będącego przeważnie empirycznym, lecz
obeగmuగe tylko bezwzględną samorzutność ǳiałania, గako właściwy powód poczytalności
wobec niego; mimo to stanowi istotny kamień obrazy dla filozofii, znaగduగąceగ niezwal-
czone przeszkody w zgoǳeniu się na taki roǳaగ bezwarunkoweగ przyczynowości. To więc
w pytaniu o wolności woli, co nabawiało od dawna rozum spekulatywny tak wielkiego
kłopotu, గest właściwie transcendentalnym i dotyczy tego గeno, czy trzeba przyగąć wła-
ǳę rozpoczynaగącą z siebie szereg koleగnych rzeczy lub stanów. Jakim sposobem właǳa
taka గest możliwą, na to móc odpowieǳieć nie గest koniecznością, bo i wobec przyczy-
nowości wedle praw przyrody musimy się zadowolić గedynie poznaniem a priori, że గą
trzeba przyగąć z góry, chociaż żadną miarą nie poగmuగemy możliwości, గak przez pewne
istnienie może zostać wywołanym istnienie czegoś innego, i musimy w tym razie trzy-
mać się గeno doświadczenia. Otóż tę konieczność pierwszego początku szeregu zగawisk
z wolności wykazaliśmy wprawǳie o tyle గeno, ile potrzeba było do zrozumienia źró-
dła świata; gdyż wszystkie późnieగ następuగące stany można wziąć za koleగne następstwo
wedle praw przyroǳonych tylko. Ale ponieważ przez to dowieǳiona (choć nie zrozu-
miana) została przecie właǳa rozpoczynania całkiem z siebie szeregu w czasie; to wolno
odtąd również wśród biegu świata pozwalać na rozpoczynanie z siebie rozmaitych szere-
gów przyczynowych i przyznawać ich substancగom właǳę ǳiałania według wolności. Nie
daగmy się tu powstrzymać nieporozumieniem, mianowicie, że ponieważ koleగny szereg
w świecie może mieć tylko porównawczo pierwszy początek, gdyż snadź zawsze గakiś stan
rzeczy w świecie iǳie wpierw, więc chyba nie గest możliwym podczas biegu świata ża-
den bezwzględnie pierwszy początek szeregów. Mówimy tu bowiem nie o bezwzględnie
pierwszym początku co do czasu, lecz co do przyczynowości. Jeżeli teraz (na przykład) గe-
stem całkiem wolny, a bez koniecznościowo ǳiałaగącego wpływu przyczyn przyroǳonych
wstaగę z krzesła; to w tym zdarzeniu, wraz z గego naturalnymi następstwami w nieskoń-
czoność, rozpoczyna się wręcz nowy szereg, chociaż co do czasu zdarzenie to గest tylko
dalszym ciągiem szeregu poprzeǳaగącego.

To bowiem postanowienie i czyn nie tkwią bynaగmnieగ w przebiegu samych skut-
ków przyroǳonych i nie są tylko dalszym ich ciągiem: lecz owszem sprawcze przyczyny
naturalne całkowicie ustaగą ponad nimi co do tego zdarzenia, bo ono następuగe wpraw-
ǳie po tamtych, ale z nich nie wynika, a stąd nie co do czasu wprawǳie, lecz co do
przyczynowości, musi być nazwane wręcz pierwszym początkiem szeregu zగawisk.

Potwierǳenie oweగ potrzeby rozumu powoływania się w szeregu przyczyn przyro-
ǳonych na గakiś pierwszy początek z wolności, bĳe barǳo silnie w oczy stąd, że wszyscy
filozofowie starożytności (z wyగątkiem szkoły epikureగskieగ) dla wyగaśnienia ruchów świa-
ta wiǳieli się zniewolonymi do przyగęcia pierwszego poruszyciela, tగ. przyczyny ǳiałaగąceగ
swobodnie, która naగpierw i sama z siebie rozpoczęła ten szereg stanów. Z sameగ bowiem
przyrody tylko nie podeగmowali się uczynić pierwszego początku zrozumiałym.

II. Do antytezy
Obrońca wszechmocy przyrody (transcendentalna fizjokracja), w przekomarzaniu się

z nauką o wolności, w następuగący sposób podtrzymywałby swe twierǳenie wobec ro-
zumkuగących wniosków teగ drugieగ. Jeżeli nie przyjmujecie w świecie nic matematycznie
pierwszego co do czasu, to nie macie także potrzeby szukania czegoś dynamicznie pierwszego
co do przyczynowości. Któż wam kazał wymyślać గakiś wręcz pierwszy stan świata, a stąd
గakiś bezwzględny początek koleగno po sobie rozwĳaగącego się szeregu zగawisk, i nakładać
granice nieograniczoneగ przyroǳie po to, byście swoగemu uroగeniu mogli zapewnić గa-
kiś punkt spoczynku? Ponieważ substancగe w świecie były zawsze, przynaగmnieగ గedność
doświadczenia koniecznym czyni takie założenie, to nie ma wcale trudności, by uznać
także, iż koleగna zmiana ich stanów, tగ. szereg ich przeobrażeń, była zawsze, a więc nie
potrzeba szukać గakiegoś pierwszego początku czy to matematycznego, czy dynamiczne-
go. Możliwość takiego nieskończonego rodowodu bez pierwszego człona, wobec którego

  Krytyka czystego rozumu 



wszystkie inne są tylko następstwem, nie daగe się, co do గego możliwości, zgoła poగąć.
Atoli గeśli z tego powodu zechcecie odrzucić tę zagadkę przyrody, to uగrzycie się zmu-
szonymi do odrzucenia wielu syntetycznych zasadniczych właściwości (sił zasadniczych),
których również nie możecie poగąć, a nawet możliwość przemiany w ogóle musi stać się
dla was rażącą. Bo gdybyście się w doświadczenia nie przekonali, że గest ona rzeczywi-
stą, tobyście nigdy nie potrafili wymyślić a priori, గakim sposobem możliwym గest to
nieustanne następowanie bytu i niebytu.

Atoli gdybyśmy nawet bądź co bądź przyznali transcendentalną właǳę wolności, by
rozpocząć przemiany świata, to właǳa ta musiałaby być przynaగmnieగ po zewnątrz świata
(aczkolwiek zawsze to bęǳie zuchwałym uroszczeniem, poza ogółem wszelkich możli-
wych oglądów przyగmować గeszcze గakiś przedmiot, który nie może być dany w żadnym
możliwym spostrzeganiu). W świecie గednak samym przypisywać substancగom taką wła-
ǳę, nigdy dozwalanym być nie może, gdyż wówczas łączność zగawisk wzaగem się koniecz-
nie określaగących według praw powszechnych, łączność zwana przyrodą a z nią razem
cecha prawdy empiryczneగ, odróżniaగąca doświadczenie od sennego marzenia, znikłaby
w większeగ części. Bo obok takieగ bezprawidłoweగ właǳy wolności ledwie pomyśleć się
గuż daగe przyroda, gdyż prawa teగże ulegałyby nieustanneగ zmianie wskutek wpływów tam-
teగ, a gra zగawisk, która by według praw przyrody sameగ była prawidłowa i గednostaగna,
stawałaby się przez to zagmatwaną i zgoła nie spóగną.

Antynomii czystego rozumu czwarty spór idei transcendentalnych
Teza
Do świata należy coś, co గest, czy to గako część గego, czy గako przyczyna, గestestwem

wręcz koniecznym.
Dowoǳenie
Świat zmysłowy, గako całostka wszystkich zగawisk, zawiera w sobie zarazem szereg

przemian. Bo bez nich nawet wyobrażenie szeregu czasowego, గako warunku możliwości
świata zmysłów, nie było by nam dane¹⁸³. Każda przemiana zależy od swego warunku,
który poprzeǳa గą co do czasu, i mocą którego ona staగe się konieczną. Otóż każda rzecz
uwarunkowana, która గest dana, każe się ze względu na swe istnienie domyślać zupełnego
szeregu warunków aż do czynnika wręcz bezwarunkowego, który sam tylko గest absolutnie
konieczny. A więc musi istnieć coś bezwzględnie koniecznego, గeśli istnieగe przemiana
గako గego następstwo. Lecz sam ten czynnik konieczny należy do świata zmysłowego.
Bo daగmy na to, że గest poza nim; w takim razie od niego by szereg przemian świata
wyprowaǳał swóగ początek, a przecież ta konieczna przyczyna sama by nie należała do
świata zmysłów. A to గest niemożliwe. Bo ponieważ początek szeregu czasowego może być
określony tylko przez to, co poprzeǳa wedle czasu; więc naగwyższy warunek początku
szeregu przemian musi istnieć w czasie, kiedy go గeszcze nie było (gdyż początek గest
istnieniem, poprzeǳonym przez czas, w którym rzeczy poczynaగąceగ się గeszcze nie było).
A zatem przyczynowość konieczneగ przyczyny przemian, więc i sama przyczyna, należy
do czasu, więc do zగawiska (w którym czas గedynie గest możliwy గako గego forma): stąd
wynika, że nie podobna గeగ pomyśleć గako oderwaneగ od świata zmysłowego, గako ogółu
wszelkich zగawisk. A więc w samymże świecie mieści się coś wręcz koniecznego (czy ono
గest całym szeregiem świata, czy też గego częścią).

Antyteza
Nigǳie nie istnieగe żadne wręcz konieczne గestestwo, ani w świecie, ani poza światem

గako గego przyczyna.
Dowoǳenie
Przypuśćmy, że sam świat గest గestestwem koniecznym, lub też, że గest ono w nim,

więc w szeregu గego zmian albo istniałby początek, który by był bezwarunkowo konieczny,
a więc bez przyczyny, co sprzeciwia się dynamicznemu prawu określenia wszelkich zగawisk
w czasie; — albo też sam szereg byłby bez wszelkiego początku, i chociaż we wszystkich
swych częściach przypadkowym i uwarunkowanym, w całości గednak wręcz koniecznym

¹⁸³Świat zmysłowy (…) zawiera w sobie zarazem szereg przemian (…) — czas wprawǳie, గako formalny wa-
runek możliwości przemian, wyprzeǳa గe przedmiotowo, lecz podmiotowo i w rzeczywistości uświadomienia,
wyobrażenie to, tak గak każde inne, dane nam గest tylko za przyczynieniem się spostrzeżeń. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



i bezwarunkowym, co గest sprzeczne samo z sobą, gdyż istnienie mnogości nie może być
koniecznym, గeżeli ani గedna గeగ część nie posiada istnienia koniecznego samego w sobie.

Przypuśćmy przeciwnie, że istnieగe wręcz konieczna przyczyna świata poza światem;
to by ona, గako naగwyższy człon w szeregu przyczyn przemian świata, rozpoczynała dopiero
istnienie tych drugich i ich szereg¹⁸⁴. Ale w takim razie musiałaby zacząć także ǳiałać,
a గeగ przyczynowość należałaby do czasu, a dlatego właśnie i do ogółu zగawisk, tగ. do świata,
a zatem i ona sama, ta przyczyna, nie byłaby poza światem, — co się sprzeciwia założeniu.
A więc ani w świecie, ani poza nim (lecz w związku przyczynowym z nim) nie ma గakiegoś
wręcz koniecznego గestestwa.

Uwaga do czwarteగ antynomii
I. Do tezy
Aby dowieść istnienia గestestwa koniecznego, obowiązany tutaగ గestem do użycia గe-

dynie tylko argumentu kosmologicznego, który posuwa się mianowicie od czegoś uwa-
runkowanego w zగawisku do czegoś bezwarunkowego w poగęciu, gdyż ono uważa się za
konieczny warunek absolutneగ całkowitości szeregu. Próbować dowodu z sameగ గeno idei
naగwyższego ze wszech గestestw w ogóle należy do inneగ zasady rozumoweగ i stąd musi
on wystąpić osobno.

Czysty dowód kosmologiczny zaś nie może inaczeగ uzasadnić istnienia గestestwa ko-
niecznego, గak tylko pozostawiaగąc nierozstrzygniętym, czy ono గest samymże światem,
czy też rzeczą od niego odrębną. Bo chcąc wywieść to drugie, potrzeba zasad, które nie są
గuż kosmologicznymi i nie rozwĳaగą się w szeregu zగawisk, lecz poగęć o istotach przypad-
kowych w ogóle (o ile są rozważane tylko గako przedmioty rozsądku) i zasady powiązania
takich గestestw z గestestwem koniecznym za pomocą poగęć tylko; — co wszystko należy
do filozofii transcendentnej, dla któreగ tutaగ nie ma గeszcze mieగsca.

Atoli గeśli się rozpocznie dowód kosmologicznie, biorąc za podstawę szereg zగawisk
i odwrót ich według empirycznych praw przyczynowości: to nie można potem odskakiwać
od tego i przechoǳić do czegoś, co wcale గako człon nie należy do szeregu. Bo trzeba
coś za warunek uważać w tymże samym znaczeniu, w గakim brano stosunek czynnika
uwarunkowanego do గego warunku w szeregu, który miał w nieprzerwanym postępie
doprowaǳić do tego naగwyższego warunku. Otóż గeśli ten stosunek గest zmysłowy i należy
do możliwego empirycznego używania rozsądku, to naగwyższy warunek czyli przyczyna
tylko według praw zmysłowości, więc గako należący do szeregu czasowego, może zamknąć
odwrót, a గestestwo konieczne musi być uważane za naczelny człon szeregu świata.

Mimo to pozwolono sobie zrobić taki odskok (μετάβασις εις ἄλλο γένος [=przeగ-
ście do innego roǳaగu]). Mianowicie z przemian w świecie wnioskowano o empiryczneగ
przypadkowości, tగ. o గego zależności od empirycznie określaగących przyczyn, i uzyska-
no wznoszący się szereg warunków empirycznych, co też było zupełnie słusznym. Ale
ponieważ nie zdołano w tym znaleźć pierwszego początku i naగwyższego człona, więc
odstąpiono nagle od empirycznego poగęcia przypadkowości i chwycono się czysteగ ka-
tegorii, co w tym razie sprowaǳiło szereg myślny tylko, którego zupełność polegała na
istnieniu przyczyny wręcz-konieczneగ; a ta, nie będąc związana żadnymi zmysłowymi wa-
runkami, zwolniona też została od warunku czasowego, by samoistnie rozpocząć swoగą
przyczynowość. Ale takie postępowanie గest zgoła nieprawne, గak to wnieść można z tego,
co następuగe.

Przypadkowym, w czystym znaczeniu kategorii, గest to, czego wręcz sprzeczny od-
wrotnik గest możliwy. Tymczasem z przypadkowości empiryczneగ nic można zgoła wnio-
skować o oweగ myślneగ. Co się przemienia, tego odwrotnik (గego stanu) గest w innym గa-
kimś czasie rzeczywisty, a więc i możliwy: zatem nie గest wręcz-sprzecznym odwrotnikiem
stanu poprzedniego, do czego potrzeba, żeby w tym samym czasie, kiedy był stan po-
przedni, na గego mieగscu mógł był być గego odwrotnik, czego niepodobna zgoła wywnio-
skować z przemiany. Ciało, które w ruchu było= 𝐴, w spoczynku może być= 𝑛𝑜𝑛𝐴.

¹⁸⁴to by ona [wręcz konieczna przyczyna świata poza światem], jako najwyższy człon w szeregu przyczyn przemian
świata, rozpoczynała dopiero istnienie tych drugich i ich szereg — słowo zaczynać bierze się w dwoగakim znaczeniu.
Pierwsze గest zawsze czynne, kiedy przyczyna zaczyna szereg stanów గako swóగ skutek (infit); drugie గest bierne,
kiedy przyczynowość sama się wszczyna w przyczynie (fit). Wnioskuగę tutaగ z pierwszego o drugim. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Otóż z tego, że stan przeciwny względem stanu A po nim następuగe, wcale nie można
wywnioskować, że wręcz-sprzeczny odwrotnik względem A గest możliwy, a więc że A గest
przypadkowe, gdyż do tego potrzeba by, żeby w tym samym czasie, kiedy był ruch, za-
miast niego mógł był być spoczynek. A my nie wiemy nic więceగ ponad to, że spoczynek
w czasie następnym był rzeczywisty, więc i możliwy. Lecz ruch w గednym czasie, a spo-
czynek w drugim czasie nie są z sobą wręcz-sprzeczne. A więc koleగność przeciwnych
sobie określeń, tగ. przemiana, nie dowoǳi bynaగmnieగ przypadkowości wedle poగęć czy-
stego rozsądku, więc też nie może prowaǳić do istnienia గestestwa koniecznego, wedle
czystych poగąć rozsądkowych. Przemiana dowoǳi tylko przypadkowości empiryczneగ, tగ.
że nowy stan sam przez się, bez przyczyny, należąceగ do czasu poprzedniego, nie mógłby
zgoła nastąpić, na mocy prawa przyczynowości. Ta przyczyna, choćby się గą nawet przy-
గęło za wręcz-konieczną, musi przecie tym sposobem napotkać się w czasie i należeć do
szeregu zగawisk.

II. Do antytezy
Jeżeli przy wznoszeniu się w szeregu zగawisk mniemamy, iż napotkamy trudności za-

grażaగące istnieniu wręcz konieczneగ naగwyższeగ przyczyny, to muszą się też one opierać
nie na samych గeno poగęciach o koniecznym istnieniu rzeczy w ogóle, a więc nie być
ontologicznymi, lecz wypływać z przyczynowego połączenia z szeregiem zగawisk, by do
nich dobrać warunek, który sam గuż గest bezwarunkowym, a zatem być kosmologicz-
nymi i wywnioskowanymi według praw empirycznych. Musi się mianowicie okazać, że
wznoszenie się w szeregu przyczyn (w świecie zmysłowym) nie może się nigdy kończyć
przy empirycznie bezwarunkowym warunku, i że dowód kosmologiczny z przypadkowo-
ści stanów świata, mocą ich przemian, wypada przeciw przyగęciu గakieగś pierwszeగ i wręcz
naగprzód rozpoczynaగąceగ szereg — przyczyny.

Atoli w antynomii teగ przedstawia się ǳiwny kontrast, mianowicie, że z tegoż samego
dowodu, z którego w tezie wywnioskowano istnienie pra-గestestwa, wywnioskowuగe się
w antytezie గego niebyt, i to z takąż samą dobitnością. Naగprzód powieǳiano: istnieje je-
stestwo konieczne, gdyż cały miniony czas obeగmuగe w sobie szereg wszystkich warunków,
a więc też i czynnik bezwarunkowy (konieczny). A teraz mówi się: nie ma wcale jestestwa
koniecznego, właśnie dlatego, że cały miniony czas obeగmuగe w sobie szereg wszystkich
warunków (które zatem wszystkie znowuż są uwarunkowane). Przyczyna tego గest na-
stępna. Pierwszy argument patrzy గeno na bezwzględną całkowitość szeregu warunków,
z których గeden określa drugi w czasie, i otrzymuగe przez to czynnik bezwarunkowy i ko-
nieczny. Drugi dowód natomiast bierze pod uwagę przypadkowość wszystkiego tego, co
గest określone w szeregu czasowym (gdyż przed każdym zdarzeniem upływa czas, w któ-
rym samże warunek znowu musi być określony గako uwarunkowany), przez co wszelka
bezwarunkowość i wszelka bezwzględna konieczność odpada.

Jednakże sposób wnioskowania w obudwu argumentach przystaగe nawet do pospo-
litego rozumu luǳkiego, któremu nieగednokrotnie się zdarza rozdwaగać się z samym so-
bą, gdy rozważa swóగ przedmiot z dwu różnych stanowisk. Pan de Mairan¹⁸⁵ poczytał
spór dwu sławnych astronomów, wynikły z podobneగ trudności w obraniu stanowiska,
za zగawisko dość godne uwagi, by o nim napisać osobną rozprawę. Mianowicie గeden
tak wnioskował: księżyc obraca się około swej osi, dlatego że stale tę samą stronę zwraca
ku ziemi; drugi zaś: księżyc nie obraca się około swej osi, właśnie dlatego, że stale tę samą
stronę zwraca ku ziemi. Oba wnioski były słuszne, stosownie do stanowiska, గakie zaగęło,
aby obserwować ruch księżyca.

¹⁸⁵de Mairan, Jan Jakób d’Ortous (–) — był członkiem Akademii Nauk w Paryżu od r.  i గeగ
sekretarzem po Fontenelle’u od r. . Zaగmował się matematyką, astronomią i fizyką. Znany గest głównie
z pracy o zorzy północneగ i ze swych Pochwał (Eloges) akademickich, z powodu których mówi Wolter o ich
autorze: „Il me semble avoir en profondeur ce que Fontenelle avait en superficie”. Rozprawa, wspomniana przez
Kanta, ma napis: Dissertation astronomique sur le mouvement de la Lune et de la Terre où l’on examine laquelle de
ces deux planètes tourne autour de l’autre etc. (Paryż, Hist. et mém. de l’Acad. ). Obగaśnienie S. Dicksteina
w liście do tłumacza z  kwietnia  r. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



   ఝ .  -     
Otóż mamy całą dialektyczną grę idei kosmologicznych, nie pozwalaగących zgoła na to,
by im odpowiedni przedmiot mógł być dany w గakim bądź możliwym doświadczeniu, ba
nawet, żeby గe rozum zdołał pomyśleć zgodnie z powszechnymi prawami doświadczenia,
chociaż nie są one bynaగmnieగ wymyślone dowolnie, bo dochoǳi do nich rozum w spo-
sób konieczny w nieprzerwanym rozwinięciu syntezy empiryczneగ, గeśli to, co wedle pra-
wideł doświadczenia wciąż warunkowo గeno może zostać określone, zechce oswoboǳić
od wszelkiego warunku i obగąć w bezwarunkoweగ całkowitości. Te rozumkuగące twier-
ǳenia — to tyleż prób rozwiązania czterech przyroǳonych zagadnień rozumu, których
też tyle tylko, ani więceగ, ani mnieగ, być może, gdyż nie ma więceగ szeregów założeń
syntetycznych, ograniczaగących a priori syntezę empiryczną.

Świetne uroszczenia rozumu, chcącego rozszerzyć swą ǳieǳinę poza wszelkie grani-
ce doświadczenia, przedstawiliśmy w suchych గeno formułach, zawieraగących tylko pod-
stawę గego pretensగi prawnych, i, గak to przystoi filozofii transcendentalneగ, odrzuciliśmy
wszystko, co w nich było empirycznym, chociaż cała wspaniałość twierǳeń rozumowych
może zaగaśnieć dopiero w połączeniu z empirią. W tym atoli zastosowaniu i w postępu-
గącym naprzód rozszerzeniu używania rozumu, gdy ten rozpoczyna od pola doświadczeń
i powoli wzlatuగe aż do tych wzniosłych idei, — filozofia wykazuగe taką godność, że,
గeśli by tylko mogła utrzymać się przy swoich uroszczeniach, pozostawiłaby daleko po-
za sobą wartość wszelkieగ inneగ umieగętności luǳkieగ; obiecuగe bowiem dać podwalinę
do naszych naగwiększych oczekiwań i widoków na cele ostateczne, w których wszystkie
wysiłki rozumowe w końcu zగednoczyć się muszą. Pytania: czy świat ma początek i గakąś
granicę sweగ rozciągłości w przestrzeni, czy గest gǳiekolwiek a może w moగeగ myśląceగ గaź-
ni గakaś niepoǳielna i niezniszczalna గedność, czy też poǳielność tylko i znikomość; czy
w ǳiałaniach swoich గestem wolny, czy też గak inne గestestwa prowaǳony na nitce przy-
rody i losu; czy wreszcie istnieగe naగwyższa przyczyna świata, czy też rzeczy przyroǳone
i ład ich stanowią przedmiot ostatni, przy którym zatrzymać się musimy we wszystkich
roztrząsaniach naszych: oto kwestie, za rozwiązanie których matematyk chętnie by oddał
całą swą umieగętność; ta bowiem co do naగwyższych i naగważnieగszych celów luǳkości
nie może mu dostarczyć zaspokaగaగąceగ odpowieǳi. Nawet właściwa godność matematy-
ki (teగ chluby rozumu luǳkiego) polega na tym, że daగąc wskazówkę rozumowi, గak ma
poగmować przyrodę zarówno w wielkim గak w małym, w గeగ łaǳie i prawidłowości, oraz
w godneగ poǳiwu గedności sił nią poruszaగących, i to daleko poza wszelkim oczekiwa-
niem filozofii, buduగąceగ na pospolitym doświadczeniu, wznieca w nieగ przez to dopiero
pochop i zachętę do rozszerzenia ubywania rozumu poza wszelkie doświadczenie; rów-
nocześnie zaopatruగe zaగętą tym mądrość w naగwybornieగsze materiały, by గeగ badanie,
o ile na to pozwala ich właściwość, podeprzeć stosownymi oglądami.

Nieszczęściem dla spekulacగi (ale szczęściem może dla praktycznego przeznaczenia
człowieka) rozum, wśród naగwiększych oczekiwań swoich, wiǳi się tak uwikłanym w ści-
sku dowodów i przeciwdowodów, że, ponieważ zarówno ze względu na własną cześć, గak
i na swoగe bezpieczeństwo nawet niepodobna mu się wycofać, i teగ kłótni przypatrywać się
oboగętnie గako potyczce dla zabawy గeno prowaǳoneగ, ani tym mnieగ nakazać po prostu
pokóగ, gdyż przedmiot sporu mocno zaగmuగe, — nie pozostaగe mu więc nic innego గak
zastanowić się nad źródłem tego rozdwoగenia rozumu z samym sobą, czy może winnym
tu nie గest గakieś nieporozumienie tylko, ku wyగaśnieniu którego wprawǳie dumne z obu
stron uroszczenia bodaగ odpadną, ale za to rozpoczną się trwale spokoగne rządy rozumu
nad rozsądkiem i zmysłami.

Na teraz odłożymy nieco గeszcze gruntowny taki wykład, a wprzódy zamierzamy roz-
ważyć, po któreగ byśmy stronie naగchętnieగ stanęli, gdybyśmy snadź zmuszeni byli zrobić
wybór w teగ mierze. Ponieważ w tym wypadku raǳimy się nie logicznego probierza
prawdy, lecz tylko naszego interesu; to takie badanie, chociaż ze względu na sporne pra-
wo stron obu nic nie ustali, bęǳie miało గednak tę korzyść, że uczyni zrozumiałem,
dlaczego uczestnicy tego sporu przerzucili się na tę raczeగ niż na inną stronę, lubo powo-
dem ku temu nie było గakieś szczególne wniknięcie w przedmiot; a nadto wyగaśni గeszcze
inne poboczne sprawy, np. namiętną żarliwość [die zelotische Hitze] గednego i chłodne

  Krytyka czystego rozumu 



zachowanie się drugiego stronnictwa; czemu గedneగ stronie radosnymi okrzykami dodaగą
odwagi a względem drugieగ są z góry nieprzeగednanie uprzeǳeni.

Przy takim tymczasowym roztrząsaniu atoli గest coś, co określa punkt wiǳenia, z któ-
rego గedynie z należytą gruntownością można గe podగąć; a tym గest porównanie zasad, kie-
ruగących obu stronami. Wśród twierǳeń antytezy spostrzegamy doskonałą గednostaగność
sposobu myślenia i zupełną గedność maksymy, mianowicie zasadę czystego empiryzmu,
nie tylko w obగaśnianiu zగawisk w świecie, lecz także w rozwiązywaniu transcendental-
nych idei o samymże wszechświecie. Przeciwnie twierǳenia tezy, prócz empirycznego
sposobu obగaśniania w zakresie szeregu zగawisk, biorą గeszcze za podstawę zasady umy-
słowe, a stąd i maksyma ich nie గest poగedyncza. Od istotneగ atoli గeగ cechy wyróżniaగąceగ,
nazwę గą dogmatyzmem czystego rozumu.

Otóż po stronie dogmatyzmu, w określaniu rozumowych idei kosmologicznych, czyli
po stronie tezy okazuగe się:

Po pierwsze, pewien interes praktyczny, którym serdecznie przeగmuగe się każdy do-
brze myślący, గeśli się zna na swoim prawǳiwym dobru. Że świat ma początek, że moగa
myśląca గaźń posiada przyrodę poగedynczą a więc zepsuć się nie mogącą, że ona గest za-
razem swobodną w swoich dowolnych ǳiałaniach i wznosi się ponad przymus przyrody,
i że wreszcie cały porządek rzeczy, stanowiących świat, pochoǳi od pra-గestestwa, od
którego wszystko bierze swą గedność i celowe powiązanie: toć to węgielne kamienie mo-
ralności i religii. Antyteza odbiera nam wszystkie te podpory, a przynaగmnieగ wydaగe się,
że గe nam odbiera.

Po wtóre, po teగ stronie uగawnia się także spekulatywny interes rozumu. Bo w ten spo-
sób przyగmuగąc  zużytkowuగąc idee transcendentalne, można zupełnie a priori pochwycić
cały łańcuch warunków i poగąć rodowód czynnika uwarunkowanego, gdy się poczyna od
bezwarunkowego; nie daగe tego antyteza, barǳo źle się polecaగąca tym, że nie potrafi
wcale na pytanie, dotyczące warunków గeగ syntezy, tak odpowieǳieć, aby nie trzeba by-
ło pytać się wciąż daleగ bez końca. Według nieగ musimy od గakieగś daneగ zasady wznosić
się do గakieగś గeszcze wyższeగ: każda część prowaǳi do గeszcze mnieగszeగ części, każde
zdarzenie ma ponad sobą inne గeszcze గakieś zdarzenie za przyczynę, a warunki istnienia
w ogóle opieraగą się wciąż znowu na innych, nie osiągaగąc nigdy bezwarunkowego oparcia
i podpory w గakieగś samoistneగ rzeczy గako pra-గestestwie.

Po trzecie, strona ta ma także wyższość popularności, stanowiącą niewątpliwie nie naగ-
mnieగszą cząstkę uznania dla nieగ. Pospolity rozsądek w ideach bezwarunkowego początku
wszelkieగ syntezy nie znaగduగe trudności naగmnieగszeగ, gdyż i bez tego przywykł schoǳić
raczeగ ku następstwom w dół, niż wstępować do góry ku powodom, a w poగęciach czyn-
nika absolutnie pierwszego (nad możliwością którego zgoła nie ślęczy) znaగduగe i wygodę
i zarazem punkt stały, do którego przywiązać może sznur przewodni kroków swoich, gdy
tymczasem w nieustannym wspinaniu się od czynnika uwarunkowanego do warunku,
maగąc wciąż గedną nogę w powietrzu, nie może znaleźć żadnego upodobania.

Po stronie empiryzmu w określaniu idei kosmologicznych czyli po stronie antytezy
nie ma popierwsze takiego interesu praktycznego z czystych zasad rozumu, గaki przed-
stawiaగą moralność i religia. Owszem goły empiryzm zdaగe się odeగmować obu wszelką
siłę i wpływ. Jeżeli nie ma wcale pra-గestestwa różnego od świata; గeżeli świat గest bez
początku, a więc także i bez stwórcy; గeżeli wola nasza nie గest wolną, a dusza tak samo
się ǳieli i psuగe గak materia; to idee moralne i zasady tracą wszelką ważność i upadaగą
wraz z ideami transcendentalnymi, które stanowiły ich teoretyczną podporę.

Natomiast గednak empiryzm zapewnia spekulatywnemu interesowi rozumu korzyści
barǳo powabne i daleko wyższe od tych, గakie wyznawca dogmatyczny może przyobiecać
ideom rozumowym. Według empiryzmu rozsądek గest wciąż na właściwym sobie grun-
cie, mianowicie na polu గeno możliwych doświadczeń, których prawa może zgłębiać a za
ich pośrednictwem rozszerzać bez końca swoగe bezpieczne i zrozumiałe poznanie. Tu mo-
że on i powinien wystawiać przedmiot zarówno sam w sobie, గak i w గego stosunkach,
oglądaniu lub przynaగmnieగ w poగęciach, których obraz można గasno i wyraźnie przedło-
żyć w danych podobnych oglądach. Nie tylko nie potrzebuగe on opuszczać tego łańcucha
ładu przyroǳonego, by się czepiać idei, których przedmioty są mu nieznane, gdyż గako
rzeczy myślne nigdy nie mogą zostać danymi; lecz nawet niewolno mu porzucać swego
zaగęcia i pod pozorem, że గuż గe doprowaǳono do końca, przechoǳić do ǳieǳiny ide-

  Krytyka czystego rozumu 



alizuగącego rozumu i do poగęć transcendentnych, gǳie గuż nie potrzebuగe obserwować
i zgodnie z prawami przyrody badać, lecz tylko myśleć i zmyślać, pewnym będąc, że nie
może być odpartym faktami przyrody, gdyż ich świadectwem on wcale się nie krępu-
గe, lecz ma గe pomĳać, albo też nawet podporządkowywać wyższeగ powaǳe, mianowicie
powaǳe czystego rozumu.

Empiryk nigdy zatem nie zezwoli na przyగęcie గakieగkolwiek epoki przyrody za wręcz
pierwszą, ani na uważanie గakieగś granicy swego wglądania w obszar natury za ostatecz-
ną; nie zgoǳi się też od przedmiotów przyrody, które mocą obserwacగi i matematyki
może rozebrać i w ogląǳie syntetycznie określić (od rozciągłości) przechoǳić do takich,
których ani zmysł, ani wyobraźnia nigdy nie mogą przedstawić in concreto (do poగedyn-
czości); nie przyzna też, గakoby nawet w przyroǳie istniała właǳa ǳiałania niezależnie
od praw przyrody (wolność) i przez to uszczuplała rozsądkowi గego zaగęcie śleǳenia, we-
dług wskazówki koniecznych prawideł, powstawaniu zగawisk; nie przystanie wreszcie na
to, żeby do czego bądź szukano przyczyny poza przyrodą (pra-గestestwa), gdyż గą tylko
wyłącznie znamy, gdyż ona గedynie daగe nam przedmioty i może pouczyć o ich prawach.

Wprawǳie, gdyby filozof empiryczny ze swą antytezą nic innego nie zamierzał గe-
no zmiażdżyć wścibstwo i zuchwalstwo rozumu, zapominaగącego o prawǳiwym swoim
przeznaczeniu, przechwalaగącego się znaniem i wieǳą [Einsicht und Wissen] tam, gǳie
właściwie znanie i wieǳa ustaగą, i chcącego to, co ze względu na interes praktyczny przyగ-
muగemy, podawać za poparcie interesu spekulatywnego, aby gǳie mu to dogodnie, prze-
rwać nić poszukiwań fizycznych i pod pokrywką rozszerzenia poznania uwiązać గą przy
ideach transcendentalnych, przez które poznaగemy właściwie to tylko, że nic nie wiemy;
— gdyby, powiadam, empiryk tym się zadowalał: to zasada గego byłaby maksymą umiar-
kowania w uroszczeniach, skromności w twierǳeniach, a zarazem możliwie naగwiększe-
go rozszerzenia rozsądku naszego przy pomocy przełożonego nam właściwie nauczyciela,
గakim గest doświadczenie. Bo w takim razie nie odebrano by nam umysłowych założeń
[intellectuelle Voraussetzungen] i wiary గako pomocy w naszeగ sprawie praktyczneగ; tylko
nie można by im pozwolić występować pod nazwą i z okazałością umieగętności i znania
rozumowego. gdyż właściwa spekulatywna wieǳa nigǳie nie zdoła odnaleźć żadnego
innego przedmiotu, prócz przedmiotu doświadczenia, a kiedy granicę గego przekracza, to
synteza, kusząca się o nowe i od tamteగ niezależne poznania, nie ma zgoła podścieliska
oglądu, na którym by mogła zostać dokonaną.

Atoli, గeśli empiryzm stanie się (గak to bywa barǳo często) sam dogmatycznym
względem owych idei i śmiało przeczy temu, co leży poza ǳieǳiną గego oglądowych
poznań, to popada również w wadę nieskromności, będącą tutaగ tym godnieగszą nagany,
iż przez to wyrząǳa niepowetowaną szkodę praktycznemu interesowi rozumu.

To stanowi przeciwieństwo epikureizmu¹⁸⁶ względem platonizmu.
Każdy z nich mówi więceగ niż wie, ale w ten sposób, że pierwszy ożywia i rozkrzewia

wieǳę, lubo ze szkodą praktyki, drugi zaś daగe wprawǳie do rąk wyborne zasady dla
praktyki, lecz przez to właśnie co do tego wszystkiego, w czym nam గedynie dozwolona గest
wieǳa spekulatywna, pozwala rozumowi przywiązywać się do idealistycznych obగaśnień
zగawisk przyrody i stąd zaniedbywać poszukiwania fizyczne.

Co się wreszcie tyczy trzeciego względu, który mieć można na uwaǳe przy tymczaso-
wym wyborze mięǳy dwiema spieraగącymi się stronami, naǳwyczaగ to ǳiwna, iż em-
piryzm గest całkiem wstrętny wszelkieగ popularności, chociażby można było mniemać, że
pospolity rozsądek chciwie podeగmie plan, obiecuగący zaspokoić go wprost గeno pozna-
niami doświadczalnymi i ich rozumowym połączeniem, gdy transcendentalna dogma-

¹⁸⁶(…) stanowi przeciwieństwo epikureizmu (…) — గest to wszakże గeszcze pytaniem, czy Epikur kiedykolwiek
wygłaszał te zasady గako twierǳenia przedmiotowe. Jeżeli one były po prostu tylko maksymami spekulatywnego
używania rozumu, to wykazał nimi daleko prawǳiwszego ducha filozoficznego, niż którykolwiek z filozofów
starożytności. Że w obగaśnianiu zగawisk tak należy brać się do ǳieła, గakby pole poszukiwania nie było obcięte
żadną granicą lub początkiem świata; materiał świata przyగmować takim, గakim być musi, గeśli chcemy być
przezeń pouczeni w doświadczaniu; że nie ma żadnego innego zroǳenia zdarzeń prócz tego, గak గe określaగą
niezmienne prawa przyrody; że wreszcie nie należy posługiwać się żadną od świata wyróżnioną przyczyną;: są
to ǳiś గeszcze barǳo słuszne, lecz mało zachowywane zasady, by rozszerzyć filozofię spekulatywną, గak nie
mnieగ wynaleźć prawa moralne niezależnie od obcych źródeł pomocniczych, chociaż z tego powodu ten, co
żąda ignorowania owych twierǳeń dogmatycznych, dopóki zaగmuగemy się spekulacగą గedynie, nie powinien być
obwiniany, iż chce గe zaprzeczyć. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



tyka natomiast zmusza go wpinać się do poగęć, o wiele przewyższaగących przenikliwość
i zdolność rozumową głów naగwyćwiczeńszych w myśleniu. Ale to właśnie గest dla niego
podnietą. Bo wówczas znaగduగe się w stanie, w którym naగuczeńszy nawet w niczym się
nadeń wynieść nie może. Jeżeli mało rozumie albo nic zgoła, to nikt też nie może się
chełpić, że daleko więceగ coś wie o tym, i chociaż nie potrafi mówić w tym wzglęǳie tak
po szkolnemu, గak inni, może przecież nieskończenie więceగ mędrkować, ponieważ krąży
wśród samych idei tylko, o których właśnie dlatego గest się naగwymownieగszym, iż się o
nich nic nie wie; a w sprawie badania przyrody musiałby całkiem zaniemieć i wyznać swoగą
niewiadomość. Chęć wygody i próżność zatem są గuż silnymi zaleceniami dla tych zasad.
Prócz tego, aczkolwiek barǳo trudno to filozofowi przyగąć za zasadę coś, z czego nie może
zdać sobie samemu sprawy, lub też wprowaǳać poగęcia, których przedmiotoweగ realno-
ści niepodobna zrozumieć; dla pospolitego గednak rozsądku nic nad to zwyczaగnieగszego.
On chce mieć coś, od czego by mógł ufnie rozpocząć. Trudność samego poగmowania
założenia takiego wcale go nie niepokoi, gdyż గemu (który nie wie, co to znaczy poగmo-
wanie) nigdy ona nie przychoǳi na myśl, i uważa za znane to, z czym się oswoił przez
barǳo częste używanie. A w końcu znika mu z przed oczu wszelki interes spekulatywny
wobec praktycznego, i roi sobie, że rozumie i wie to, co przyగmować lub w co wierzyć
pobuǳaగą go గego obawy lub naǳieగe. Stąd empiryzm transcendentalnie-idealizuగące-
go rozumu pozbawiony గest całkowicie wszelkieగ popularności, i choćby zawierał nawet
dużo szkodliwego pod względem naగwyższych zasad praktycznych, to nie ma się zgoła po-
trzeby obawiać, aby on przekroczył kiedy obręby szkoły i pozyskał w sprawach ogólnych
గakiekolwiek znacznieగsze poważanie i గakąś łaskę wśród wielkiego tłumu.

Rozum luǳki z przyrody swoగeగ గest architektoniczny, tగ. rozważa wszystkie poznania
గako należące do గakiegoś możliwego systematu, a stąd zezwala na takie గeno zasady, któ-
re zamierzonego poznania nie czynią przynaగmnieగ niezdatnym do znaగdowania się razem
z innymi w గakimś systemacie. Zdania zaś antytezy są tego roǳaగu, że uniemożliwia-
గą całkowicie wykończenie గakieగś budowli poznań. Według nich poza pewnym stanem
świata zawsze istnieగe గakiś గeszcze dawnieగszy, w każdeగ części zawsze గeszcze inne, znowu
poǳielne, przed każdym zdarzeniem గakieś inne, które znowuż tak samo skądinąd wy-
nikło, a w istnieniu w ogóle wszystko zawsze tylko uwarunkowane, nie uznaగąc గakiego
bądź bytu bezwarunkowego i pierwszego. Ponieważ tedy antyteza nigǳie nie dostrzega
nic pierwszego i żadnego początku, który by mógł wprost służyć za grant pod budowę;
więc całkiem staగe się niemożliwym, wobec takich założeń, zupełny gmach poznania.
Stąd też architektoniczny interes rozumu (żądaగący nie empiryczneగ, lecz czysteగ గedni
rozumoweగ a priori) prowaǳi za sobą naturalne zalecenie dla twierǳeń tezy.

Gdyby człowiek zdołał się wyrzec wszelkiego interesu i roztrząsać twierǳenia ro-
zumu, bez względu na wszelkie następstwa, గedynie według zawartości ich dowodów;
to przypuściwszy, iżby nie znał żadnego wyగścia, by się ze ścisku wydobyć inaczeగ, గak
przyznaగąc się do గedneగ lub drugieగ ze spornych nauk, człowiek taki byłby w ustawicz-
nie chwieగnym stanie. ǲisiaగ wydawałoby mu się przekonywaగącym, iż wola luǳka గest
wolna; గutro, rozważaగąc nieprzerwany łańcuch przyrody, mniemałby, że wolność గest po
prostu గeno samozłuǳeniem, a wszystko tylko przyrodą. A గeśli by przyszło do czynu
i ǳiałania, to ta gra spekulatywnego గeno rozumu znikłaby గak cienie sennego marze-
nia, a on wybrałby zasady swoగe według praktycznego గedynie interesu. Ale ponieważ
namyślaగącemu się i badaగącemu గestestwu przystoi poświęcić pewne chwile wyłącznie
ocenie własnego rozumu, wyzbywaగąc się przy tym całkowicie wszelkieగ stronniczości,
i tak uwagi swoగe uǳielić publicznie innym do osąǳenia: to nikomu nie można wziąć
za złe, a tym mnieగ zabronić, iż twierǳeniom i przeciwtwierǳeniom pozwala wystę-
pować w taki sposób, గak one, nie ustraszone żadną groźbą, mogłyby się bronić wobec
przysięgłych ze swego własnego stanu (to znaczy ze stanu ułomnych luǳi).

  Krytyka czystego rozumu 



   ఝ .   ,    జ చ ఛ చ-
Chcieć wszystkie zagadnienia rozwiązać i nam wszystkie pytania odpowieǳieć, było-
by bezwstydnym chwaliburstwem i tak nieokiełznaną zarozumiałością, żeby się przez to
musiało utracić natychmiast wszelkie zaufanie. Mimo to są umieగętności, których przy-
roda sprawia, że wszelkie występuగące w nich pytanie musi wprost znaleźć odpowiedź
w tym, co się wie, gdyż powinna ona z tych samych wytrysnąć źródeł, z których wypły-
wa pytanie: nie wolno więc tu żadną miarą zasłaniać się nieuchronną niewiadomością,
lecz można żądać rozwiązania. Co we wszystkich możliwych wypadkach గest słusznym lub
niesłusznym, to trzeba móc wieǳieć według prawidła, gdyż dotyczy naszego obowiązku,
a względem tego, czego nie możemy wieǳieć, nie mamy też żadnego obowiązku. W ob-
గaśnianiu zగawisk przyrody musi pozostać dla nas wiele niepewności a niektóre pytania
nierozwiązalnymi, gdyż to, co wiemy o przyroǳie, nie we wszystkich bynaగmnieగ wypad-
kach wystarcza ku temu, co mamy obగaśnić. Otóż ciekawiśmy, czy w filozofii transcen-
dentalneగ గest గakie bądź pytanie, dotyczące przedmiotu nasuniętego rozumowi, na które
by tenże sam czysty rozum nie zdołał odpowieǳieć, i czy możemy słusznie uchylić się
od గego rozstrzygaగąceగ odpowieǳi przez to, że to గako wręcz niepewne (z tego wszyst-
kiego, co możemy poznać) zaliczymy do tych rzeczy, o których mamy wprawǳie tyle
poగęcia, żeby zadać pytanie, lecz brak nam zupełnie środków czy zdolności, byśmy na nie
kiedykolwiek odpowieǳieli.

Otóż utrzymuగę, że wśród wszelkiego spekulatywnego poznawania filozofia transcen-
dentalna posiada tę właściwość, iż nie ma zgoła pytania, dotyczącego przedmiotu danego
czystemu rozumowi, które by dla tegoż luǳkiego rozumu było nierozwiązalnym, i że
żadne zasłanianie się nieuchronną niewiadomością i niezgłębioną głębokością zagadnie-
nia nie może uwolnić od obowiązku odpowieǳenia na nie gruntownie i w całości; toż
samo bowiem poగęcie, które uzdalnia nas do pytania, musi też nas nieodwołalnie uczynić
zdatnymi do odpowieǳi na to pytanie, gdyż przedmiot గego nigǳie poza poగęciami się
nie napotyka (గak co do słuszności i niesłuszności).

Atoli w filozofii transcendentalneగ nie ma wcale innych, prócz kosmologicznych tylko
pytań, wobec których słusznie wymagać można zadowalaగąceగ odpowieǳi, która dotyczy
właściwości przedmiotu; a filozofowi nie wolno uchylać się od teగ odpowieǳi zasłanianiem
się nieprzeniknioną ciemnością; i pytania te mogą dotyczyć గedynie idei kosmologicznych.
Bo przedmiot musi być dany empirycznie, a pytanie odnosi się tylko do గego zgodności
z గakąś ideą. Jeśli przedmiot గest transcendentalny, a więc sam nieznany, np. czy coś,
czego zగawiskiem (w nas samych) గest myślenie (dusza), గest గestestwem poగedynczym
w sobie, czy istnieగe przyczyna wszech rzeczy razem, będąca wręcz konieczną itd., to
powinniśmy do idei naszeగ szukać przedmiotu, o którym możemy wyznać, iż గest nam
nieznany, lecz z tego względu przecież nie niemożliwy¹⁸⁷. Idee kosmologiczne maగą same
tę szczególność, że mogą nasuwać swóగ przedmiot i wymaganą do గego poగęcia empiryczną
syntezę గako dane; a pytanie, z nich wynikaగące, dotyczy tylko dalszego ciągu teగ syntezy.
o ile ma zawrzeć absolutną całkowitość, która nie గest గuż niczym empirycznym, gdyż
nie może być daną w żadnym doświadczeniu. A ponieważ mówi się tutaగ tylko o rzeczy
గako o przedmiocie możliwego doświadczenia, nie zaś గako o rzeczy sameగ w sobie; to
odpowiedź na transcendentne kosmologiczne pytanie poza ideą nigǳie zresztą inǳieగ
tkwić nie może, gdyż nie dotyczy wcale przedmiotu samego w sobie; a ze względu na

¹⁸⁷Jeśli przedmiot jest transcendentalny, a więc sam nieznany (…) lecz z tego względu przecież nie niemożliwy —
można wprawǳie na pytanie, గaka గest właściwość transcendentalnego przedmiotu, nie dać odpowieǳi, miano-
wicie: czym on jest, ale można odpowieǳieć, że samo pytanie jest niczym, gdyż nie został dany గego przedmiot.
Stąd też na wszystkie pytanie transcendentalneగ nauki o duszy można odpowieǳieć, గakoż rzeczywiście odpo-
wiadano na nie, dotyczą bowiem transcendentalnego podmiotu wszelkich zగawisk wewnętrznych, który sam
nie గest zగawiskiem, a więc గako przedmiot nie గest dany, i do którego nie może znaleźć warunków zastosowania
żadna z kategorii (a na nich to właściwie opiera się pytanie). Jest więc tutaగ wypadek, kiedy popłaca wyrażenie
pospolite, że brak odpowieǳi గest także odpowieǳią, mianowicie, że pytanie co do właściwości owego czegoś,
co nie może zostać pomyślanym przez żadne określone orzeczenie, gdyż się znaగduగe całkowicie poza ǳieǳiną
przedmiotów, గakie mogą nam być dane, గest zupełnie bezwartościowe i czcze. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



możliwe doświadczenie nie pytamy o to, co w గakim bądź doświadczeniu może być dane
in concreto, lecz co tkwi w idei, do któreగ synteza empiryczna winna zbliżać się tylko; a więc
trzeba, żeby mgła być wysnutą z idei గedynie; ta bowiem గest గeno tworem rozumu, który
zatem nie może zrzucić z siebie odpowieǳialności i zepchnąć గą na przedmiot nieznany.

Nie గest to czymś tak naǳwyczaగnym, గak się z początku zdaగe, że గakaś umieగętność
może co do wszystkich w గeగ zakres wchoǳących pytań (questiones domesticae [=pytań
domowych]) wymagać i oczekiwać samych pewnych rozwiązań, chociaż ich na razie గesz-
cze bodaగ nie znaleziono. Oprócz filozofii transcendentalneగ mamy dwie గeszcze czyste
umieగętności rozumowe, గedną treści wyłącznie spekulatywneగ, drugą — praktyczneగ:
czystą matematykę i czystą moralność. Czyż słyszano kiedykolwiek, żeby, niby to z powo-
du nieuniknioneగ niewiadomości warunków, podawano za niepewne, గaki గest zupełnie
dokładny stosunek średnicy do okręgu koła w liczbach wymiernych i niewymiernych?
Ponieważ za pomocą pierwszych nie może on być wyrażony całkiem dokładnie, a za po-
mocą drugich nie został గeszcze wynaleziony: to osąǳono, że przynaగmnieగ niemożliwość
takiego rozwiązania może być poznana na pewno, a Lambert¹⁸⁸ dał na to dowód. —
W powszechnych zasadach obyczaగowości nie może być nic niepewnego, bo twierǳe-
nia albo są zgoła bezwartościowe i bezsensowne, albo wypływać muszą గedynie z naszych
poగęć rozumowy. — Natomiast w przyrodoznawstwie istnieగe nieskończenie wiele do-
mysłów, co do których nigdy nie można spoǳiewać się pewności, gdyż zగawiska przyrody
są przedmiotami, które są nam dawane niezależnie od poగęć naszych, do których zatem
klucz nie w nas i nie w naszym czystym myśleniu, lecz poza nami się znaగduగe i właśnie
dlatego w wielu wypadkach nie może zostać odszukanym, a więc i bezpiecznego otwarcia
skrytki oczekiwać niepodobna. Nie zaliczam do tego pytań Analityki transcendental-
neగ, dotyczących dedukcగi naszego czystego poznania, gdyż obecnie rozprawiamy tylko
o pewności sądów co do przedmiotów, a nie co do źródła samychże poగęć naszych.

Nie bęǳiemy tedy mogli uchylić się od obowiązku rozwiązania krytycznego przynaగ-
mnieగ przedłożonych pytań rozumowych tym sposobem, że podniesiemy skargi na ciasne
obręby naszego rozumu i z pozorem pełnego pokory przeświadczenia wyznamy, że prze-
choǳi to nasz rozum wymiarkować, czy świat od wieków istnieగe, czy też ma początek,
czy obszar świata w nieskończoność zapełniony గestestwami, czy też zamknięty w pewne
granice; czy cośkolwiek w świecie గest poగedynczym, czy tez wszystko musi być ǳielonym
w nieskończoność; czy istnieగe wytwarzanie i dokonywanie z wolności, czy też wszystko
zawisło u łańcucha porządku przyroǳonego i na koniec czy istnieగe గakieś całkiem bez-
warunkowe i w sobie konieczne గestestwo, czy też wszystko co do istnienia swego గest
uwarunkowane, a więc zewnętrznie zależne i samo w sobie przypadkowe. Wszystkie te
pytania bowiem dotyczą przedmiotu, który nigǳie inǳieగ danym być nie może, tylko
w myślach naszych, — mianowicie wręcz bezwarunkoweగ całkowitości syntezy zగawisk.
గeżeli o tym nie możemy z naszych własnych poగęć nic pewnego powieǳieć i wymiar-
kować: to nie powinniśmy składać winy na rzecz, ukrywaగącą się przed nami, gdyż rzecz
taka (ponieważ nigǳie poza ideą naszą nie napotyka się) zgoła daną być nie może, lecz
musimy szukać przyczyny w sameగ idei naszeగ, będąceగ zagadnieniem, nie dopuszczaగącym
żadnego rozwiązania, o którym గednak uparcie utrzymuగemy, గakoby mu odpowiadał గa-
kiś rzeczywisty przedmiot. Wyraźne wykazanie dialektyki, tkwiąceగ w samymże poగęciu
naszym, rychło by nas przeగęło zupełną pewnością o tym, co mamy sąǳić ze względu na
takie pytanie.

Waszeగ wymówce co do niepewności w sprawie tych zagadnień można naగprzód prze-
ciwstawić pytanie, na które przynaగmnieగ wyraźnie musicie odpowieǳieć, skąd biorą się
u was idee, których rozwikłanie plącze was tutaగ w taką trudność? Czy to snadź zగawi-
ska, których wyగaśnienia potrzebuగecie, i co do których z powoda tych idei, macie గeno
wyszukać zasady czy prawidło ich wykładu? Przypuśćcie, że przyroda odkryła się przed
wami całkowicie, że przed zmysłami waszymi i świadomością nic nie గest zasłoniętym
z tego wszystkiego, co się nasuwa oglądowi waszemu: to przecie żadnym a żadnym do-

¹⁸⁸Lambert, Jan Henryk (–) — matematyk i filozof, głośny w swoim czasie z prac logicznych, me-
tafizycznych, fizycznych i matematycznych, dał początek nauce o mierzeniu natężenia światła (photometria),
odkrył teorię tuby do przesyłania głosu itp. Główne గego prace są: Kosmologische Briefe über die Einrichtung des
Weltbaus (), Neues Organon oder Gedanken über die Erforschung und Bezeichnung des Wahren und dessen
Unterscheidung vom Irrthum und Schein (), Architektonik (). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



świadczeniem nie bęǳiecie mogli poznać in concreto przedmiotu waszych idei (bo to,
prócz tego zupełnego oglądu wymaga గeszcze ukończoneగ syntezy i świadomości గeగ ab-
solutneగ całkowitości, czego nie umożliwia żadne empiryczne poznawanie), a więc żadne
pytanie wasze zgoła nie może być ku wyగaśnieniu గakiego bądź zachoǳącego zగawiska
zadawane w sposób konieczny, a zatem గakby przez sam przedmiot. Przedmiot taki bo-
wiem nigdy wam się nasunąć nie może, gdyż żadne możliwe doświadczenie dać go nie
zdoła. Ze wszystkimi możliwymi spostrzeżeniami wciąż skrępowani గesteście warunkami
czy to w przestrzeni, czy w czasie, i nie dochoǳicie do niczego bezwarunkowego, aby
wymiarkować, czy ten czynnik bezwarunkowy stwierǳić trzeba w absolutnym początku
syntezy, czy też w absolutneగ całkowitości szeregu bez wszelkiego początku. Wszystkość
atoli w znaczeniu empirycznym గest zawsze porównawcza tylko, bezwzględna wszyst-
kość wielkości (wszechświat), poǳielności, pochoǳenia, warunku istnienia w ogóle, ze
wszystkimi pytaniami, czy ona ma być wywołana skończoną czy też w nieskończoność
ciągnącą się syntezą, — nic a nic nie obchoǳi żadnego możliwego doświadczenia. Tak
np. nie moglibyście zగawisk గakiegoś ciała obగaśnić ani odrobinę lepieగ, ani choćby tyl-
ko inaczeగ, czy przypuścicie, że się składa z części poగedynczych, czy też stale zawsze ze
złożonych; bo nigdy się nie zdarzy ani zగawisko całkiem poగedyncze, ani też గakieś nie-
skończone złożenie. Zగawiska o tyle గeno domagaగą się wyగaśnienia, o ile warunki ku ich
wyగaśnieniu dane są w spostrzeganiu; wszystko zaś, co by kiedykolwiek danym w nich
być mogło, zebrane w całości bezwzględnej, గuż wcale spostrzeżeniem nie గest. A właśnie ta
to wszystkość wyగaśniona być powinna, గeśli transcendentalnym zagadnieniom rozumu
ma stać się zadość.

A ponieważ samo rozwiązanie tych zagadnień nigdy nastąpić nie może w doświadcze-
niu, nie możecie więc powieǳieć, że గest niepewnym, co by w teగ mierze przyznać należało
przedmiotowi. Bo wasz przedmiot గest tylko w waszym mózgu i poza nim zgoła danym
być nie może; stąd o to గeno dbać powinniście, byście z samymi sobą byli zgodni i strzegli
się amfibolii, czyniąceగ waszą ideę rzekomym wyobrażeniem గakiegoś empirycznie dane-
go, a więc wedle praw doświadczenia poznać się daగącego przedmiotu. Rozwiązanie tedy
dogmatyczne nie గest zaiste, niepewne, lecz niemożliwe. Krytyczne zaś, mogące być zu-
pełnie pewnym, nie rozważa pytania przedmiotowo, lecz według podwaliny poznania, na
któreగ się ono opiera.
   ఝ చ. -
  ఞ     

Chętnie byśmy odstąpili od żądania. żeby na pytanie nasze odpowieǳiano dogmatycz-
nie, gdybyśmy గuż z góry poగęli, że గakkolwiek wypadłaby odpowiedź, zwiększyłaby tylko
niewiadomość naszą i z గedneగ niezrozumiałości pchałaby do drugieగ, z గedneగ ciemności
w గeszcze większą, a może nawet i w sprzeczności. Jeśli pytanie nasze obliczone గest tylko
na potwierǳenie lub zaprzeczenie, to roztropnie postąpiono, że przypuszczalne dowody
odpowieǳi na razie odłożono na bok, a zastanawiano się przede wszystkim nad tym, co
by się zyskało, gdyby odpowiedź wypadła na గedną stronę, a co gdyby — na przeciwną.
Gdy się tedy zdarzy, że w obu razach wystąpi po prostu niedorzeczność (nonsens), to ma-
my uzasadnioną zachętę do roztrząśnięcia pytania naszego krytycznie i zobaczenia, czy też
ono nie opiera się na గakimś bezpodstawnym założeniu i igra sobie z ideą, która swą fałszy-
wość wyraźnieగ zdraǳa w zastosowaniu i w następstwach swoich, aniżeli w odosobionym
wyobrażeniu. Oto గest wielka korzyść, గaką zapewnia sceptyczny sposób obrabiania pytań,
zadawanych przez czysty rozum czystemu rozumowi: pozbywamy się przez to wielkiego
dogmatycznego zapasu małym zachodem, by na గego mieగscu usadowić trzeźwą krytykę,
która, గako prawǳiwy katartykon, szczęśliwie odciągnie przywiǳenie wraz z గego orsza-
kiem, wszystkowieǳtwem.

Stąd, gdybym o idei kosmologiczneగ mógł z góry wieǳieć, że na którąkolwiek stronę
bezwarunkowości w odwrotoweగ syntezie zగawisk się przerzuci, to dla każdego pojęcia roz-
sądkowego bęǳie albo za duża, albo za mała; tobym poగął, że ponieważ tamta (synteza]
ma గedynie do czynienia z przedmiotem doświadczenia, maగącego odpowiadać గakiemuś

  Krytyka czystego rozumu 



możliwemu poగęciu rozsądkowemu, to ta [idea] musi być całkiem czcza i bez znaczenia,
gdyż nie przystaగe do nieగ żaden przedmiot, chociażbym go do nieగ nie wiem గak dopaso-
wywał. A takim గest rzeczywiście wypadek ze wszystkimi poగęciami o świecie, które też
właśnie dlatego wikłaగą rozum, dopóki przy nich obstaగe, w nieuchronną antynomię. Bo
przypuśćcie:

Po pierwsze, że świat nie ma wcale początku, to గest on dla waszego poగęcia za duży,
gdyż ono, opieraగąc się ne koleగnym odwrocie, nigdy nie może dosięgnąć całeగ upłynioneగ
wieczności. Jeśli zaś powiecie, że ma początek, to గest znowuż dla waszego poగęcia roz-
sądkowego w koniecznym empirycznym odwrocie za mały. Bo ponieważ początek wciąż
గeszcze każe się domyślać czasu, który poprzeǳa, więc nie గest గeszcze bezwarunkowym,
a prawo empirycznego użycia rozsądku wymaga po was, byście pytali o wyższy గeszcze
warunek czasu, a świat గest tym sposobem widocznie za mały dla tego prawa. — Tak
samo rzecz się ma i co do podwóగneగ odpowieǳi na pytanie o wielkość świata pod wzglę-
dem przestrzeni. Bo గeżeli jest ona nieskończoną i nieograniczoną, to గest dla wszelkiego
możliwego empirycznego poగęcia za dużą. Jeżeli zaś jest skończoną i ograniczoną, to గesz-
cze pytacie słusznie: co określa tę granicę? Próżna przestrzeń nie గest istnieగącym sam
przez się współzależnikiem rzeczy i nie może być wcale warunkiem, przy którym mo-
glibyście się zatrzymać, ani też tym mnieగ warunkiem empirycznym, który by tworzył
część możliwego doświadczenia. (Bo któż może mieć గakieś doświadczenie co do czczeగ
próżni?) A do bezwzględneగ całkowitości syntezy empiryczneగ zawsze się wymaga, aby
czynnik bezwarunkowy był poగęciem doświadczalnym. A więc świat ograniczony — గest
dla waszego poగęcia za mały.

Po wtóre, గeżeli każde zగawisko w przestrzeni (materia) składa się z nieskończenie wie-
lu części, to odwrót ǳielenia గest dla waszego poగęcia zawsze za duży, a గeżeli ǳielenie
przestrzeni ma ustać przy గakim bądź swym członie (przy poగedynczości), to గest dla idei
czynnika bezwarunkowego za mały. Człon ten bowiem zawsze గeszcze pozostawia moż-
ność odwrotu do wielu zawartych w nim części.

Po trzecie, గeżeli przypuścicie, że we wszystkim, co się ǳieగe w świecie, nie ma nic
prócz skutku wedle praw przyrody, to przyczynowość przyczyny గest bądź co bądź zno-
wuż czymś ǳieగącym się, i koniecznym czyni wasz odwrót do గeszcze wyższeగ przyczyny,
a więc i przedłużenie szeregu warunków a parte priori bez zatrzymania się. Sama więc
tylko ǳiałaగąca przyroda గest dla wszelkiego poగęcia waszego, w syntezie zdarzeń świa-
ta, za duża. — Jeśli zaś wybierzecie tam i ówǳie zdarzenia zǳiałane przez same siebie,
więc wytwarzanie z wolności, to ściga was pytanie „dlaczego” wedle nieuchronnego prawa
przyrody i zmusza was wyగść poza ten punkt według przyczynowego prawa doświadczenia,
i przekonywacie się, że taka całkowitość powiązania zdarzeń గest dla waszego koniecznego
empirycznego poగęcia za mała.

Po czwarte, గeżeli przyగmiecie wręcz konieczne jestestwo (czy to świat sam, czy coś
w świecie, czy przyczynę świata), to sadowicie గe w గakimś, od wszelkieగ daneగ chwili
nieskończenie odległym czasie; gdyż inaczeగ byłoby zależnym od గakiegoś innego a daw-
nieగszego istnienia. W takim razie గednak ta istota గest dla waszego empirycznego poగęcia
niedostępna i za duża, ażebyście mogli dostać się do nieగ kiedykolwiek przy pomocy గa-
kiego bądź przedłużanego odwrotu. — Jeżeli zaś waszym zdaniem wszystko, co należy
do świata (czy to గako uwarunkowane czy గako warunek) గest przypadkowe: to każde dane
wam istnienie గest dla waszego poగęcia za małe. Bo ono zmusza was do oglądania się wciąż
గeszcze za గakimś innym istnieniem, od którego tamto zależy.

We wszystkich tych wypadkach powieǳieliśmy, że idea świata గest dla empirycznego
odwrotu, więc dla każdego możliwego poగęcia rozsądkowego, albo za duża, albo też za
mała. Dlaczego żeśmy nie wyrazili się na wspak i nie powieǳieli, że w pierwszym wy-
padku poగęcie empiryczne గest dla idei zawsze za małe, w drugim zaś — za duże. że zatem
wina tkwi niby w empirycznym odwrocie, zamiast oskarżać ideę kosmologiczną, że się
albo za dużo albo za mało oddala od swego celu, to గest od możliwego doświadczenia?
Powód był taki. Możliwe doświadczenie గest tym, co poగęciom naszym గedynie nadać
może realność; inaczeగ, wszelkie poగęcie గest tylko ideą, bez prawǳiwości i odnoszenia
się do గakiegoś przedmiotu. Stąd możliwe empiryczne poగęcie było miarą, wedle któreగ
musieliśmy oceniać ideę, czy గest గeno ideą i rzeczą myślną, czy też odnaగduగe przedmiot
swóగ w świecie. Bo mówi się, że coś గest stosunkowo do czegoś drugiego za dużym albo

  Krytyka czystego rozumu 



za małym, o tym tylko, co przyగmuగemy గeno ze względu na to drugie, wedle którego
musi być urząǳonym. Do igraszki starożytnych szkół dialektycznych należało także i to
pytania: గeżeli kula nie wchoǳi w ǳiurę, to గak trzeba powieǳieć: czy kula గest za duża,
czy też ǳiura za mała? W tym wypadku oboగętna to, గak się zechcecie wyrazić; gdyż nie
wiecie, co z dwoగga istnieగe గedno dla drugiego. Natomiast nie powiecie: człowiek గest dla
swego ubrania za długi, tylko: ubranie గest dla człowieka za krótkie.

Przynaగmnieగ więc naprowaǳeni zostaliśmy na uzasadnione podeగrzenie, ze idee ko-
smologiczne, a z nimi wszystkie spór z tobą toczące rozumkowe twierǳenia, maగą może
za podstawę గakieś czcze  uroగone tylko poగęcie o sposobie, w గaki zostaగe nam dany
przedmiot tych idei; a podeగrzenie to గuż nas zdoła wwieść na ślad rzetelny odkrycia
mamidła, które nas tak długo obłąkiwało.

   ఝ . -     చ-  
W Estetyce transcendentalneగ wykazaliśmy dostatecznie, że wszystko, co oglądamy w prze-
strzeni lub w czasie, więc wszystkie przedmioty możliwego dla nas doświadczenia, są tylko
zగawiskami, to గest wyobrażeniami గedynie, które tak, గak zostaగą wyobrażone, గako గeste-
stwa rozciągłe lub szeregi przemian, nie posiadaగą wcale, poza myślami naszymi, opar-
tego na sobie istnienia. Taką teorię nazywam idealizmem transcendentalnym¹⁸⁹. Realista,
w znaczeniu transcendentalnym, z tych modyfikacగi zmysłowości naszeగ wytwarza rzeczy
bytuగące same w sobie, a stąd gołe wyobrażenia czyni przedmiotami samymi w sobie.

Krzywǳono by nas, przypisuగąc nam od tak dawna osławiony idealizm empiryczny,
który, przyగmuగąc właściwą rzeczywistość przestrzeni, zaprzecza istnienia w nieగ గestestw
rozciągłych, a przynaగmnieగ poczytuగe za wątpliwe, tak że mięǳy sennym marzeniem
a prawdą nie czyni w teగ mierze dostatecznie dowodneగ różnicy. Co się tyczy zగawisk zmy-
słu wewnętrznego w czasie, w tych, గako rzeczach rzeczywistych, nie znaగduగe on żadneగ
trudności, ba, utrzymuగe nawet, że to wewnętrzne doświadczenie గedynie i wyłącznie do-
statecznie dowoǳi rzeczywistego istnienia przedmiotu swego (samego w sobie), (z całym
tym określeniem czasowym).

Nasz idealizm transcendentalny zezwala natomiast, iżby przedmioty oglądu zewnętrz-
nego, గak są oglądane w przestrzeni, były też rzeczywistymi, a w czasie wszystkie prze-
miany, గak గe wyobraża zmysł wewnętrzny. Bo ponieważ przestrzeń గest గuż formą owego
oglądu, który nazywamy zewnętrznym, a bez przedmiotów w nim nie byłoby żadnego
zgoła wyobrażenia empirycznego: to możemy i musimy rozciągłe w nim గestestwa uwa-
żać za rzeczywiste; a tak samo గest i co do czasu. Ale sama owa przestrzeń, wraz z tym
czasem, a razem z oboగgiem wszystkie zగawiska nie są przecież same w sobie rzeczami,
lecz tylko wyobrażeniami గedynie i nie mogą zgoła istnieć poza umysłem naszym; a nawet
wewnętrzny a zmysłowy ogład naszego umysłu (గako przedmiotu świadomości), którego
określenie wyobrażone గest przez koleగne następstwo różnych stanów w czasie, nie గest
również właściwą గaźnią, గak ona istnieగe sama w sobie, czyli podmiotem transcendental-
nym, lecz tylko danym zmysłowości zగawiskiem tego nam nieznanego గestestwa. Istnienia
tego wewnętrznego zగawiska, గako rzeczy bytuగąceగ sama w sobie, uznać nie można, gdyż
గego warunkiem గest czas, który nie może być wcale określeniem గakieగ bądź rzeczy sameగ
w sobie. W przestrzeni zaś i w czasie prawda empiryczna zగawisk గest dostatecznie ubez-
pieczona, i od pokrewieństwa z sennym marzeniem należycie wyróżniona, గeżeli oboగe
rzetelnie i nieprzerwanie łączą się w doświadczeniu według praw empirycznych.

Według tego przedmioty doświadczenia nigdy nie bywaగą dawane same w sobie, lecz
tylko w doświadczeniu i poza nim zgoła nie istnieగą. Że na księżycu mogą być mieszkańcy,
choć ich nigdy żaden człowiek nie dostrzegł, na to bądź co bądź przystać trzeba; ale znaczy
to tyle గeno, że w możliwym postępie doświadczenia moglibyśmy z nimi się spotkać, gdyż

¹⁸⁹Taką teorię nazywam idealizmem transcendentalnym — „Nazywałem zresztą niekiedy także idealizmem
formalnym, by go odróżnić od materialnego, tగ. pospolitego, który o istnieniu samych rzeczy zewnętrznych
powątpiewa lub też go zaprzecza. W niektórych wypadkach lepieగ bęǳie podobno posługiwać się tym wyra-
żeniem, niż powyżeగ podanym, aby zapobiec wszelkiemu błędnemu tłumaczeniu”. Uwaga ta గest dodatkiem
drugiego wydania. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



rzeczywistym గest wszystko, co zostaగe w łączności [in einem Context] z గakimś spostrze-
żeniem według praw pochodu empirycznego. Są one tedy w takim razie rzeczywistymi,
గeśli się znaగduగą w empirycznym związku z moగą rzeczywistą świadomością, chociaż przez
to same w sobie, tగ. poza owym postępem doświadczenia, nie są rzeczywistymi.

Nam nie గest dane rzeczywiście nic prócz spostrzeżenia i empirycznego pochodu od
tego do innych możliwych spostrzeżeń. Bo zగawiska, గako wyobrażenia గedynie, są same
w sobie rzeczywistymi tylko w spostrzeganiu, które istotnie niczym innym nie గest గeno
rzeczywistością wyobrażenia empirycznego, tగ. zగawiska. Przed spostrzeżeniem nazywać
zగawisko rzeczą rzeczywisty, znaczy albo to, że w rozwoగu doświadczenia musimy napo-
tkać takie wrażenie, albo też nic zgoła nie znaczy. Bo że ono istnieగe samo w sobie, bez
odnoszenia się do zmysłów naszych i możliwego doświadczenia, to można by bądź co
bądź powieǳieć, gdyby mowa była o rzeczy sameగ w sobie. Ale tu się mówi గeno o zగawi-
sku w przestrzeni i czasie, które oboగe nie są wcale określeniami rzeczy samych w sobie,
lecz tylko zmysłowości naszeగ; stąd to, co w nich గest (zగawiska), nie గest czymś samym
w sobie, lecz wyobrażeniami tylko, które గeśli nie są dane w nas (w spostrzeganiu), to
nigǳie inǳieగ się nie napotkaగą.

Zmysłowa właǳa oglądania గest właściwie tylko bierną wrażliwością otrzymywania
w pewien sposób wyobrażeń, których stosunek do siebie గest czystym oglądem prze-
strzeni i czasu (gołymi formami zmysłowości naszeగ), i które, o ile w tym stosunku (w
przestrzeni i czasie) powiązane są z sobą i określić się daగą wedle praw గedności doświad-
czenia, zowią się przedmiotami. Niezmysłowa przyczyna tych wyobrażeń గest nam zupeł-
nie nieznana, nie możemy గeగ tedy oglądać గako przedmiotu, gdyż przedmiotu takiego
nie powinniśmy sobie wyobrażać ani w przestrzeni ani w czasie (గako warunkach zmy-
słowego గeno wyobrażenia), a bez tych warunków nie możemy pomyśleć żadnego oglądu.
Możemy గednak myślną గedynie przyczynę zగawisk w ogóle nazwać przedmiotem trans-
cendentalnym, w tym గeno celu, ażeby mieć coś, co odpowiada zmysłowości గako bier-
neగ wrażliwości. Temu przedmiotowi transcendentalnemu możemy przypisać cały obszar
i łączność naszych możliwych spostrzeżeń i powieǳieć, iż on గest dany sam w sobie przed
wszelkim doświadczeniem. Zగawiska zaś, గemu odpowiadaగące, nie są dane same w so-
bie, lecz tylko w tym doświadczeniu, gdyż są గedynie wyobrażeniami, które tylko గako
spostrzeżenia oznaczaగą pewien rzeczywisty przedmiot, mianowicie గeżeli to spostrzeżenie
łączy się ze wszystkimi innymi według prawideł గedności doświadczalneగ. I tak można po-
wieǳieć: rzeczy rzeczywiste czasu minionego są dane w transcendentalnym przedmiocie
doświadczenia; ale dla mnie są one przedmiotami i w czasie minionym rzeczywistymi
o tyle గeno, o ile sobie wyobrażam, że odwrotowy szereg możliwych spostrzeżeń (czy to
za wskazówką ǳieగów, czy za śladami przyczyn i skutków) według praw empirycznych;
గednym słowem, bieg świata prowaǳi do upłynionego szeregu czasowego గako warunku
chwili obecneగ, która w takim razie wyobrażoną zostaగe గako rzeczywista przecie tylko
w łączności możliwego doświadczenia, nie zaś sama w sobie; tak iż wszystkie od nie-
pamiętnych czasów przed moim istnieniem minione zdarzenia oznaczaగą గedynie tylko
możliwość przedłużenia łańcucha doświadczeń, poczynaగąc od spostrzeżenia obecnego,
a cofaగąc się ku warunkom, określaగącym గe co do czasu.

Jeżeli zatem wyobrażam sobie wszystkie istnieగące przedmioty zmysłów razem we
wszystkich czasach i we wszystkich przestrzeniach, to nie umieszczam ich tam przed
doświadczeniem, lecz wyobrażenie to గest po prostu myślą గeno o możliwym doświad-
czeniu, w గego bezwzględneగ zupełności. W nim tylko గedynie dane są owe przedmioty
(będące గeno wyobrażeniami). Że zaś mówi się, iż one istnieగą przed wszelkim doświad-
czeniem moim, to znaczy tylko, że można గe napotkać w teగ części doświadczenia, ku
któreగ, poczynaగąc od spostrzeżenia, przede wszystkim podążyć muszę. Przyczyna wa-
runków empirycznych tego pochodu, więc i to, na గakie człony, lub też గak daleko na
nie w odwrocie natrafić mogę, గest transcendentalna, a stąd z konieczności nieznana ni.
Lecz też o nią nie iǳie, tylko o prawidło pochodu doświadczenia, w którym nie zostaగą
dane przedmioty, mianowicie zగawiska. A w wyniku wszystko to గedno, czy powiem, że
w empirycznym pochoǳie w przestrzeni mogę trafić na gwiazdy, stokroć barǳieగ odle-
głe niż te naగdalsze, గakie wiǳę; lub czy powiem, iż być może natrafiło by się na takie
w przestrzeni świata, lubo ich nigdy człowiek nie dostrzegł, ani nie dostrzeże; bo cho-
ciażby one గako rzeczy same w sobie, nie odnosząc się do możliwego doświadczenia, dane

  Krytyka czystego rozumu 



były w ogóle, to dla mnie przecie są niczym, więc nie są wcale przedmiotami, o ile nie
zawieraగą się w szeregu odwrotu empirycznego. W dalszym dopiero zastosowaniu, kiedy
właśnie te zగawiska maగą być użyte dla idei kosmologiczneగ o całości bezwzględneగ, a za-
tem kiedy iǳie o pytanie, przekraczaగące granice możliwego doświadczeniu, wyróżnienie
sposobu, w గaki poగmuగemy rzeczywistość pomyślanych przedmiotów zmysłowych, sta-
గe się ważnym, aby zapobiec zwodniczemu uroగeniu, które nieuchronnie wypłynąć musi
z fałszywego tłumaczenia naszych własnych poగęć doświadczalnych.

   ఝ . - జ     చ
Cała antynomia czystego rozumu polega na dowoǳie dialektycznym: Jeżeli dany గest
czynnik uwarunkowany, to dany గest także cały szereg wszystkich గego warunków. A po-
nieważ przedmioty zmysłów dane nam są గako uwarunkowane, więc itd. Przez ten wnio-
sek rozumowy, w którym poprzednik wydaగe się tak naturalnym i zrozumiałym, wpro-
waǳone zostaగą, wedle różnorodności warunków (w syntezie zగawisk), o ile wytwarzaగą
szereg, w takieగże liczbie idee kosmologiczne, domagaగące się bezwzględneగ całkowitości
tych szeregów i tym właśnie sposobem wciągaగące nieuchronnie rozum w spór ze samym
sobą. Zanim atoli odkryగemy zwodniczość tego rozumkuగącego dowodu, musimy się do
tego przysposobić przez sprostowanie i określenie pewnych poగęć w nim występuగących.

Najprzód, zdanie następne గest గasne i niewątpliwie pewne, że, గeśli dany గest czynnik
uwarunkowany, przez to samo zadany [aufgegeben] nam గest odwrót do szeregu wszyst-
kich గego warunków; gdyż samo గuż poగęcie czegoś uwarunkowanego pociąga za sobą to,
iż coś odnosimy do గakiegoś warunku, a గeżeli ten గest znowuż uwarunkowany, — do dal-
szego warunku, i tak daleగ przez wszystkie człony szeregu. Zdanie to więc గest analityczne
i wyższym గest ponad wszelki strach wobec krytyki transcendentalneగ. Jest ono logicz-
nym wymagalnikiem rozumu, żeby owo powiązanie poగęcia z గego warunkami, tkwiące
గuż w samymże poగęciu, rozsądkiem pochwycić i prowaǳić tak daleko, గak tylko można.

Następnie: గeżeli zarówno czynnik uwarunkowany, గak i గego warunek są rzeczami
samymi w sobie, to, గeżeli pierwszy został dany, odwrót ku drugiemu గest గuż nie tylko
zadany, lecz też przez to samo rzeczywiście razem dany; a ponieważ popłaca to co do
wszystkich członów szeregu, danym గest równocześnie zupełny szereg warunków, więc
też i czynnik bezwarunkowy, albo raczeగ z góry przyగęto, że czynnik uwarunkowany,
który możliwym był tylko wskutek owego szeregu, గest dany. Tutaగ synteza czynnika
uwarunkowanego z గego warunkiem గest syntezą rozsądku tylko, wyobrażaగącego rzeczy,
jak są, nie zważaగąc na to, czy i గakim sposobem doగść możemy do ich znaగomości. —
Przeciwnie, kiedy mam do czynienia ze zగawiskami, które, గako wyobrażenia tylko, wcale
nie są dane, గeżeli nie dochoǳę do ich znaగomości (tగ. do nich samych, gdyż one są po
prostu tylko empirycznymi wiadomościami); to nie mogę powieǳieć w tym samym zna-
czeniu: గeśli dany గest czynnik uwarunkowany, to dane są także wszystkie గego warunki
(గako zగawiska), a stąd nie mogę żadną miarą wnioskować o bezwzględneగ całkowitości
ich szeregu. Bo zjawiska same nie są, w uగęciu, niczym innym, గeno empiryczną syntezą
(w przestrzeni i czasie), a zatem w nieగ tylko są dane. Otóż wcale nie wynika stąd, że
గeśli czynnik uwarunkowany (w zగawisku) గest dany, to przez to daną గest razem i z gó-
ry dopuszczoną synteza, tworząca గego empiryczny warunek, bo ta znaగǳie się dopiero
w odwrocie, a nigdy bez niego. Ale w takim wypadku można zaiste to powieǳieć, że
odwrót ku warunkom, tగ. nieprzerwana empiryczna synteza గest po teగ stronie nakazana
albo zadana i że nie może braknąć warunków, które daగe ten odwrót.

Z tego widnieగe, że poprzednik kosmologicznego wniosku rozumowego bierze czyn-
nik uwarunkowany w transcendentalnym znaczeniu czysteగ kategorii; następnik zaś w em-
pirycznym znaczeniu poగęcia rozsądkowego stosowanego గeno do zగawisk; że zatem spo-
tykamy tu owo dialektyczne oszukaństwo, które nazywa się sophisma figurae dictionis¹⁹⁰.

¹⁹⁰sophisma figurae dictionis — sofizmat ten nazywa się po grecku σχήμα λέξεως. Trentowski nazwał go „prze-
klecią” i dał taki łatwy do spamiętania przykład: „Kant nie był Arystotelesem; Arystoteles był filozofem; Kant
przeto nie był filozofem”. Tu przymiot (filozof ) zmieszano z rzeczą (osobą Arystotelesa) i popełniono „zdradnik”
(Myślini II, ). Jest to również odmiana mylnika, zwanego quaternio terminorum […]. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Oszukaństwo to గednak nie గest wcale sztuczką, lecz zupełnie naturalnym omamieniem
pospolitego rozumu. Bo przez nie z góry dopuszczamy (w poprzedniku) warunki i ich
szereg, niby nieopatrznie [unbesehen], że గeżeli coś గest danym గako uwarunkowane, po-
nieważ to గest po prostu tylko wymaganiem logicznym uznawania zupełnych przesłanek
do danego wyniku; a w takim powiązaniu czynnika uwarunkowanego z గego warunkiem
nie napotyka się żadnego porządku czasowego; przypuszczamy గe same w sobie గako dane
równocześnie. Daleగ również గest naturalnym (w następniku), uważać zగawiska za rzeczy
same w sobie గak również przedmioty dane tylko rozsądkowi, గak to się stało w poprzed-
niku, kiedym oderwał się od wszelkich warunków oglądu, pod którymi గedynie dane
być mogą przedmioty. Otóż przeoczyliśmy tutaగ nader ważną różnicę mięǳy poగęciami.
Synteza czynnika uwarunkowanego z గego warunkiem i cały szereg tych drugich (w po-
przedniku) nie miała w sobie nic z ograniczeń co do czasu i żadnego poగęcia koleగności.
Natomiast synteza empiryczna i szereg warunków w zగawisku (który zostaగe podciągnięty
w następniku) dane są z konieczności koleగno i tylko w czasie గedno po drugiem; a za-
tem tutaగ nie mogłem tak గak tam z góry przypuszczać bezwzględneగ całkowitości syntezy
i wyobrażonego przez nią szeregu, gdyż tam wszystkie człony szeregu dane są same w so-
bie (bez warunku czasowego), a tu możliwe są గedynie przez koleగny odwrót, który przez
to tylko గest dany, że go się dokonywa rzeczywiście.

Po wykryciu takiego pośliźnięcia się dowodu branego wspólnie za podstawę (twier-
ǳeń kosmologicznych), można obie spieraగące się strony słusznie odprawić, గako takie,
co swego żądania nie opieraగą na żadnym uzasadnionym tytule. Ale przez to ich zwada
గeszcze się nie kończy o tyle, że nie zostały przekonane, iż obie, lub też గedna z dwu nie
maగą słuszności (w wyniku) w sprawie sameగ, przez siebie popieraneగ, chociaż nie umiały
oprzeć గeగ na ǳielnym dowoǳeniu. Nic przecie గaśnieగszym się nie wydaగe nad to, że
z dwu tych stron, z których గedna utrzymuగe: świat ma początek, druga: świat nie ma
początku, lecz istnieగe od wieków wiecznych, powinna by któraś mieć słuszność. Jeżeli
గednak tak గest, to ponieważ గasność po obu stronach గest równa, niepodobna więc ni-
gdy wymiarkować, która strona ma słuszność, a spór trwa daleగ గak poprzednio, chociaż
spieraగącym się trybunał rozumu nakazał, żeby dali spokóగ. Nie ma గuż tedy środka za-
kończenia sporu stanowczo i ku zadowoleniu stron obu; chyba że, ponieważ mogą tak
pięknie zbĳać się nawzaగem, przekonamy ich wreszcie, że spieraగą się nie wiadomo o co
i że pewna transcendentalna złuda wymalowała im గakąś rzeczywistość tam, gǳie గeగ od-
naleźć niepodobna. Na tę drogę załatwienia sporu, nie daగącego się załatwić sądownie,
puścimy się obecnie.

Zenon Eleata, dialektyk subtelny, dostał గuż od Platona గako lekkomyślny sofista na-
ganę za to, że, by wykazać swą sztukę, starał się toż samo zdanie udowadniać pozornymi
argumentami, a niebawem potem obalać równie silnymi. Utrzymywał on, że Bóg (praw-
dopodobnie był to u niego świat tylko) nie గest ani skończony, ani nieskończony, że nie
గest ani w ruchu, ani w spoczynku, że do żadneగ inneగ rzeczy nie గest ani podobny, ani nie-
podobny. Zdawało się tym, co go w teగ mierze oceniali, గakoby chciał oba sprzeczne z sobą
twierǳenia całkowicie odrzucić, co przecie గest niedorzecznością. Atoli గa nie sąǳę, iżby
go słusznie obarczać było można tym zarzutem. Pierwsze z tych zdań niebawem oświetlę
dokładnieగ. Co do reszty, to గeżeli przez wyraz: Bóg rozumiał wszechświat, musiał bądź
co bądź powieǳieć, że ten ani గest trwale obecnym na swoim mieగscu (w spoczynku), ani
też, że గe zmienia (porusza się), ponieważ wszystkie mieగsca są tylko we wszechświecie,
a on sam zatem nie jest w żadnym miejscu. Jeżeli wszechświat obeగmuగe w sobie wszystko,
co istnieగe, to o tyle nie గest do żadnej innej rzeczy ani podobny, ani niepodobny, bo poza
nim nie ma żadnej innej rzeczy, z którą by mógł być porównany. Jeżeli dwa sporne ze
sobą sądy każą się domyślać niedorzecznego [unstatthafte] warunku, to odpadaగą oba, bez
względu na swe przeciwieństwo (które właściwie nie గest wcale sprzecznością), ponieważ
odpada warunek, pod którym గedynie każde z tych zdań miało popłacać.

Gdyby ktoś powieǳiał, że każde ciało albo pachnie przyగemnie, albo nie pachnie
przyగemnie, to coś trzeciego zdarzyć się może, mianowicie, że nie pachnie wcale (nie
wyǳiela woni), a tak oba sporne zdania mogą być mylnymi. Jeżeli zaś powiem: ono
గest albo pachnące albo nie pachnące (vel suaveolens vel non suaveolens), to oba zdania

  Krytyka czystego rozumu 



są ze sobą wręcz-sprzeczne i tylko pierwsze గest mylnym, odwrotnik zaś గego wręcz-
-sprzeczny, mianowicie: niektóre ciała są niepachnące — obeగmuగe w sobie także ciała,
które wcale woni nie wydaగą. W poprzednim przeciwstawieniu (per disparata [=przez
poగęcia przeciwne]) przypadkowy warunek poగęcia o ciałach (zapach) pozostawał గeszcze
przy spornym sąǳie i nie został przezeń razem usunięty, dlatego drugie twierǳenie nie
było wręcz-sprzecznym odwrotnikiem pierwszego.

Kiedy więc powiadam: świat గest co do przestrzeni albo nieskończony, albo nie గest
nieskończony (non est infinitus); to, గeżeli pierwsze zdanie గest mylne, గego wręcz-sprzecz-
ny odwrotnik: świat nie గest nieskończony, musi być prawǳiwy. Przez to usuwałbym tyl-
ko గakiś świat nieskończony, ale nie stwierǳałbym గakiegoś innego, mianowicie skoń-
czonego. Gdyby się గednak rzekło: świat గest albo nieskończony albo skończony (nie-
-nieskończony), to oba zdania mogłyby być mylne. Bo w tym wypadku uważam świat
za określony sam w sobie co do sweగ wielkości, gdy w odwrotniku, nie tylko usuwam
nieskończoność, a z nią razem całe może odrębne istnienie świata, గako rzeczy rzeczywi-
steగ sameగ w sobie, co może być również mylnym, mianowicie, గeśliby świat nie miał być
dany wcale గako rzecz sama w sobie, a więc co do wielkości sweగ ani గako nieskończony, ani
గako skończony. Niech mi wolno bęǳie taką przeciwstawność (oppositio) nazwać dialek-
tyczną; a przeciwstawność ze sprzeczności — analityczną. A zatem z dwu dialektycznie
sobie przeciwstawnych sądów mogą oba być mylne dlatego, że గeden nie tylko przeczy,
lecz గeszcze więceగ wypowiada, niż się wymaga od zaprzeczenia.

Jeżeli dwa znania: świat గest co do sweగ wielkości nieskończony, świat గest co do sweగ
wielkości skończony, uważa się za wręcz-sprzeczne z sobą: to się przypuszcza, iż świat (cały
szereg zగawisk) గest rzeczą samą w sobie; gdyż on pozostanie, choćbym usunął nieskoń-
czony lub skończony odwrót w szeregu zగawisk గego. Ale gdy odrzucę to przypuszczenie,
czyli tę transcendentalną złudę, i zaprzeczę, by on był rzeczą samą w sobie: to wręcz-
-sprzeczne przeciwieństwo dwu twierǳeń zmienia się w dialektyczne tylko, i ponieważ
świat wcale nie istnieగe sam w sobie (niezależnie od odwrotowego szeregu wyobrażeń
moich), więc nie istnieగe także ani గako nieskończona w sobie, ani też గako skończona
w sobie całość. Znaleźć go można tylko w empirycznym odwrocie szeregu zగawisk, ale
nie sam dla siebie. Stąd గeżeli tenże [szereg] zawsze గest uwarunkowany, to nigdy nie గest
dany całkowicie, i świat zatem nie గest bezwarunkową całością, nie istnieగe więc గako taka,
ani z nieskończoną ani ze skończoną wielkością.

Co się tu powieǳiało o pierwszeగ idei kosmologiczneగ, mianowicie o bezwzględneగ
całkowitości wielkości w zగawisku, to stosuగe się i do wszystkich innych. Szereg warun-
ków znaleźć można tylko w sameగże odwrotoweగ syntezie, lecz nie sam dla siebie w zగa-
wisku, గako w rzeczy samoistneగ, daneగ przed wszelkim odwrotem. Stąd też będę musiał
powieǳieć: mnogość części w గakimś danym zగawisku nie గest sama w sobie ani skoń-
czoną ani nieskończoną, ponieważ zగawisko nie గest czymś istnieగącym samo w sobie,
a części zostaగą dane dopiero przez odwrót rozkładaగąceగ syntezy i w nim, a ten odwrót
nigdy nie గest dany wręcz cały, ani గako skończony, ani గako nieskończony. Toż samo da
się rzec o szeregu ułożonych ponad sobą przyczyn, czyli istnienia uwarunkowanego aż
do bezwarunkowo koniecznego, które nigdy ani samo w sobie co do sweగ całkowitości
za skończone, ani też za nieskończone nie może być uważane, gdyż గako szereg podpo-
rządkowanych wyobrażeń polega tylko na odwrocie dynamicznym; przed nim zaś i గako
szereg rzeczy dla siebie trwale bytuగący, nie może zgoła istnieć samo w sobie.

Tak więc antynomię czystego rozumu przy గego ideach kosmologicznych usuwamy
przez to, iż się okazuగe, గako గest tylko dialektyczną i sporem złudy, stąd wynikaగąceగ,
że ideę bezwzględneగ całkowitości, popłatneగ గeno గako warunek rzeczy samych w sobie,
zastosowano do zగawisk, które istnieగą tylko w wyobrażeniu, a గeżeli tworzą szereg, —
w koleగnym odwrocie, ale zresztą nigǳie inǳieగ. Można atoli nawzaగem z teగ antynomii
wyciągnąć korzyść prawǳiwą, nie dogmatyczną wprawǳie, lecz krytyczną i teoretyczną
[doctrinalen], mianowicie pośrednie przez nią udowodnienie transcendentalneగ idealno-
ści zగawisk, gdyby komuś nie wystarczało dowoǳenie bezpośrednie w Estetyce transcen-
dentalneగ. Dowód polegałby na tym dylemacie: గeśli świat గest całością istnieగącą samą
w sobie, to గest albo skończony, albo nieskończony. Że zaś zarówno pierwsze గak i drugie
గest mylne (na mocy powyżeగ przytoczonych dowodów antytezy z గedneగ, a tezy z drugieగ
strony); — przeto mylnym గest również, że świat (ogół wszystkich zగawisk) గest całością

  Krytyka czystego rozumu 



istnieగącą samą w sobie. A stąd wynika, że zగawiska w ogóle są niczym poza naszymi
wyobrażeniami, cośmy właśnie orzec chcieli przez ich transcendentalną idealność.

Uwaga ta ma znaczenie doniosłe. Widać stąd, że powyższe dowoǳenia czworakieగ
antynomii nie były mamidłami, lecz miały gruntowną podstawę, mianowicie wobec przy-
puszczenia, గakoby zగawiska, czyli świat zmysłowy, obeగmuగący గe w sobie wszystkie, były
rzeczami samym i w sobie. Przeciwieństwo zaś wyprowaǳonych z tego twierǳeń wyగa-
śnia, że w przypuszczeniu mieści się fałsz i przez to wieǳie nas do odkrycia prawǳiweగ
właściwości rzeczy, గako przedmiotów zmysłowych. Dialektyka transcendentalna nie daగe
żadną miarą గakieగś pomocy sceptycyzmowi, lecz daగe గą metoǳie sceptyczneగ, która na
nieగ może wykazać swóగ wielki pożytek, గeśli się dozwoli argumentom rozumu wystąpić
przeciwko samym sobie z గak naగwiększą swobodą, bo te choć w końcu nie dostarczą te-
go, czego się szukało, to w każdym razie uǳielą czegoś pożytecznego i przydatnego do
sprostowania sądów naszych.

   ఝ . -     జ  
Ponieważ przez kosmologiczną zasadę całkowitości wcale nie zostaగe dane maximum sze-
regu warunków w świecie zmysłowym, గako w rzeczy sameగ w sobie, lecz tylko może być
zadane w odwrocie tychże, więc wspomniana zasada czystego rozumu, w tak sprostowa-
nym znaczeniu, zachowuగe właściwą swą ważność, wprawǳie nie గako pewnik [Axiom], by
myślowo uznać całkowitość w przedmiocie za rzeczywistą, lecz గako zagadnienie [Problem]
dla rozsądku, więc dla podmiotu, by, zgodnie z zupełnością w idei, ustanowić i rozwinąć
odwrót w szeregu warunków do గakiegoś danego czynnika uwarunkowanego. Bo w zmy-
słowości, tగ. w przestrzeni i w czasie, każdy warunek, do którego w wykłaǳie danych zగa-
wisk dotrzeć możemy, గest znowuż uwarunkowany; ponieważ one nie są przedmiotami
samymi w sobie, w których by bądź co bądź można znaleźć czynnik wręcz-bezwarun-
kowy, lecz tylko empirycznymi wyobrażeniami, które zawsze muszą w ogląǳie odna-
leźć swóగ warunek, określaగący గe co do przestrzeni lub czasu. Zasada rozumu zatem గest
właściwie tylko prawidłem, nakazuగącym w szeregu warunków zగawisk danych odwrót,
któremu nigdy nie wolno zatrzymać się przy czynniku wręcz-bezwarunkowym. Nie గest
ona tedy naczelną zasadą możliwości doświadczenia i empirycznego poznania przedmio-
tów zmysłowych, więc nie గest zasadą rozsądku, gdyż każde doświadczenie zamknięte గest
w swoich granicach (zgodnie z danym oglądem); nie గest też ustawodawczą zasadą rozu-
mu, by poగęcie świata zmysłowego rozszerzyć poza wszelkie możliwe doświadczenie, lecz
zasadą możliwie గak naగwiększego rozwinięcia i rozszerzenia doświadczenia, wedle któreగ
żadna empiryczna granica nie powinna uchoǳić za granicę bezwzględną, a więc zasadą
rozumu, wymagaగącą od nas, గako prawidło, czego powinniśmy dokonać w odwrocie, lecz
nie antycypującą tego, co dane గest samo przez się w przedmiocie przed wszelkim odwro-
tem. Stąd nazywam గą kierowniczą zasadą rozumu, gdy przeciwnie zasada bezwzględneగ
całkowitości szeregu warunków, గako daneగ w przedmiocie (w zగawiskach) sama przez
się, byłaby ustawodawczą zasadą kosmologiczną, któreగ nicość chciałem wskazać przez
to rozróżnienie i tym sposobem przeszkoǳić, żeby idei, służąceగ గedynie za prawidło,
nie przypisywano realności przedmiotoweగ, గak to skądinąd nieuchronnie bywa (wskutek
mrzonki¹⁹¹ transcendentalneగ).

¹⁹¹mrzonka (subreptio) — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice
vitium subreptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem”
i tak opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; — u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini, II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trzeba,
że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem
 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się

  Krytyka czystego rozumu 



Ażeby znaczenie tego prawidła rozumu czystego należycie określić, przede wszystkim
zauważyć trzeba, że nie może ono powieǳieć, czym przedmiot jest, lecz tylko, jak należy
poprowaǳić odwrót empiryczny, by dotrzeć do zupełnego poగęcia przedmiotu. Bo gdyby
pierwsze stać się mogło, byłaby to zasada ustawodawcza, గakieగ czysty rozum nigdy wydać
nie zdoła. Nie można tedy żadną miarą chcieć przez to powieǳieć, iżby szereg warunków
do గakiegoś danego czynnika uwarunkowanego był sam w sobie skończony, lub nieskoń-
czony, gdyż tym sposobem goła idea bezwzględneగ całkowitości, która w nieగ sameగ tylko
się zroǳiła, pomyślałaby గakiś przedmiot, który nie może zostać dany w żadnym do-
świadczeniu, pewnemu szeregowi zగawisk nadaగąc przedmiotową realność, niezależną od
syntezy empiryczneగ. A zatem idea rozumowa przepisze గeno odwrotoweగ syntezie w sze-
regu warunków prawidło, wedle którego przechoǳi ona od czynnika uwarunkowanego,
za pośrednictwem wszystkich wzaగem sobie podporządkowanych warunków, do czynnika
bezwarunkowego, chociaż tegoż nigdy nie dosięgnie. Bo czynnik wręcz-bezwarunkowy
zgoła się nie napotyka w doświadczeniu.

W tym celu należy tedy naగprzód dokładnie określić syntezę szeregu, o ile ten nigdy
nie గest zupełnym. Zazwyczaగ używaగą ku temu dwu wyrażeń, maగących coś wyróżniać
w teగ mierze, chociaż nie umie się naprawdę przedstawić powodu rozróżnienia tego. Ma-
tematycy mówią tylko o progressus in infinitum. Badacze poగęć (filozofowie) zamiast tego
chcą nadać ważność గedynie wyrażeniu: progressus in indefinitum. Nie zatrzymuగąc się nad
roztrząsaniem wątpliwości, która mi doraǳiła takie rozróżnienie, ani też nad dobrem czy
bezowocnym గego stosowaniem, postaram się poగęcia te dokładnie określić ze względu
na swóగ zamiar.

O linii prosteగ można słusznie powieǳieć, że może być przedłużoną w nieskończo-
ność, a tutaగ rozróżnienie nieskończonego i nieokreślnie dalekiego pochodu (progressus
in indefinitum) byłoby czczą subtelnością. Bo chociaż, gdy się mówi: pociągnĳcie linię
daleగ, tu brzmi zaiste trafnieగ, గeśli się doda: in indefinitum, niż gdy się rzecze: in infini-
tum ponieważ pierwsze nic więceగ nie znaczy, గeno: przedłużaగcie గą, dopóki zechcecie,
drugie zaś: nigdy nie powinniście ustać w గeగ przedłużaniu (co przy tym zgoła nie గest
zamierzonym): to przecież, kiedy గest mowa tylko o możności, pierwsze wyrażenie గest
zupełnie trafne, gdyż możecie గą ustawicznie ciągnąć w nieskończoność. I tak też bywa
we wszystkich wypadkach, w których się mówi tylko o postępie, tగ. o przechoǳeniu od
warunku do czegoś uwarunkowanego; to możliwe przechoǳenie cięgnie się w szeregu
zగawisk w nieskończoność. Od గakieగś pary roǳiców możecie w linii zstępneగ płoǳenia
posuwać się bez końca i barǳo łatwo pomyśleć sobie, że ono tak rzeczywiście ciągnie się
w świecie. Bo tu rozum nigdy nie potrzebuగe bezwzględneగ całkowitości szeregu, gdyż గeగ
nie zakładamy గako warunku i గako daneగ (datum), lecz tylko గako coś uwarunkowanego,
co గest tylko dopuszczaniem (dabile) i dodawane గest bez końca.

Inaczeగ zupełnie గest z zagadnieniem, గak daleko rozciąga się odwrót, wznoszący się
koleగno od danego czynnika uwarunkowanego do warunków. Czy mógłbym powieǳieć,
iż గest on odwrotem w nieskończoność, czy też tylko odwrotem rozciągaగącym się nie-
określenie daleko (in indefinitum); i czy zatem od obecnie żyగących luǳi, w szeregu ich
przodków, mogę wstępować w górę w nieskończoność, czy też można by tylko rzec, że
గakkolwiek daleko się cofnę, nigdy nie napotykam empirycznego powodu uważania sze-
regu za ograniczony gǳie nie bądź, tak iż గestem uprawniony a zarazem zobowiązany,
do każdego z praszczurów wyszukiwać dalszych గego przodków, chociaż nie przypuszczać
ich z góry.

Stąd powiadam: గeżeli całość daną została w ogląǳie empirycznym, to odwrót w sze-
regu గeగ wewnętrznych warunków ciągnie się w nieskończoność. Ale గeśli గest dany tylko
గeden człon szeregu, od którego ma dopiero iść odwrót ku bezwzględneగ całkowitości: to

గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (s. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek ani
stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego też powodu
niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ. wyrazy główne]
w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoistnymi sądami (…)
Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz bierzemy w dwojakim
znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



następuగe tylko kroczenie w dal nieokreśloną (in indefinitum). I tak o ǳieleniu materii,
daneగ w swoich granicach (ciała), trzeba powieǳieć, iż ciągnie się w nieskończoność. Bo
ta materia గest dana w ogląǳie empirycznym cała, więc ze wszystkimi swymi możliwymi
częściami. A ponieważ warunkiem teగ całości గest గeగ część, a warunkiem teగ części — część
części itd. i w tym odwrocie rozkładu nigdy się nie napotka bezwarunkowego (niepo-
ǳielnego) człona szeregu warunków: to nie tylko nigǳie nie ma powodu empirycznego
do ustania w ǳieleniu, lecz owszem dalsze człony maగącego się daleగ odbywać ǳielenia
są dane empirycznie nawet przed tym dalszym ǳieleniem, tగ. ǳielenie iǳie w nieskoń-
czoność. Przeciwnie szereg przodków గakiegoś danego człowieka w bezwzględneగ sweగ
całkowitości nie గest dany w żadnym możliwym doświadczeniu; a గednak odwrót iǳie
przecie od każdego człona teగ genealogii do coraz wyższego, tak że niepodobna napotkać
żadneగ empiryczneగ granicy, która by przedstawiała pewien człon గako wręcz-bezwarun-
kowy. Ale ponieważ mimo to nawet człony, które by mogły stanowić warunek po temu,
nie mieszczą się గuż przed odwrotem w empirycznym ogląǳie całości: to on nie ciągnie
się w nieskończoność (ǳielenia czegoś danego), tylko w nieokreśloną dal wyszukiwania
coraz licznieగszych członów do గuż danych, które znów zawsze dane są tylko warunkowo.

W żadnym z tych dwu wypadków, ani w regressus in infinitum, ani in indefinitum nie
uważa się szeregu warunków గako nieskończenie danych w przedmiocie. Nie rzeczy to
same w sobie, lecz tylko zగawiska, గako warunki గedne drugich, dane są గeno w samym-
że odwrocie. A więc pytanie గuż nie brzmi: గak wielkim గest ten szereg warunków sam
w sobie, czy ukończony czy nieskończony, gdyż on గest niczym sam w sobie; — lecz: గak
powinniśmy dokonać odwrotu empirycznego i గak daleko go poprowaǳić. I tu గest tedy
ważna różnica co do prawidła kroczenia daleగ. Jeżeli całość została dana empirycznie, to
możliwym గest cofać się w szeregu గeగ wewnętrznych warunków w nieskończoność. Lecz
గeśli daną nie గest, tylko ma być dopiero daną przez odwrót empiryczny, to mogę గeno
powieǳieć: do nieskończoności możliwym గest przechoǳić ku coraz wyższym warunkom
szeregu. W pierwszym wypadku mogłem rzec: istnieగe więceగ członów i to empirycznie
danych, niż ich osiągam przez odwrót (rozkładu); w drugim zaś: mogę w odwrocie wciąż
daleగ postępować, ponieważ żaden człon nie గest empirycznie dany గako wręcz-bezwarun-
kowy, a zatem wciąż dopuszcza coraz to wyższy człon గako możliwy, więc poszukiwanie
go గako konieczne. Tam koniecznym było napotykać więceగ członów szeregu; tu zaś za-
wsze గest koniecznym pytać o więceగ, ponieważ żadne doświadczenie nie గest bezwzględnie
ograniczone. Bo albo nie macie żadnego spostrzeżenia, co by wasz empiryczny odwrót
wręcz ograniczało, a wówczas musicie swóగ odwrót poczytywać nie za zupełny; albo też
macie takie spostrzeżenie, ograniczaగące wasz szereg, a wtedy nie może być ono częścią
waszego గuż przebieżonego szeregu (bo to, co ogranicza, musi być różnym od tego, co గest
przez nie ograniczone), więc musicie swóగ odwrót daleగ ciągnąć do tego również warunku,
i tak wciąż daleగ.

Rozǳiał następny oświetli należycie te uwagi przez ich zastosowanie.
   ఝ చ-.     -      -
Ponieważ, గak wykazywaliśmy nieగednokrotnie, ani z poగęć rozsądkowych, ani z rozu-
mowych nie ma wcale użytku transcendentalnego; ponieważ bezwzględna całkowitość
szeregów uwarunkowań w świecie zmysłowym opiera się na transcendentalnym użyt-
kowaniu z rozumu, który żąda teగ bezwarunkoweగ zupełności od tego, co za rzecz samą
w sobie z góry poczytuగe; ponieważ గednak świat zmysłowy nie zawiera nic takiego: więc
nigdy గuż nie może być mowy o bezwzględneగ w nim wielkości szeregów, czy są same
w sobie ograniczone czy nieograniczone, lecz tylko o tym, గak daleko posuwać się mamy
w odwrocie empirycznym przy sprowaǳaniu doświadczenia do గego warunków, by we-
dle prawidła rozumu nie poprzestać na żadnym innym załatwieniu గego pytań, గeno przy
takim, co odpowiada przedmiotowi.

A zatem pozostaగe nam గedynie tylko ważność zasady rozumowej jako prawidła doko-
nywania i wielkości możliwego doświadczenia, gdyż గeగ nieważność గako ustawodawczeగ

  Krytyka czystego rozumu 



zasady rzeczy samych w sobie udowodniliśmy dostatecznie. I గeżeli tamtą zdołamy przed-
stawić naocznie గako niewątpliwą, to spór rozumu z samym sobą ukończy się zupełnie,
gdyż nie tylko przez rozwiązanie krytyczne usuniemy złudę, co go z samym sobą roz-
dwoiła, lecz także odkryగe się zamiast nieగ znaczenie, w గakim on sam ze sobą się zgaǳa,
a którego złe zrozumienie wyłącznie spór spowodowało, a zasada skądinąd dialektyczna
przemieni się w teoretyczną. Istotnie, గeżeli ona w swoim znaczeniu podmiotowym, by
określała możliwie గak naగwiększe użytkowanie z rozsądku w doświadczeniu odpowiednio
do గego przedmiotów, może zostać uznana za słuszną: to tyleż właśnie warto, గak gdyby
ona niby pewnik (który z czystego rozumu గest niemożliwy) określała a priori przedmio-
ty same w sobie; gdyż i taki pewnik nie mógłby co do przedmiotów doświadczenia mieć
większego wpływu na rozszerzenie i sprostowanie poznania naszego, గeśli by się nie okazał
czynnym w naగrozlegleగszym doświadczalnym użytkowaniu z naszego rozsądku.

I. Rozwiązanie idei kosmologiczneగ o całkowitości złożenia zగawisk we wszechświecie
Zarówno tutaగ, గak we wszystkich innych pytaniach kosmologicznych podstawą kie-

rowniczeగ zasady rozumu గest zdanie, że w empirycznym odwrocie nie można napotkać
żadnego doświadczenia o bezwzględnej granicy, więc podlegaగącego warunkowi, గako ta-
kiemu, który by był empirycznie wręcz-bezwarunkowym. A powodem tego గest, że do-
świadczenie takie musiałoby zawierać w sobie ograniczenie zగawisk przez nic, czyli przez
próżnię, z którą by się mógł za pośrednictwem wrażenia spotkać odwrót wciąż daleగ pro-
waǳony; a to గest niemożliwe.

Otóż owo zdanie, wypowiadaగące tyle, że w odwrocie empirycznym zawsze docieram
గeno do గakiegoś warunku, który znowuż sam uważany być musi za empirycznie uwa-
runkowany, mieści w sobie prawidło in terminis [=ściśle określone], że గakkolwiekbym
daleko zaszedł z tym w szeregu wstępuగącym, zawsze bym musiał pytać o coraz wyższy
człon szeregu, czy on znany mi గest z doświadczenia, czy też nie.

Ażeby rozwiązać tedy pierwsze zagadnienie kosmologiczne potrzeba గeszcze tylko wy-
miarkować, czy w odwrocie ku bezwarunkoweగ wielkości wszechświata (co do czasu
i przestrzeni) to nigdy nieograniczone wstępowanie może się nazywać odwrotem w nie-
skończoność, czy też tylko odwrotem nieokreślnie daleko ciągnącym się (in indefinitum).

Ogólne గeno wyobrażenie szeregu wszystkich minionych stanów świata oraz rzeczy,
które są w przestrzeni świata równocześnie, గest samo niczym innym గeno możliwym em-
pirycznym odwrotem, który sobie, choć గeszcze nieokreślnie, wystawiam w myśli i przez
który może గedynie powstać poగęcie takiego szeregu warunków do danego spostrzeże-
nia¹⁹². Atoli całość świata zawsze mam tylko w poగęciu, lecz bynaగmnieగ nie w ogląǳie
(గako całość). A więc nie mogę z గeగ wielkości wnioskować o wielkości odwrotu i tę
zgodnie z tamtą określać, lecz muszę sobie wprzódy wyrobić poగęcie o wielkości świata
za pomocą wielkości odwrotu empirycznego. A o tym nigdy nie wiem nic więceగ ponad
to, że od każdego danego człona szeregu warunków wciąż muszę podążać empirycznie
do గakiegoś człona wyższego (odlegleగszego). A więc przez to — wielkość całości zగawisk
zgoła nie గest wręcz-określoną; zatem nie można też powieǳieć, iż odwrót ten ciągnie się
w nieskończoność, gdyż to by antycypowało człony, do których odwrót గeszcze nie do-
tarł, i ich mnogość przedstawiało tak wielką, że do nieగ dobrać się nie może żadna synteza
empiryczna, czyli określałoby (lubo tylko uగemnie) wielkość świata గeszcze przed odwro-
tem, — co గest niemożliwym. Ta bowiem (co do sweగ całkowitości) nie గest mi dana przez
żaden ogląd, więc i గeగ wielkość nie గest dana przed odwrotem. Stąd o wielkości świata
sameగ w sobie nie możemy powieǳieć nic zgoła, nawet tego, że w nieగ istnieగe regressus
ad infinitum; lecz musimy szukać గeno poగęcia o teగ wielkości według prawidła, określa-
గącego empiryczny w nieగ odwrót. A to prawidło powiada గeno tyle, że గakkolwiekbyśmy
daleko zaszli w szeregu warunków empirycznych, nigǳie nie powinniśmy uznawać gra-

¹⁹²Ogólne jeno wyobrażenie szeregu wszystkich minionych stanów świata oraz rzeczy, które są w przestrzeni świata
równocześnie, jest samo niczym innym jeno możliwym empirycznym odwrotem, który sobie, choć jeszcze nieokreślnie,
wystawiam w myśli i przez który może jedynie powstać pojęcie takiego szeregu warunków do danego spostrzeżenia —
ten szereg świata nie może zatem być ani większy, ani mnieగszy od możliwego empirycznego odwrotu, na którym
గedynie opiera się tamto poగęcie. A ponieważ ten nie może dać గakieగś określoneగ nieskończoności, ani też గakieగś
określoneగ skończoności (czegoś wręcz-ograniczonego): to widać stąd గasno, że nie możemy wielkości świata
uważać ani za skończoną, ani za nieskończoną, gdyż odwrót (który గą wyobraża) nie dopuszcza ani గednego, ani
drugiego. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



nicy bezwzględneగ, lecz każde zగawisko, గako uwarunkowane, podporządkować drugiemu,
గako గego warunkowi, więc ku niemu wciąż daleగ podążać; a to గest regressus in indefini-
tum, który, గako nie określaగący wcale wielkości w przedmiocie, należy dość dokładnie
wyróżniać od regressus in infinitum.

A zatem nie mogę powieǳieć: świat co do minionego czasu, lub co do przestrzeni
గest nieskończony. Bo takie poగecie o wielkości, గako గakieగś daneగ nieskończoności, గest
empiryczne, więc też i co do świata, గako przedmiotu zmysłów, wręcz-niemożliwe. Nie
powiem także: odwrót, poczynaగąc od గakiegoś danego spostrzeżenia, do tego wszystkiego,
co గe zarówno w przestrzeni, గak w minionym czasie ogranicza w szeregu, ciągnie się w
nieskończoność, gdyż to każe się domyślać nieskończoneగ wielkości świata; ani też: గest
ona skończoną, gdyż granica bezwzględna గest również empirycznie niemożliwa. Więc nie
będę mógł nic powieǳieć o całym przedmiocie doświadczenia (świata zmysłowego), lecz
tylko o prawidle, wedle którego ma być podగęte i prowaǳone doświadczenie stosownie
do swego przedmiotu.

Na kosmologiczne tedy pytanie co do wielkości świata pierwsza a uగemna odpowiedź
brzmi: nie ma wcale pierwszego początku pod względem czasu, ani ostateczneగ grani-
cy pod względem przestrzeni. W przeciwnym bowiem razie ograniczony byłby próżnym
czasem z గedneగ a próżną przestrzenią z drugieగ strony. A że గako zగawisko nie może być ani
tym ani tamtym sam w sobie, bo zగawisko nie గest rzeczą samą w sobie, więc musiałoby
być możliwym spostrzeganie ograniczenia przez wręcz-próżny czas lub próżną przestrzeń,
przez które by te krańce świata dane były w గakimś możliwym doświadczeniu. A takie do-
świadczenie, గako zupełnie czcze co do treści, గest niemożliwe. Więc bezwzględna granica
świata గest niemożliwa empirycznie, a zatem i wręcz¹⁹³.

Z tego wynika też zarazem odpowiedź twierǳąca: odwrót w szeregu zగawisk świata,
గako określenie wielkości świata, ciągnie się in indefinitum, a to powiada tyle co: świat
zmysłowy nie ma wcale wielkości bezwzględneగ, lecz odwrót empiryczny (przez który ona
గedynie daną być może po stronie swych warunków) ma swoగe prawidło, mianowicie,
winien od każdego człona szeregu, గako czynnika uwarunkowanego, wciąż podążać do
గeszcze dalszego (czy to we własnym doświadczeniu, czy przy wskazówkach historii, czy
wedle łańcucha skutków i ich przyczyn) i nigǳie nie garǳić rozszerzeniem możliwego
empirycznego użytkowania ze swego rozsądku, co też గest właściwym i గedynym zaగęciem
rozumu wobec swoich zasad naczelnych.

Nie przepisuగe się przez to określonego empirycznego odwrotu, który by bez ustan-
ku posuwał się w pewnym roǳaగu zగawisk, np. że od గakiegoś żyగącego człowieka za-
wsze trzeba wstępować w górę w szeregu przodków, nie oczekuగąc pierwszeగ pary, lub
też w szeregu ciał niebieskich, nie do dopuszczaగąc naగdalszego słońca; lecz nakazuగe się
tylko kroczenie od zగawisk do zగawisk, chociażby te nawet nie dawały rzeczywistego spo-
strzegania (గeśli ono pod względem stopnia గest za słabe dla świadomości naszeగ, by stać
się doświadczeniem), gdyż one mimo to należą przecie do możliwego doświadczenia.

Wszelki początek గest w czasie, a wszelka granica rozciągłości w przestrzeni. Przestrzeń
i czas zaś są tylko w świecie zmysłowym. A zatem tylko zగawiska w świecie są warunkowe;
sam zaś świat nie గest ani uwarunkowany, ani bezwarunkowo ograniczony.

Właśnie też dlatego, i ponieważ ani świat nigdy cały, ani nawet szereg warunków do
గakiegoś danego uwarunkowanego czynnika, గako szereg świata, cały danym być nie może,
więc poగęcie o wielkości świata dane గest tylko przez odwrót, nie zaś przed nim w గakimś
zbiorowym [collectiven] ogląǳie. Odwrót zaś polega zawsze గeno na określaniu wielkości,
nie daగe więc wcale określonego poగęcia, a więc i żadnego poగęcia o wielkości, która wobec
pewneగ miary była nieskończoną, nie ciągnie się więc w nieskończoność (niby daną) lecz
w nieokreśloną dal, by dać wielkość (doświadczeniu) która dopiero przez ten odwrót staగe
się rzeczywistą.

¹⁹³Na kosmologiczne tedy pytanie co do wielkości świata pierwsza a ujemna odpowiedź brzmi: nie ma wcale pierw-
szego początku pod względem czasu, ani ostatecznej granicy pod względem przestrzeni (…) — łatwo zauważyć, że
tutaగ przeprowaǳono dowoǳenie w całkiem inny sposób, niż dogmatyczne, powyżeగ w antytezie antynomii
pierwszeగ. Tam przyగmowaliśmy świat zmysłowy, według pospolitego i dogmatycznego trybu wiǳenia, za rzecz
daną samą w sobie co do sweగ całkowitości przed wszelkim odwrotem, i odmówiliśmy mu, గeśli by nie zaగmował
całego czasu i wszystkieగ przestrzeni, గakiego bądź w ogóle określonego mieగsca w oboగgu. Stąd i wnioskowanie
inaczeగ tam niż tu wypadło, mianowicie wywnioskowano rzeczywistą గego nieskończoność. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



II. Rozwiązanie idei kosmologiczneగ o całkowitości ǳielenia daneగ całości w ogląǳie
ǲieląc గakąś całość, daną w ogląǳie, przechoǳę od czegoś uwarunkowanego do

warunków గego możliwości. ǲielenie części (subdivisio lub decompositio) గest odwrotem
w szeregu tych warunków. Bezwzględna całkowitość tego szeregu wtedy tylko byłaby
daną, gdyby odwrót mógł dotrzeć aż do części pojedynczych. Ale గeśli wszystkie części
w ciągle odbywaగącym się rozkładaniu są wciąż znowu poǳielne, to ǳielenie, tగ. od-
wrót od czynnika uwarunkowanego do గego warunków, iǳie in infinitum, gdyż warunki
(części) są zawarte w samymże czynniku uwarunkowanym, a ponieważ ten గest dany ca-
ły w ogląǳie, zamkniętym గego granicami, więc i one są wszystkie zarazem też dane.
Odwrót ten zatem powinien się nazywać nie tylko regressus in indefinitum, గak na to గe-
no zezwalała poprzednia idea kosmologiczna, gdym od czynnika uwarunkowanego miał
przechoǳić do గego warunków, które były po za nim, więc przezeń nie były zarazem
dane, lecz przybywały dopiero w odwrocie empirycznym. Mimo to గednak nie wolno
żadną miarą powieǳieć o takieగ całości, poǳielneగ w nieskończoność, że składa się z nie-
skończenie wielu części. Bo chociaż wszystkie części zawieraగą się w ogląǳie całości, to się
w nim nie zawiera całe ǳielenie, polegaగące tylko na odbywaగącym się wciąż rozkładaniu,
czyli na samymże odwrocie, który czyni dopiero szereg rzeczywistym. A ponieważ ten
odwrót గest nieskończony, to wprawǳie wszystkie człony (części), do których dociera, są
zawarte w daneగ całości గako zbiorowiska, lecz nie cały szereg ǳielenia, który గest koleగno
nieskończonym a nigdy całym, więc też nie może przedstawiać nieskończoneగ mnogości
i skupienia గeగ w గedneగ całostce.

To ogólne napomknienie daగe się naగprzód barǳo łatwo zastosować do przestrze-
ni. Każda przestrzeń. oglądana w granicach swoich, గest taką całością, któreగ części przy
wszelkim rozkładaniu wciąż znowu są przestrzeniami, i stąd గest poǳielną do nieskoń-
czoności.

Z tego wynika też całkiem naturalnie drugie zastosowanie do zగawiska zewnętrzne-
go (ciała), zamkniętego w swoich granicach. Jego poǳielność opiera się na poǳielności
przestrzeni, która stanowi możliwość ciała, గako rozciągłeగ całostki. Więc ono గest po-
ǳielne do nieskończoności, chociaż przez to nie składa się z nieskończenie wielu części.

Wydaగe się wprawǳie, że ponieważ ciało musi być wyobrażone గako substancగa w prze-
strzeni, to w tym się co do prawa poǳielności przestrzeni od nieగ wyróżni; bo można
bądź co bądź przyznać, iż rozkładanie w teగ drugieగ nigdy by nie zdołało usunąć wszelkie-
go złożenia, gdyż w takim razie wszelka przestrzeń, która zresztą nie ma nic samoistnego,
całkiem by znikła (co గest niemożliwym); żeby atoli po usunięciu w myślach wszelkieగ zło-
żoności materii, nic zgoła nie pozostawało, to nie wydaగe się możliwym do pogoǳenia
z poగęciem substancగi, która by właściwie powinna być podmiotem wszelkieగ złożoności
i musiałaby pozostać w twych pierwiastkowych składnikach, chociażby ich powiązanie
z sobą w przestrzeni, przez które tworzą గakieś ciało, zostało usunięte. Ale z tym, co
się zowie w zjawisku substancją, nie tak się rzecz ma, గakby się to sąǳiło o rzeczy sameగ
w sobie za pomocą czystego poగęcia rozsądkowego. Owo zగawisko nie గest podmiotem
bezwzględnym, lecz tylko trwałym obrazem zmysłowości i oglądem గedynie, w którym
nigǳie się nie napotyka nic bezwarunkowego.

Chociaż atoli to prawidło pochodu w nieskończoność przy ǳieleniu గakiegoś zగawiska,
గako wypełnienia tylko przestrzeni, popłaca niewątpliwie; to przecież nie może być waż-
nym, గeśli zechcemy rozciągnąć గe także na mnogość గuż odǳielonych w pewien sposób
części w daneగ całości, przez co one tworzą quantum discretum [=ilostkę wyodrębnioną].
Przypuszczenie, że w każdeగ uczłonkowaneగ (uorganizowaneగ) całostce każda część గest
znowuż uczłonkowana, i że tym sposobem przy rozǳielaniu części w nieskończoność
napotykaగą się wciąż nowe części sztuczne; గednym słowem, że całostka గest uczłonko-
wana do nieskończoności, nie daగe się గakoś zgoła pomyśleć, lubo możemy pomyśleć, że
części materii, przy గeగ rozkładaniu w nieskończoność, mogłyby być uczłonkowane. Bo
nieskończoność ǳielenia zగawisku danego w przestrzeni na tym గeno polega, że przez
nie daną గest tylko poǳielność, tగ. గakaś suma w sobie wręcz nieokreślona mnogość
części; lecz same te części daగe tylko i określa coraz dalsze ǳielenie, krótko mówiąc,
że całostka nie గest poǳielona గuż sama w sobie. Stąd ǳielenie może w nieగ określić
mnogość, tak daleko się ciągnącą, గak daleko chce się kroczyć w odwrocie ǳielenia.
Przeciwnie przy ciele organicznym, uczłonkowanym w nieskończoność, całostka przez to

  Krytyka czystego rozumu 



poగęcie wyobrażoną zostaగe గuż గako poǳielona i గako określona sama w sobie, lecz nie-
skończona mnogość części, przed wszelkim odwrotem ǳielenia, గako w nim napotkana;
przez co sprzeczni గesteśmy sami z sobą, uważaగąc tę nieskończoną inwolucగę [Einwic-
kelung] za szereg nigdy dokonać się całkowicie nie mogący (za nieskończony), a mimo
to za గuż dokonany w pewnym ogarnięciu [Zusammennehmung]. Nieskończone ǳiele-
nie oznacza tylko zగawisko గako quantum continuum [=ilostkę ciągłą] i గest nieodłączne
od wypełniania przestrzeni, gdyż w nim właśnie leży podstawa nieskończoneగ poǳiel-
ności. Skoro గednak coś poczytuగemy za quantum discretum, to mnogość గednostek గest
w nim określona; stąd też zawsze równa గakieగś liczbie. Jak daleko tedy zachoǳić może
organizacగa w pewnym uczłonkowanym ciele, o tym rozstrzygnąć zdoła doświadczenie
tylko; a chociażby ono nie mogło na pewno dotrzeć do żadneగ nieuorganizowaneగ części,
to takie części muszą się znaగdować przynaగmnieగ w doświadczeniu możliwym. Ale గak
daleko się rozciąga transcendentalne ǳielenie zగawiska w ogóle, to nie గest wcale sprawą
doświadczenia, lecz zasadą naczelną rozumu, iżby empirycznego odwrotu w rozkładaniu
rozciągłości, stosownie do przyrody tego zగawiska, nigdy nie uważać za wręcz-ukończony.

Uwaga kończąca rozwiązanie idei matematyczno-transcendentalnych oraz przygoto-
wanie do rozwiązania idei dynamiczno-transcendentalnych

Kiedyśmy antynomię czystego rozumu poprzez wszystkie idee transcendentalne przed-
stawiali w wykazie, uwydatniaగąc powód tego sporu i గedyny środek usunięcia go, pole-
gaగący na tym, że oba sprzeczne z sobą twierǳenia uznaliśmy za mylne: tośmy wszęǳie
wyobrażali warunki గako należące do swego uwarunkowanego czynnika wedle stosun-
ku przestrzeni i czasu, co గest zwykłym założeniem pospolitego rozsądku luǳkiego i na
czym też całkowicie się ów spór opierał. W tym wzglęǳie wszystkie dialektyczne wy-
obrażenia całkowitości w szeregu warunków do danego czynnika uwarunkowanego, były
także naగzupełnieగ jednorodne [von gleicher Art]. Był to zawsze szereg, w którym warunek
z czynnikiem uwarunkowanym, గako człony szeregu, wiązały się z sobą i przez to stawały
się jednorodnymi [gleichartig], gdyż odwrót nigdy nie dał się pomyśleć గako ukończony,
albo, గeśli to stać się miało, trzeba było człon sam w sobie uwarunkowany uznać mylnie za
pierwszy, więc za bezwarunkowy. Rozważano tedy, wprawǳie nie zawsze, przedmiot, tగ.
czynnik uwarunkowany, lecz bądź co bądź szereg గego warunków, tylko co do గego wiel-
kości, a wtedy powstawała trudność, któreగ niepodobna było usunąć za pomocą żadneగ
ugody, ale tylko przez całkowite odcięcie węzła, mianowicie, że rozum uczynił rzecz dla
rozsądku, albo za długą, albo za krótką, tak że ten nie mógł nigdy nadążyć idei tamtego.

Aleśmy przy tym przeoczyli istotną różnicę, zachoǳącą mięǳy przedmiotami, tగ.
poగęciami rozsądkowymi, które rozum usiłuగe podnieść do idei; mianowicie, że według
naszego wykazu kategorii, dwie z nich oznaczaగą matematyczną, a dwie drugie dynamiczną
syntezę zగawisk. Aż dotąd można było nie zważać na to, ponieważ గak w ogólnym wyobra-
żeniu wszystkich idei transcendentalnych zawsze గeno pozostawaliśmy wśród warunków
w zjawisku, tak też i w dwu matematyczno-transcedentalnych nie mieliśmy żadnego in-
nego przedmiotu prócz zగawiskowego. Teraz గednak, kiedy przechoǳimy do dynamicznych
poగęć rozsądku, o ile maగą się dostosować do idei rozumoweగ, różnica owa staగe się donio-
słą i otwiera nam całkiem nowy widok w sprawie tego sporu prawnego, w గaki się uwikłał
rozum, i który, gdy poprzednio został uchylony, గako oparty na mylnych z obu stron za-
łożeniach, teraz, gdy może w antynomii dynamiczneగ znaగǳie się takie założenie, co się
ostać zdoła na równi z pretensగą rozumu, z tego punktu wiǳenia i gdy sęǳia uzupeł-
ni niedostatek powodów prawnych, z obu stron źle rozumianych, zdoła być wyrównany
ku zadowoleniu stron obu, czego przy sporze w antynomii matematyczneగ zrobić się nie
dało.

Szeregi warunków są zaiste wszystkie o tyle గednorodne, o ile patrzymy tylko na ich
rozciąganie się: czy przystaగą do idei, czy też గest ona dla nich za duża lub za mała. Atoli
poగęcie rozsądkowe, będące podstawą tych idei, zawiera albo tylko syntezę jednorodności (co
się przypuszcza przy każdeగ wielkości, zarówno w గeగ składaniu, గak w గeగ ǳieleniu), albo
też i niejednorodności, co przynaగmnieగ może być dopuszczonym w syntezie dynamiczneగ,
zarówno w powiązaniu przyczynowym, గak w połączeniu konieczności z przypadkowością.

  Krytyka czystego rozumu 



Stąd pochoǳi, że w matematycznym powiązaniu szeregów zగawisk nie może weగść
żaden inny warunek prócz zmysłowego, tగ. takiego, który sam też గest częścią szeregu;
natomiast szereg dynamiczny warunków zmysłowych dopuszcza przecie గeszcze warunek
nieగednorodny, nie będący częścią szeregu, lecz గakomyślny tylko, tkwiący poza szeregiem,
przez co tedy czyni się zadość rozumowi i kłaǳie się bezwarunkowość na czele zగawisk,
nie gmatwaగąc przez to ich szeregu, గako zawsze uwarunkowanego, i nie urywaగąc go,
wbrew zasadom rozsądkowym.

Otóż przez to, że idee dynamiczne dopuszczaగą warunek zగawisk poza ich szeregiem,
tగ. taki, który sam nie గest zగawiskiem, staగe się coś, co się całkiem różni od wyniku an-
tynomii matematyczneగ. Bo ta sprawiła, że oba dialektyczne przeciwtwierǳenia musieli-
śmy uznać za mylne. Przeciwnie czynnik nieprzerwanie uwarunkowany szeregów dyna-
micznych, nieodǳielny od nich గako zగawisk, powiązany z warunkiem, bezwarunkowym
wprawǳie empirycznie, ale też i niezmysłowym, czynią zadość z గedneగ strony rozsądkowi,
a z drugieగ rozumowi¹⁹⁴, a kiedy dowody dialektyczne, szukaగące, w ten lub ów sposób
bezwarunkoweగ całkowitości w samych గeno zగawiskach, odpadaగą, to zdania rozumowe
natomiast, w tak sprostowanym znaczeniu mogą być oba prawǳiwymi; co nigdy stać się
nie może przy ideach kosmologicznych, dotyczących గedynie matematycznie bezwarun-
koweగ గedności, gdyż w nich nie napotykamy żadnego innego warunku szeregu zగawisk,
prócz takiego, który sam też గest zగawiskiem i గako taki stanowi గeden z członów szeregu.

III. Rozwiązanie idei kosmologiczneగ o całkowitości wywodu zdarzeń świata z ich
przyczyn

Ze względu na to, co się ǳieగe, można sobie pomyśleć dwoగaką tylko przyczynowość
albo według przyrody, albo z wolności. Pierwsza గest powiązaniem గakiegoś stanu z po-
przednim w świecie zmysłowym, po którym tamten następuగe wedle pewnego prawidła.
A ponieważ przyczynowość zగawisk polega na warunkach czasu, i stan poprzedni, gdyby
istniał zawsze, nie wywarłby też żadnego skutku, który wyłania się dopiero w czasie: więc
i przyczynowość przyczyny tego, co się ǳieగe czyli powstaగe, powstała także i wedle zasady
rozsądkoweగ domaga się sama znowuż గakieగś przyczyny.

Przez wolność natomiast, w znaczeniu kosmologicznym, rozumiem właǳę rozpoczę-
cia samemu గakiegoś stanu; గeగ przyczynowość zatem nie ulega według prawa przyrody
znowuż గakieగś inneగ przyczynie, co by గą określała pod względem czasu. Wolność w tym
rozumieniu గest czystą transcendentalną ideą, która po pierwsze nie zawiera nic zapoży-
czonego z doświadczenia, któreగ przedmiot po wtóre nie może być też dany określnie
w żadnym doświadczeniu, gdyż ogólnym prawem sameగ możliwości wszelkiego doświad-
czenia గest, że wszystko, co się ǳieగe, musi mieć przyczynę, więc też i przyczynowość
przyczyny, co sama się stała, czyli powstała, musi znowuż mieć przyczynę; przez co tedy
całe pole doświadczenia, గak długie i szerokie, przemienia się w ogół sameగ గeno przyrody.
Ale ponieważ tym sposobem niepodobna wydobyć bezwzględneగ całkowitości warunków
w stosunku przyczynowym; więc rozum tworzy sobie ideę samorzutności, która by mogła
począć ǳiałanie sama z siebie, bez potrzeby przyగmowania wprzódy గakieగś inneగ przyczy-
ny, co by గą znowuż według prawa powiązania przyczynowego pobuǳała do ǳiałania.

Rzecz godna naǳwyczaగneగ uwagi, że na teగ transcendentalnej idei wolności opiera się
గeగ praktyczne poగęcie i że tamta w teగ wytwarza właściwy składnik trudności, గakie od
dawna otaczały pytanie, czy గest możliwą. Wolność w znaczeniu praktycznym గest to nieza-
leżność samowoli [Willkühr] od przymusu popędów zmysłowości. Bo samowola గest zmy-
słową, o ile wzbuǳona గest [afficirt ist] patologicznie (pobudkami zmysłowości): nazywa
się zwierzęcą (arbitrium brutum), గeżeli może być ukoniecznioną [necessitirt] patologicz-
nie. Samowola luǳka గest wprawǳie arbitrum sensitivum, ale nie brutum, lecz liberum,

¹⁹⁴czynnik nieprzerwanie uwarunkowany szeregów dynamicznych, nieodǳielny od nich jako zjawisk, powiązany
z warunkiem, bezwarunkowym wprawǳie empirycznie, ale też i niezmysłowym, czynią zadość z jednej strony roz-
sądkowi, a z drugiej rozumowi — bo rozsądek nie zezwala wśród zjawisk na żaden warunek, który by sam był
empirycznie bezwarunkowym. Gdyby atoli do గakiego czynnika uwarunkowanego (w zగawisku) dał się pomy-
śleć warunek myślny, który by zatem nie należał, గako człon, do szeregu zగawisk, nie przerywaగąc గednak przez
to bynaగmnieగ szeregu warunków empirycznych: to by można taki warunek dopuścić గako empirycznie bezwa-
runkowy, tak, iżby się przez to nie uczyniło uszczerbku nieprzerwanemu odwrotowi empirycznemu. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



gdyż zmysłowość nie czyni గeగ ǳiałania koniecznym; człowiek bowiem posiada właǳę
stanowienia o sobie samym przez się, niezależnie od przymusu popędów zmysłowych.

Łatwo dostrzec, że gdyby wszelka przyczynowość w świecie zmysłowym była przyrodą
tylko, to każde zdarzenie byłoby określonym przez inne w czasie wedle praw koniecznych,
a zatem, ponieważ zగawiska, o ile określaగą samowolę, musiałyby każde ǳiałanie uczynić
koniecznym గako swóగ wynik, więc usunięcie wolności transcendentalneగ zniszczyłoby za-
razem wszelką wolność praktyczną. Bo ta każe się domyślać, że chociaż coś się nie stało,
powinno było గednak stać się, że zatem గego przyczyna w zగawisku nie była tak stanow-
czą, żeby w samowoli naszeగ nie tkwiła przyczynowość wytworzenia, niezależnie od owych
przyczyn przyroǳonych a nawet wbrew ich potęǳe i wpływowi, czegoś, co w porządku
czasu określonym గest wedle praw empirycznych, a zatem rozpoczęcia szeregu zdarzeń
całkiem z siebie samej.

Staగe się więc tutaగ to, co się w ogóle napotyka w sporze rozumu wychylaగącego się
poza granice możliwego doświadczenia, że zagadnienie właściwie గest nie fizyologiczne,
lecz transcendentalne. Stąd pytanie, czy wolność గest możliwa, dotyka wprawǳie psycho-
logii, lecz ponieważ opiera się na dialektycznych dowodach czystego గeno rozumu, musi
wraz ze swym rozwiązaniem zaగmować గedynie filozofię transcendentalną. Ażeby zaś గą
przysposobić do dania zaspokaగaగąceగ w teగ mierze odpowieǳi, któreగ odmówić nie mo-
że, muszę przede wszystkim postarać się o dokładnieగsze określenie గeగ postępowania przy
tym zagadnieniu, robiąc tu pewną uwagę.

Gdyby zగawiska były rzeczami samymi w sobie, więc czas i przestrzeń formami bytu
rzeczy samych w sobie: to by warunki wraz z czynnikiem uwarunkowanym zawsze nale-
żały గako człony do tegoż samego szeregu, a stąd wynikłaby i w obecnym wypadku anty-
nomia, wspólna wszystkim ideom transcendentalnym, iżby szereg musiał nieuchronnie
wypaść dla rozsądku albo za dużym, albo za małym. Dynamiczne atoli poగęcia rozumowe,
którymi się zaగmuగemy w tym i w następnym numerze, znamionuగe ta szczególność, że
ponieważ one maగą do czynienia nie z గakimś przedmiotem, rozpatrywanym గako wiel-
kość, lecz tylko z గego bytem, można więc nie zważać na wielkość szeregu warunków, i że
przy nich choǳi గeno o dynamiczny stosunek warunku do czynnika uwarunkowanego,
tak że w pytaniu o przyroǳie i wolności గuż napotykamy tę trudność, czy wolność గest
gǳie bądź możliwą, a గeżeli గest, czy może się utrzymać tuż obok powszechnego pra-
wa przyrody co do przyczynowości; więc czy గest sądem rzetelnie rozగemczym, że każdy
skutek w świecie wypływać musi albo z przyrody, albo z wolności, czy też raczeగ గedno
i drugie może zachoǳić, w rozmaitym stosunku, przy గednym i tym samym wypadku.
Słuszność oweగ zasady o nieprzerwaneగ łączności wszystkich zdarzeń świata zmysłowego,
wedle niezmiennych praw przyrody, గest గuż niezachwiana గako zasada Analityki trans-
cendentalneగ i nie znosi żadnego uszczerbku. A zatem pytamy się గeno: czy mimo to
względem tegoż samego skutku, który గest określony według przyrody, nie może czynną
być także wolność, czy też ta గest całkowicie wykluczona przez owo nietykalne prawidło.
I tu pospolite wprawǳie, lecz zwodnicze założenie bezwzględnej realności zగawisk oka-
zuగe natychmiast swóగ szkodliwy wpływ na zagmatwanie rozumu. Bo గeżeli zగawiska są
rzeczami samymi w sobie, to wolności ocalić niepodobna. Wtedy przyroda గest zupełną
i sama w sobie dostatecznie określaగącą przyczyną każdego zdarzenia, a గego warunek za-
wiera się zawsze tylko w szeregu zగawisk, które raz ze swoim skutkiem są koniecznymi
pod prawem przyrody. Jeśli natomiast zగawiska nie uchoǳą za co innego niż za to, czym
są istotnie, to గest nie na rzeczy same w sobie, lecz za wyobrażenia గeno, wiążące się ze
sobą według praw empirycznych: to ono same muszą mieć గeszcze podstawy, nie będące
zగawiskami. Taka zaś przyczyna myślna co do sweగ przyczynowości nie daగe się określić
zగawiskami, chociaż గeగ skutki zగawiaగą się i mogą też zostać określonymi przez inne zగa-
wiska. Znaగduగe się zatem wraz ze swą przyczynowością po zewnątrz szeregu; గeగ skutki
natomiast napotykaగą się w szeregu warunków empirycznych. Skutek zatem ze względu
na swą przyczynę myślną może być uważany za wolny, గednak równocześnie ze względu
na zగawisko za ich wynik według konieczności przyrody; — rozróżnienie, które, wyłożo-
ne ogólnie i całkiem abstrakcyగnie, wydawać się musi niezmiernie subtelnym i ciemnym;
lecz w zastosowaniu గaśnieగszym się stanie. Tu chciałem గeno zrobić tę uwagę, te ponieważ
nieprzerwana łączność wszystkich zగawisk, w osnowie przyrody, గest prawem nieuchron-
nym, to ono musiałoby koniecznie obalić wszelką wolność; gdyby się uparcie trzymać

  Krytyka czystego rozumu 



chciano realności zగawisk. Stąd też ci, co w teగ mierze idą za pospolitym mniemaniem,
nigdy nie zdołali osiągnąć zగednoczenia z sobą przyrody i wolności.

Możliwość przyczynowości przez wolność w zగednoczeniu z powszechnymi prawami
konieczności przyrody

To w przedmiocie zmysłowym, co samo nie గest zగawiskiem, nazywam myślnym. Je-
śli więc to, co w świecie zmysłowym trzeba uważać za zగawisko, ma samo w sobie także
właǳę, nie będącą wcale przedmiotem oglądu zmysłowego, lecz mogącą గednak stać się
przyczyną zగawisk: to przyczynowość tego గestestwa można z dwu stron rozpatrywać: గako
myślną wedle గeగ ǳiałania గako rzeczy sameగ w sobie, i గako zmysłową wedle గeగ skut-
ków, గako zగawiska w świecie zmysłów. Wyrobilibyśmy sobie zatem o właǳy takiego
podmiotu poగęcie empiryczne, oraz umysłowe — గego przyczynowości, spotykaగące się
z sobą przy గednym i tym samym skutku. Takie dwustronne pomyślenie sobie właǳy
przedmiotu zmysłowego nie గest sprzeczne z żadnym z poగęć, గakie musimy wytwarzać
o zగawiskach i o możliwym doświadczeniu. Albowiem, ponieważ one same w sobie nie
będąc wcale rzeczami, muszą mieć za podstawę przedmiot transcendentalny, określaగący
గe గako wyobrażenia tylko; nic tedy nie przeszkaǳa, żebyśmy temu transcendentalne-
mu przedmiotowi, oprócz własności, przez która, się zగawia, nie mieli przypisać także
గakieగś przyczynowości, nie będąceగ zగawiskiem, chociaż గeగ skutek napotyka się mimo to
w zగawisku. Każda zaś ǳiałaగąca przyczyna musi mieć pewien charakter, tగ. prawo sweగ
przyczynowości, bez którego by nie była wcale przyczyną. Tak tedy w podmiocie świata
zmysłowego mielibyśmy po pierwsze charakter empiryczny, przez który by గego ǳiałania,
గako zగawiska, zostawały na wskroś w łączności z innymi zగawiskami wedle stałych praw
przyrody i mogłyby z nich zostać wywieǳione, గako ze swoich warunków, a zatem, w po-
łączeniu z nimi, stawałyby się członami గednego-గedynego szeregu porządku przyrody. Po
wtóre, trzeba by mu też przyznać గeszcze charakter myślny, przez który గest on wprawǳie
przyczyną owych ǳiałań గako zగawisk, lecz który sam nie podlega żadnym warunkom
zmysłowości, i sam nie గest zగawiskiem. Można by pierwszy nazwać także charakterem
takieగ rzeczy w zగawisku, a drugi — charakterem rzeczy sameగ w sobie.

Ten ǳiałaగący podmiot, co do swego charakteru myślnego, nie zależałby od żadnych
warunków czasowych, gdyż czas గest గeno warunkiem zగawisk, nie zaś rzeczy samych w so-
bie. W nim żadne ǳiałanie ani by powstawało, ani ginęło, więc nie podlegałoby też pra-
wu wszelkiego określenia czasowego, wszelkieగ przemienności, iż wszystko, co się ǳieje,
znaగduగe swą przyczynę w zjawiskach (stanu poprzedniego). Jednym słowem, గego przy-
czynowość, o ile గest umysłową, nie stałaby wcale w szeregu warunków empirycznych,
czyniących zdarzenie w świecie zmysłów koniecznym. Tego charakteru myślnego nie mo-
glibyśmy wprawǳie nigdy poznać bezpośrednio, gdyż nic nie możemy spostrzegać ponad
to, co się poగawia, ale trzeba by go గednak pomyśleć zgodnie z charakterem empirycz-
nym, tak గak w ogóle musimy zగawiskom dawać w myślach przedmiot transcendentalny
za podstawę, chociaż nic o nim nie wiemy, czym గest sam w sobie.

Wedle swego empirycznego charakteru podmiot ten గako zగawisko, co do wszelkich
praw określaగących, podlegałby związkowi przyczynowemu, i z tego względu byłby గeno
częścią świata zmysłowego; tak że గego skutki, గak wszelkie inne zగawisko, wypływały-
by z przyrody nieuchronnie. O ile by zగawiska zewnętrzne weń wpływały, o ile by గego
charakter empiryczny, tగ. prawo గego przyczynowości poznawało się z doświadczenia, —
wszystkie గego ǳiałania musiałyby dać się wyగaśnić z praw przyrody i wszystkie wymagal-
ności do ich zupełnego i koniecznego określenia musiałyby dać się odnaleźć w możliwym
doświadczeniu.

Wedle swego charakteru myślnego atoli (chociaż o nim możemy mieć గedynie poగę-
cie ogólne) tenże podmiot musiałby przecie zostać oswoboǳonym od wszelkiego wpływu
zmysłowości i określenia przez zగawiska; a ponieważ w nim, o ile గest noumenem, nic się
nie staగe, nie zachoǳi żadna przemiana, domagaగąca się dynamicznych określeń czaso-
wych, zatem i żadne powiązanie ze zగawiskami గako przyczynami: więc tu czynne గestestwo
o tyle byłoby w ǳiałaniach swoich niezależnym i wolnym od wszelkieగ konieczności przy-
rody, గako napotykaneగ గedynie w świecie zmysłów. Zupełnie słusznie można by o nim
powieǳieć, że skutki swoగe w świecie zmysłowym poczyna samo z siebie, chociaż ǳia-
łanie nie rozpoczyna się w nim samym; i to by miało ważność, choć przez to skutki

  Krytyka czystego rozumu 



w świecie zmysłowym nie potrzebowałyby wcale poczynać się z siebie, gdyż one w nim
zawsze są wprzód określone empirycznymi warunkami w czasie poprzednim, lecz tylko
za pośrednictwem charakteru empirycznego (będącego గeno zగawiskiem czynnika myśl-
nego), i są możliwe wyłącznie గako dalszy ciąg szeregu przyczyn przyroǳonych. Tym tedy
sposobem spotykałyby się z sobą గednocześnie i bez żadneగ sprzeczności wolność i przyro-
da, గedna i druga w zupełnym znaczeniu swoim, przy tych samych ǳiałaniach, stosownie
do tego, czy się గe porównywa z ich przyczyną myślną, czy też zmysłową.

Obగaśnienie kosmologiczneగ idei wolności w połączeniu z powszechną koniecznością
przyrody

Uznałem za dobre dać naగprzód lekki zarys rozwiązania naszeగ zagadki transcenden-
talneగ, ażeby lepieగ można było rozpatrzyć pochód rozumu przy గeగ rozwiązywaniu. Teraz
przedstawimy szczegółowo składniki గeగ rozstrzygnięcia, o które właściwie choǳi, i roz-
ważymy każdy z osobna.

Prawo przyrody, że wszystko, co się ǳieగe, ma przyczynę, że przyczynowość teగ przy-
czyny, tగ. że ǳiałanie, ponieważ w czasie iǳie przodem i ze względu na skutek, który oto
powstał, nie mogło samo istnieć zawsze, lecz musiało się stać, ma także swoగą przyczynę
wśród zగawisk, przez które zostaగe określone; i że zatem wszystkie zdarzenia w porządku
przyrody są określone empirycznie; prawo to, przez które dopiero zగawiska wytwarza-
గą przyrodę i mogą wydawać przedmioty doświadczenia, గest prawem rozsądkowym, od
którego pod żadnym pozorem nie wolno się oddalać lub గakie bądź zగawisko czynić wyగąt-
kiem, gdyż inaczeగ umieściłoby się గe po zewnątrz wszelkiego możliwego doświadczenia,
a przez to wyróżniłoby się గe od wszelkich przedmiotów możliwego doświadczenia i zro-
biłoby się gołą rzeczą myślną i uroగeniem mózgu.

Czy zaś przy tym dba się గedyne o łańcuch przyczyn, który w odwrocie ku swym
warunkom zgoła nie dopuszcza bezwzględnej całkowitości; to wątpliwość ta nie zatrzymu-
గe nas tu wcale, gdyż usunęliśmy గą గuż w ogólneగ ocenie antynomii rozumu, kiedy ten
w szeregu zగawisk zmierza ku czynnikowi bezwarunkowemu. Jeżeli skłonimy się ku oma-
mieniu realizmu transcendentalnego, to nie bęǳiemy mieli ani przyrody, ani wolności.
Tu zachoǳi tylko pytanie: czy, గeśli się w całym szeregu wszystkich zdarzeń uzna గedynie
konieczność przyroǳoną, możliwym గest przecie గą, będącą z గedneగ strony tylko skut-
kiem przyroǳonym, uważać z drugieగ strony za skutek wolności; czy też pomięǳy tymi
dwoma roǳaగami przyczynowości istnieగe wręcz sprzeczność?

Wśród przyczyn w zగawisku nie może być z pewnością nic, co by mogło rozpocząć
గakiś szereg wprost i samo z siebie. Każde ǳiałanie, గako zగawisko, o ile wywołuగe గakieś
zdarzenie, గest samo zdarzeniem czyli wypadkiem, który każe się domyślać innego stanu,
w którym mieści się przyczyna; i tak wszystko, co się ǳieగe, గest tylko dalszym ciągiem
szeregu, a początek, który by sam z siebie wynikał, గest w nieగ niemożliwy. A zatem
wszystkie ǳiałania przyczyn przyroǳonych w kolei czasu są znowuż skutkami, które
każą się przyczyn swoich domyślać również w szeregu czasowym. ǲiałania pierwotnego,
przez które coś się staగe, czego poprzednio nie było, niepodobna oczekiwać od związku
przyczynowego zగawisk.

Ale czyż గest koniecznym, żeby, గeśli skutki są zగawiskami, i przyczynowość także ich
przyczyny, która (tగ. przyczyna) sama గest też zగawiskiem, musiała być గedynie empirycz-
ną? czy owszem nie గest możliwym, żeby, chociaż od skutku w zగawisku bądź co bądź
wymaga się powiązania z గego przyczyną według praw przyczynowości empiryczneగ, nie
przerywaగąc bynaగmnieగ ich łączności z przyczynami przyroǳonymi, mógł przecie istnieć
skutek przyczynowości nie-empiryczneగ, lecz myślneగ? tగ. pierwotnego, ze względu na
zగawiska, ǳiałania przyczyny, która tedy o tyle nie గest zగawiskiem, ale co do teగ właǳy
— myślną, chociaż గą zresztą, గako człon łańcucha przyroǳonego, zaliczyć się musi także
do świata zmysłów?

Potrzebuగemy prawu przyczynowości zగawisk mięǳy sobą, by móc wyszukać i po-
dać warunki przyroǳone zdarzeń przyroǳonych, to గest przyczyny w zగawisku. Jeżeli
na to przystaniemy i żadnym wyగątkiem tego nie osłabimy, to rozsądek, który w swo-
im empirycznym poznaniu wiǳi we wszystkich wypadkach przyrodę tylko i do tego
గest też uprawniony, ma wszystko, czego żądać może, a fizyczne obగaśnienia idą daleగ bez
przeszkody swoగą drogą. Otóż nie czyni mu to naగmnieగszego uszczerbku, przypuściwszy

  Krytyka czystego rozumu 



nawet, że to zresztą గest tylko wymyślone, kiedy się uznaగe, że wśród przyczyn przyroǳo-
nych znaగduగą się takie, co maగą właǳę, która గest myślną tylko, ponieważ గeగ nakłonienie
ku ǳiałaniu nigdy nie polega na warunkach empirycznych, lecz tylko na powodach roz-
sądkowych, tak గednak, by ǳiałanie w zjawisku teగ przyczyny zgaǳało się ze wszystkimi
prawami przyczynowości empiryczneగ. Bo w ten sposób podmiot ǳiałaగący, గako causa
phaenomenon, wiązałby się z przyrodą w nierozǳielneగ zależności wszystkich గeగ ǳiałań;
i tylko noumenon tego podmiotu (z całą గego przyczynowością w zగawisku) zawierałby
pewne warunki, które, chcąc się wznieść od przedmiotu empirycznego do transcenden-
talnego, trzeba by było uważać za myślne tylko. Albowiem గeśli tylko w tym, co wśród
zగawisk mogło by być przyczyną, iǳiemy za prawidłem przyrody, to nie potrzebuగemy
troszczyć się o to, గaka w podmiocie transcendentalnym, który గest empirycznie nam nie-
znany, pomyślana zostaగe podstawa tych zగawisk i ich łączności. Ta podstawa myślna nie
występuగe wcale wrogo przeciw pytaniom empirycznym, lecz dotyczy గeno snadź myśle-
nia w czystym rozsądku, a chociaż skutki tego myślenia i ǳiałania rozsądku czystego
napotykaగą się w zగawiskach, to przecież te muszą bądź co bądź móc otrzymać wyగaśnie-
nie całkowite ze sweగ przyczyny w zగawisku według praw przyrody, śleǳąc empiryczny
గeno ich charakter, గako naగwyższy powód wyగaśniaగący, a pomĳaగąc całkowicie charakter
myślny, będący transcendentalną przyczyną tamtego, గako nieznany, chyba, że go podaగe
nam charakter empiryczny గako swóగ znak zmysłowy.

Zastosuగmy to do doświadczenia. Człowiek గest గednym ze zగawisk świata zmysło-
wego i o tyle też గedną z przyczyn przyroǳonych, któreగ przyczynowość musi podlegać
prawom empirycznym. Jako taka, musi on zatem mieć również charakter empiryczny,
గak wszystkie inne przedmioty przyrody. Spostrzegamy go poprzez siły i właǳe, గakie
uzewnętrznia w skutkach swoich. Wobec nieżyగąceగ, lub zwierzęceగ గeno żyగąceగ przyrody,
nie mamy zgoła powodu pomyślenia sobie గakieగ bądź właǳy inaczeగ గak tylko uwarun-
kowaneగ zmysłowo. Lecz człowiek, znaగący zresztą całą przyrodę wyłącznie గeno przez
zmysły, siebie samego poznaగe także przez gołą apercepcగę i to w ǳiałaniach i wewnętrz-
nych określeniach, których nie może zaliczać do wrażeń zmysłowych, i గest sam dla siebie
zaiste częścią fenomenem, częścią zaś, mianowicie ze względu na pewne właǳe, myślnym
గeno przedmiotem, gdyż ǳiałania గego nie podobna zgoła zaliczyć do bierneగ wrażliwości
zmysłów. Właǳe te nazywamy rozsądkiem i rozumem, a ten drugi zwłaszcza bywa szcze-
gólnieగ i przede wszystkim wyróżniany od wszelkich sił empirycznie uwarunkowanych,
ponieważ przedmioty swoగe rozważa według idei tylko i wedle nich określa rozsądek,
który następnie robi empiryczny użytek ze swoich poగęć (wprawǳie także czystych).

Że rozum ten ma przyczynowość, a przynaగmnieగ wyobrażamy w nim sobie taką, widać
z rozkaźników [aus den Imperativen], które we wszystkim, co praktyczne, narzucamy గako
prawidła siłom wykonawczym. Powinieneś — wyraża gatunek konieczności i powiązania
z powodami, గakiego gǳie inǳieగ w całeగ przyroǳie nie napotykamy. Rozsądek może
z teగże poznać tylko, co గest, lub było, lubi też bęǳie. Niepodobna, ażeby w nieగ coś inaczeగ
być było powinno, niż గest istotnie we wszystkich tych stosunkach czasowych; owszem, గeśli
ma się na oku sam tylko bieg przyrody, to powinność nie ma żadnego zgoła znaczenia.
Nie możemy pytać wcale: co się powinno stać w przyroǳie, tak samo గak nie pytamy,
గakie własności powinien mieć okrąg koła; lecz co się w nieగ ǳieగe, czy też గakie on ma
własności.

Ta powinność tedy wyraża ǳiałanie możliwe, którego powodem గest po prostu samo
గeno poగęcie; gdy przeciwnie powodem గakiegoś ǳiałania sameగ przyrody zawsze musi
być గakieś zగawisko. ǲiałanie owo musi być bądź co bądź możliwe w warunkach przy-
roǳonych, గeżeli zwraca się ku temu, co być powinno; lecz te warunki przyroǳone nie
dotyczą określenia samowoli, ale tylko గeగ skutku i wyniku w zగawisku. Choćby nie wiem
ile było powodów przyroǳonych, skłaniaగących mnie do chcenia, choćby nie wiem ile by-
ło powabów zmysłowych: nie mogą one przecież wydać rozkaźnika powinności, lecz tylko
bynaగmnieగ nie konieczne, zawsze గeno uwarunkowane chcenie, któremu powinność, po-
daną przez rozum, przeciwstawi miarę i cel, ba, zakaz i szacunek. Czy to bęǳie przedmiot
sameగ zmysłowości (przyగemność), czy też czystego rozumu (dobro), rozum nie ulega po-
wodowi, danemu empirycznie, i nie iǳie za porządkiem rzeczy, w గakim się one przedsta-
wiaగą w zగawisku, lecz wytwarza sobie z zupełną samorzutnością własny porządek według
idei, do których przystosowuగe warunki empiryczne i wedle których uznaగe konieczne ta-

  Krytyka czystego rozumu 



kie nawet ǳiałania, które wcale się nie stały i może się nie staną; a mimo to o wszystkich
z góry przypuszcza, iż rozum w odniesieniu do nich może mieć przyczynowość, gdyż, bez
tego, nie spoǳiewałby się po swoich ideach skutków w doświadczeniu.

Zatrzymaగmy się tutaగ i przyగmĳmy co naగmnieగ za możliwe, iż rozum wywiera rze-
czywiście przyczynowość co do zగawisk; otóż, గakkolwiek గest rozumem, musi on przecie
okazać tu charakter empiryczny, gdyż każda przyczyna każe się domyślać prawidła, według
którego następuగą pewne zగawiska గako skutki, a każde prawidło wymaga గednostaగności
[Gleichࢲörmigkeit] skutków, uzasadniaగąceగ poగęcie przyczyny (గako właǳy), które, o ile
musi się uwidocznić z samych గeno zగawisk, nazwać możemy గego charakterem empi-
rycznym, który గest stałym, gdy tymczasem skutki, wedle różnorodności towarzyszących
a częściowo ograniczaగących warunków, ukazuగą się w kształtach zmiennych.

Tak tedy każdy człowiek ma empiryczny charakter swoగeగ samowoli, będący po pro-
stu pewną tylko przy czy nowością గego rozumu, o ile ten w skutkach swoich w zగawisku
wykazuగe prawidło, wedle którego można uగmować powody rozumowe i ǳiałania tych-
że wedle ich roǳaగu i stopni i oceniać podmiotowe zasady గego samowoli. Ponieważ ten
empiryczny charakter wydobyty być musi sam ze zగawisk గako skutek i z ich prawidła, po-
danego przez doświadczenie; wszystkie zatem ǳiałania człowieka w zగawisku są określone
గego empirycznym charakterem i innymi spółǳiałaగącymi przyczynami wedle porządku
przyrody; i gdybyśmy zbadać zdołali do gruntu wszystkie zగawiska గego samowoli, to by
nie było ani గednego luǳkiego ǳiałania, którego byśmy nie mogli przepowieǳieć na
pewno i z గego uprzednich warunków poznać గako konieczne. Ze względu więc na ten
charakter empiryczny nie ma wcale wolności, a tylko według niego możemy rozważać
człowieka, గeśli obserwujemy గedynie, i chcemy, గak to się ǳieగe w Antropologii, zbadać
fizగologicznie sprawcze przyczyny గego ǳiałań.

Jeśli గednak też same ǳiałania roztrząsamy w odniesieniu do rozumu, i to nic do
spekulatywnego, by owe ǳiałania wyjaśnić co do ich źródła, lecz గedynie i wyłącznie o ile
rozum గest przyczyną, by గe zroǳić z samego siebie; గednym słowem, గeśli zestawiamy
ǳiałania i rozum w zamiarze praktycznym, to znaగduగemy całkiem inne prawidło i inny
porządek niż porządek przyrody. Tam bowiem może nie powinno się było stać to wszystko,
co się wedle biegu przyrody stało i wedle swych empirycznych powodów stać musiało
nieuchronnie. Niekiedy atoli wiǳimy, a przynaగmnieగ mniemamy wiǳieć, że idee rozumu
wykazały rzeczywiście przyczynowość co do ǳiałań luǳkich, గako zగawisk, i że one stały się
nie dlatego, iżby గe określały przyczyny empiryczne, lecz dlatego, że గe wywołały powody
rozumu.

Przypuściwszy tedy, że można by powieǳieć, iż rozum wywiera przyczynowość co do
zగawiska: to czyżby wtedy గego ǳiałanie mogło zwać się wolnym, kiedy całkiem dokład-
nie గest określone i konieczne w గego charakterze empirycznym (w roǳaగu zmysłów)?
Ten znowuż గest określony w charakterze myślnym (w roǳaగu myślenia). Tego roǳaగu
myślenia nie znamy, lecz go oznaczamy za pomocą zగawisk daగących właściwie poznać
bezpośrednio గako roǳaగ zmysłów (charakter empiryczny)¹⁹⁵. ǲiałanie tedy, o ile గe
przyznać trzeba roǳaగowi myślenia, గako గego przyczynie, nie wynika przecież z niego
wcale według praw empirycznych, tగ. tak, iżby warunki czystego rozumu poprzeǳały గe,
lecz tylko tak, że గeno గego skutki w zగawisku zmysłu wewnętrznego występują pierwej.
Czysty rozum, గako właǳa గedynie myślna, nie podlega formie czasu, a zatem i warun-
kom następstwa czasowego. Przyczynowość rozumu w charakterze myślnym nie powstaje
czyli nie poczyna się snadź w pewnym czasie, by wywołać skutek. Inaczeగ bowiem sama
by podlegała przyroǳonemu prawu zగawisk, o ile ono określa szeregi przyczynowe co do
czasu; a przyczynowość byłaby wtedy przyrodą, nie zaś wolnością. A więc bęǳiemy mogli
powieǳieć: గeżeli rozum może wywierać przy czy nowość co do zగawisk, to గest on właǳą,
mocą któreగ poczyna się dopiero zmysłowy warunek empirycznego szeregu skutków. Bo

¹⁹⁵Przypuściwszy tedy, że można by powieǳieć, iż rozum wywiera przyczynowość co do zjawiska: to czyżby wtedy
jego ǳiałanie mogło zwać się wolnym, kiedy całkiem dokładnie jest określone i konieczne w jego charakterze empi-
rycznym (…) — właściwa moralność czynów (zasługa i wina) ukrywa się zatem zupełnie przed nami, nawet co
do naszego własnego postępowania. Poczytalność naszą można odnosić tylko do charakteru empirycznego. Ile
గednak z tego przypisać należy czystemu skutkowi wolności, ile sameగ గeno przyroǳie i niezawinioneగ krewkości
temperamentu, lub też szczęśliweగ గego właściwości (merito fortunae [=zasłuǳe losu]): nikt zgłębić nie zdoła,
a stąd też i nie może osąǳić wedle zupełneగ sprawiedliwości. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



warunek, mieszczący się w rozumie, nie గest zmysłowy, a więc sam nie robi początku.
Stąd w tym wypadku znaగduగe się to, czego nam brakło we wszystkich szeregach empi-
rycznych, iżby warunek koleగnego szeregu zdarzeń mógł być sam bezwarunkowym. Bo
tutaగ warunek గest poza szeregiem zగawisk (w czynniku myślnym), a więc nie podlega
ładnemu zmysłowemu warunkowi i żadnemu określeniu czasowemu przez poprzeǳaగącą
przyczynę.

Mimo to taż sama przyczyna w innym wzglęǳie należy również do szeregu zగawisk.
Człowiek గest sam zగawiskiem. Jego samowola ma charakter empiryczny, będący empi-
ryczną przyczyną wszystkich గego ǳiałań. Nie ma żadnego z warunków, określaగących
człowieka zgodnie z tym charakterem, co by nie zawierał się w szeregu skutków przy-
roǳonych i nie słuchał ich prawa, mówiącego, że wcale nie napotykamy empirycznie
bezwarunkoweగ przyczynowości tego, co się ǳieగe w czasie. Stąd żadne dane ǳiałanie
(ponieważ spostrzegamy గe గako zగawisko tylko) nie może poczynać się wręcz samo z sie-
bie. Ale o rozumie nie można powieǳieć, że przed owym stanem, w którym [rozum]
określa samowolę, zachoǳił inny గakiś, w którym samże ten stan zostaగe określony. Bo
ponieważ rozum nie గest zగawiskiem i nie podlega wcale warunkom zmysłowości, więc nie
zachoǳi w nim, nawet co do గego przyczynowości, następstwo czasowe, a zatem nie moż-
na do niego zastosować dynamicznego prawa przyrody, określaగącego następstwo czasowe
według prawideł.

Rozum tedy గest trwałym warunkiem wszystkich dowolnych ǳiałań, wśród których
poగawia się człowiek. Każde z nich గest w empirycznym charakterze człowieka określone
wprzód, zanim się గeszcze stanie. Co do charakteru myślnego, którego tamten గest tylko
zmysłowym schematem, nic nie znaczy ani Naprzód, ani Potem, i każde ǳiałanie, bez
względu na stosunek czasowy, w గakim się znaగduగe wraz z innymi zగawiskami, గest bezpo-
średnim skutkiem myślnego charakteru rozumu czystego, który zatem ǳiała swobodnie,
nie będąc w łańcuchu przyczyn przyroǳonych dynamicznie określonym zewnętrznymi
czy wewnętrznymi, lecz co do czasu poprzeǳaగącymi powodami; a tę గego wolność moż-
na nie tylko uważać uగemnie za niezależność od warunków empirycznych (bo przez to
właǳa rozumowa przestałaby być przyczyną zగawisk), lecz także dodatnio oznaczyć గako
właǳę rozpoczynania z siebie szeregu zdarzeń, tak że w nim samym nie poczyna się nic,
tylko że on, గako bezwarunkowy warunek wszelkiego dowolnego ǳiałania, nie dopuszcza
ponad sobą żadnych co do czasu poprzeǳaగących warunków, lubo przecież గego skutek
poczyna się w szeregu zగawisk, lecz w nim nigdy nie może tworzyć wręcz pierwszego
początku.

Ażeby kierowniczą zasadę czystego rozumu przykładem z గego empirycznego zastoso-
wania obగaśnić, nie zaś by గą stwierǳić (gdyż takie dowody nie są przydatne w twierǳe-
niach transcendentalnych), weźmy గaką bądź dowolną czynność, np. złośliwe kłamstwo,
którym ktoś wprowaǳił nieగakie zamieszanie w towarzystwie, a co do którego badamy
naగprzód pobudkę, z గakieగ powstało, i stąd wydaగemy sąd, గak ono wraz ze swymi na-
stępstwami ma obcinać poczytalność owego ktosia. Co do pierwszego, roztrząsa się గego
charakter empiryczny aż do źródeł tegoż, które się odnaగduగe w lichym wychowaniu, złym
towarzystwie, po części także w złośliwości niewrażliwego na zawstyǳenie usposobienia,
częściowo zrzuca się na lekkomyślność i nierozwagę, przy czym nie traci się z oka po-
buǳaగących przyczyn okolicznościowych. W tym wszystkim postępuగe się tak samo, గak
w ogóle w poszukiwaniu szeregu określaగących przyczyn గakiegoś danego skutku przy-
roǳonego. A chociaż mniemamy, że przez to wywołanym zostało ǳiałanie, nie mnieగ
గednak ganimy ǳiałacza, i to nie z powodu గego nieszczęśliwego usposobienia, nie z po-
wodu wpływaగących nań okoliczności, a nawet nie z powodu గego poprzedniego trybu
życia, gdyż przypuszczamy, że można to zupełnie odłożyć na bok, గak ktoś był usposo-
biony, i miniony szereg warunków uważać za niebyły, a sam ten czyn za całkowicie bez-
warunkowy względem stanu poprzedniego, గak gdyby ǳiałacz całkiem z siebie rozpoczął
przezeń szereg następstw. Nagana ta opiera się na prawie rozumu, uważamy go bowiem
za przyczynę, która, bez względu na wszystkie wspomniane warunki empiryczne, mogła
i powinna była inaczeగ pokierować postępowaniem tego człowieka. W dodatku przyczy-
nowość rozumu poczytuగe się nie tylko గako zbieżność [Concurrenz], lecz గako zupełną
samą w sobie, choćby sprężyny zmysłowe nie były za, ale owszem przeciw: ǳiałanie przy-
pisuగe się charakterowi myślnemu człowieka; teraz właśnie, w teగ chwili, kiedy kłamie,

  Krytyka czystego rozumu 



wina గego గest całkowitą; więc rozum, bez względu na wszystkie empiryczne warunki czy-
nu, był zupełnie wolny, więc też czyn ten przypisuగe się całkowicie opieszałości rozumu.

W tym sąǳie o poczytalności łatwo dopatrzyć, że przy nim mamy w myśli, iż na
rozum wcale nie odǳiaływa cała owa zmysłowość, że rozum nie zmienia się (choć గego
zగawiska, mianowicie sposób, w గaki się w swych skutkach ukazuగe, ulegaగą zmianie), że
w nim nie ma uprzedniego stanu, co by określał następny, że więc nie należy do szeregu
warunków zmysłowych, czyniących zగawiska koniecznymi wedle praw przyrody. Rozum
గest przy wszystkich ǳiałaniach człowieka we wszystkich stanach czasowych obecny i గed-
norodny; lecz sam nie గest w czasie, i popada snadź w stan nowy, w którym przedtem
nie był; గest określającym względem niego, lecz nie podlega określeniu. Stąd nie można
pytać: dlaczego rozum nie określił się [nie postanowił] inaczeగ? lecz tylko, dlaczego nie
określił inaczeగ zగawisk swoగą przyczynowością? Ale na to niepodobna dać odpowieǳi.
Bo inny charakter myślny byłby sprawcą innego empirycznego, a గeżeli powiadamy, że
pomimo całego swego dotychczasowego trybu życia ǳiałacz mógłby był przecie zanie-
chać kłamstwa, znaczy to tylko, że się ono znaగduగe bezpośrednio pod właǳą rozumu,
a rozum w przyczynowości swoగeగ nie podlega żadnym warunkom zగawiska i biegu czasu,
że różnica czasu stanowi wprawǳie główną różnicę mięǳy zగawiskami గedno względnie
do drugiego, lecz ponieważ te nie są rzeczami samymi w sobie, więc i nie przyczynami¹⁹⁶
samymi w sobie, zatem nie może stanowić różnicy ǳiałania w odniesieniu do rozumu.

Możemy zatem, w ocenianiu wolnych ǳiałań co do ich przyczynowości, iść tylko aż
do ich przyczyny myślneగ, ale nie poza nią; możemy poznać, że ona może być wolną,
tగ. określoną niezależnie od zmysłowości, i tym sposobem zmysłowo bezwarunkowym
warunkiem zగawisk. Ale dlaczego charakter myślmy wydaగe wśród zachoǳących oko-
liczności takie właśnie zగawiska i taki empiryczny charakter, to odpowiedź na to prze-
choǳi wszelką właǳę rozumu naszego, ba, wszelkie nawet uprawnienie గego do pytania,
tak గakby się pytało: czemu przedmiot transcendentalny daగe naszemu zewnętrznemu
zmysłowemu oglądaniu గedynie ogląd w przestrzeni, a nie గakiekolwiek inny. Atoli za-
gadnienie, któreśmy rozwiązać mieli, wcale nas do tego nie zobowiązuగe, gdyż było ono
takim గeno: czy wolność sprzeczna గest w teగże sameగ czynności z koniecznością przyrody,
a na to odpowieǳieliśmy dostatecznie, pokazawszy, że ponieważ wobec tamteగ możliwym
గest odnoszenie się do całkiem innego roǳaగu warunków niż wobec teగ, więc prawo teగ
drugieగ wcale nie dotyka pierwszeగ, zatem obie istnieć mogą niezależnie od siebie i bez
wzaగemnego przeszkaǳania sobie.

Trzeba zaiste zauważyć, że nie chcieliśmy przez to dowoǳić rzeczywistości wolności,
గako గedneగ z właǳ, zawieraగących w sobie przyczynę zగawisk naszego świata zmysłowe-
go. Bo pominąwszy, iżby to nie było wcale roztrząsaniem transcendentalnym, maగącym
do czynienia z poగęciami tylko, nie mogłoby się też to powieść, gdyż z doświadczenia
nie możemy wnioskować o czymś, co musi być pomyślanym zgoła nie według praw do-
świadczenia. Następnie, nie chcieliśmy nawet udowodniać możliwości wolności: bo i to
by się nie powiodło, gdyż w ogóle z samych గeno poగęć a priori nie możemy poznać żad-
neగ realneగ przyczyny i żadneగ przyczynowości. Wolność traktowaliśmy tu tylko గako ideę
transcendentalną, mocą któreగ rozum zamyśla wręcz poczynać szereg warunków, przez
czynnik zmysłowo bezwarunkowy, przy czym się గednak wikła w antynomię z własny-
mi swymi prawami, గakie przepisuగe empirycznemu użytkowaniu z rozsądku. Że tedy
antynomia ta polega na złuǳie గeno, i że przyroda co naగmnieగ nie jest sprzeczną z przy-
czynowością z wolności, oto గedyna rzecz, గaką wykazać mogliśmy i na któreగ nam też
wyłącznie zależało.

¹⁹⁶nie są rzeczami samymi w sobie, więc i nie przyczynami — zachoǳi tu w oryginale zręczna gra słów, po-
legaగąca na tym, iż „rzecz” (Sache) i „przyczyna” (Ur-sache) maగą wspólny pierwiastek. Oddać tego popolsku
niepodobna; przytaczam więc ten ustęp po niemiecku: „Da diese [tగ. Erscheinungen] aber keine Sachen, mithin
auch nicht Ursachen an sich selbst sind, keinen Unterschied der Handlung in Beziehung auf die Vernunft machen
könne.”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



IV. Rozwiązanie kosmologiczneగ idei o całkowitości uzależnienia zగawisk, co to ich
bytu w ogóle

W poprzednim numerze rozpatrywaliśmy przemiany świata zmysłowego w ich sze-
regu dynamicznym, gdy każda zależy od drugieగ, గako od swoగeగ przyczyny. Obecnie ten
szereg stanów służy nam tylko za nić przewodnią, by dotrzeć do takiego istnienia, co
by mogło być naగwyższym warunkiem wszelkieగ przemienności, mianowicie do jestestwa
koniecznego. Nie iǳie tutaగ o przyczynowość bezwarunkową, lecz o bezwarunkowe by-
towanie sameగże substancగi. A zatem szereg, గaki mamy przed sobą, గest właściwie tylko
szeregiem poగęć, nie zaś oglądów, o ile గeden గest warunkiem drugiego.

Łatwo atoli spostrzec, że ponieważ wszystko w ogóle zగawisk గest przemienne, więc
w istnieniu uwarunkowane, nigǳie tedy w szeregu zależnego istnienia nie może być
człona bezwarunkowego, którego bytowanie byłoby wręcz koniecznym, i że zatem, gdy-
by zగawiska były rzeczami samymi w sobie, a ich warunek właśnie dlatego wraz ze swym
czynnikiem uwarunkowanym należał zawsze do గednego i tego samego szeregu oglądów,
to by nigdy nie ukazało się గestestwo konieczne, గako warunek istnienia zగawisk świata
zmysłowego.

Odwrót atoli dynamiczny ma tę właściwość, wyróżniaగącą go od matematycznego, że,
gdy ten ma właściwie do czynienia tylko ze składaniem części w గakąś całostkę, albo też
z rozkładaniem całostki na części, więc warunki tego szeregu muszą być zawsze uważane
za గego części, a więc za గednorodne, zatem za zగawiska; — w odwrocie dynamicznym
przeciwnie, ponieważ iǳie nie o możliwość bezwarunkoweగ całostki z danych części, lub
też bezwarunkoweగ części do daneగ całostki, lecz o wywód గakiegoś stanu z గego przyczyny,
albo też przypadkowego istnienia sameగże substancగi z substancగi konieczneగ, warunek
niekoniecznie musi tworzyć గeden szereg empiryczny z czynnikiem uwarunkowanym.

Pozostaగe nam więc, wobec teగ tu pozorneగ antynomii, గeszcze గedno wyగście; miano-
wicie, że ponieważ oba sprzeczne ze sobą zdania mogą być zarazem prawǳiwe w różnym
wzglęǳie wszystkie tedy rzeczy świata zmysłowego są wprawǳie przypadkowe, więc też
zawsze maగą tylko empirycznie uwarunkowane bytowanie, a mimo to istnieగe także nie-
-empiryczny warunek całego szeregu, tగ. bezwarunkowo konieczne గestestwo. Ono bo-
wiem, గako warunek myślny, nie należałoby wcale do szeregu గako człon గego (ani nawet
గako człon naగwyższy) i nie tworzyłoby też empirycznie bezwarunkowym żadnego człona
szeregu, lecz pozostawiłoby cały świat zmysłowy w గego empirycznie uwarunkowanym
poprzez wszystkie człony istnieniu. Ten sposób dawania zగawiskom bezwarunkowego ist-
nienia za podstawę różniłby się od dotknięteగ w poprzednim artykule empirycznie bez-
warunkoweగ przyczynowości (wolności) tym, że przy wolności rzecz sama w sobie, గako
przyczyna (substantia phaenomenon) należała గednak do szeregu warunków, a tylko గeగ
przyczynowość pomyślaną została గako myślna: tutaగ zaś గestestwo konieczne musiałoby
być pomyślanym całkowicie poza szeregiem świata zmysłowego (గako ens extramunda-
num) i wyłącznie tylko గako myślne, przez co గedynie można zapobiec, iżby ono samo nie
podlegało prawu przypadkowości i zależności wszystkich zగawisk.

Kierowniczą zasadą rozumu tedy ze względu na zagadnienie nasze గest, iż wszystko
w świecie zmysłowym ma istnienie empirycznie uwarunkowane i że w nim co do żad-
neగ własności nigǳie nie zachoǳi bezwarunkowa konieczność, że żaden człon szeregu
warunków nie గest taki, iżby nie należało się zawsze గego empirycznego warunku w moż-
liwym doświadczeniu spoǳiewać i, o ile podobna, poszukiwać, i nic nas nie uprawnia,
byśmy గakie bądź istnienie wywoǳili z గakiegoś warunku poza obrębem szeregu em-
pirycznego, lub też uważali గe za wręcz niezależne i samoistne w samymże szeregu; —
a గednakże przez to nie poddawali zaprzeczeniu, గakoby cały szereg nie mógł mieć sweగ
podstawy w గakimś myślnym గestestwie (które dlatego właśnie గest wolne od wszelkiego
uwarunkowania empirycznego, owszem zawiera w sobie powód możliwości wszystkich
tych zగawisk).

Przy tym wszelako wcale a wcale nie zamierzamy dowoǳić bezwarunkowo koniecz-
nego istnienia గestestwa గakiegoś, ani też opierać na tym choćby możliwości myśnego
గeno warunku bytowania zగawisk świata zmysłowego, lecz tylko tak samo, గak ogranicza-
my rozum, by nie puszczał nici warunków empirycznych i nie wdawał się w obగaśnienie
transcendentne i niezdatne wcale do przedstawienia się in concreto, również z drugieగ
strony ograniczyć prawo empirycznego గedynie użytkowania z rozsądku w ten sposób,

  Krytyka czystego rozumu 



iżby ono nie rozstrzygało o możliwości i rzeczy w ogóle i nie ogłaszało czynnika myślne-
go za niemożliwy, z powodu iż nie podobna go nam użyć do obగaśnienia zగawisk. Otóż
chcielibyśmy tylko wykazać, że ustawiczna przypadkowość wszystkich rzeczy przyrody
i wszystkich ich (empirycznych) warunków, może doskonale istnieć obok dowolnego
przypuszczenia warunku koniecznego, గakkolwiek myślnego tylko, że więc mięǳy tymi
twierǳeniami nie ma wcale istotneగ sprzeczności, że zatem oba mogą być prawǳiwy-
mi. Chociażby takie wręcz konieczne గestestwo myślne samo w sobie było niemożliwe,
to przecież wywnioskować tego żadną miarą niepodobna z powszechneగ przypadkowości
i zależności tego wszystkiego, co należy do świata zmysłowego, ani też z zasady nieusta-
wania przy żadnym గego członie, o ile గest przypadkowym, i powoływania się na గakąś
przyczynę za obrębem świata. Rozum kroczy swoగą drogą w zastosowaniu empirycznym,
a odrębną drogą w zastosowaniu transcendentalnym.

Świat zmysłowy zawiera tylko zగawiska, a te są గeno wyobrażeniami, wciąż znowuż
warunkowanymi zmysłowo, a ponieważ nie mamy tu nigdy rzeczy samych w sobie za
nasze przedmioty, to nie ǳiw, że nigdy nie గesteśmy uprawnieni do uczynienia skoku od
గednego osłona szeregów empirycznych poza łącznością zmysłowości, గak gdyby to były
rzeczy same w sobie, które by istniały poza swym transcendentalnym powodem i które
by można było opuścić, by szukać przyczyny ich istnienia poza nimi: co by ostatecznie
bądź co bądź stać się musiało wobec przypadkowych rzeczy, ale nie wobec samych గeno
wyobrażeń o rzeczach, których przypadkowość sama గest fenomenem tylko i nie mo-
że prowaǳić do innego odwrotu prócz takiego, co określa fenomeny, to znaczy, గest
empiryczny. A pomyślenie sobie myślnego powodu zగawisk, tగ. świata zmysłowego, i to
powodu wolnego od przypadkowości tego świata, nie sprzeciwia się ani nieograniczone-
mu empirycznemu odwrotowi w szeregu zగawisk, ani ich nieustanneగ przypadkowości.
I to గest గedynym, cośmy mieli zrobić dla usunięcia pozorneగ antynomii i co się dało tym
tylko sposobem dokonać. Bo గeżeli każdorazowy warunek każdego czynnika uwarunko-
wanego (co do istnienia) గest zmysłowy, i właśnie dlatego należy do szeregu, to sam గest
znowuż uwarunkowany (గak to wykazie antyteza czwarteగ antynomii). Albo zatem musiał
pozostać spór z rozumem, żądaగącym bezwarunkowości, albo też umieścić గą należało po-
za szeregiem w czynniku myślnym, którego konieczność nie wymaga, ani nawet dozwala,
warunku empirycznego, a więc, ze względu na zగawiska గest bezwarunkowo konieczną.

Empiryczne zastosowanie rozumu (co do warunków istnienia w świecie zmysłowym)
nie zostaగe naruszonym przez przyగęcie myślnego tylko గestestwa, lecz kroczy wedle zasa-
dy nieustanneగ przypadkowości warunków empirycznych do coraz wyższych, które wciąż
są również empirycznymi. Atoli ta kierownicza zasada nie wyklucza bynaగmnieగ przyగę-
cia przyczyny myślneగ, nie znaగduగąceగ się w szeregu, గeżeli iǳie o czyste zastosowanie
(ze względu na cele). W takim bowiem razie znaczy ona transcendentalny గeno dla nas
i nieznany powód możliwości szeregu zmysłowego w ogóle; a istnienie tego powodu,
niezależne od wszelkich warunków zmysłowości i ze względu na nie bezwarunkowo ko-
nieczne, wcale się nie sprzeciwia nieograniczoneగ przypadkowości szeregu zmysłowego,
a stąd także nigǳie nie kończącemu się odwrotowi w szeregu warunków empirycznych.

Uwaga zamykaగąca całą antynomię czystego rozumu
Dopóki w naszych poగęciach rozumowych mamy za przedmiot całkowitość warun-

ków w świecie zmysłowym i to, co ze względu na nią może posługiwać rozumowi; to
idee nasze są wprawǳie transcendentalne, ale zawsze kosmologiczne. Skoro గednak czyn-
nik bezwarunkowy (o który właściwie choǳi) umieścimy w tym, co గest za obrębem
świata zmysłowego, więc za obrębem wszelkiego możliwego doświadczenia; to idee sta-
గą się transcendentnymi; służą one nie tylko do uzupełnienia użytkowania empirycznego
z rozumu (które pozostaగe bądź co bądź ideą nigdy uskutecznić się nie daగącą, ale గednak
zmuszaగącą iść za sobą), lecz owszem odłączaగą się w teగ mierze całkowicie i same wy-
twarzaగą sobie przedmioty, których materiał nie గest wzięty z doświadczenia, których też
przedmiotowa realność nie polega na zupełności szeregu empirycznego, ale na czystych
poగęciach a priori. Takie idee transcendentne maగą przedmiot myślny tylko, który గako
obగekt transcendentalny, o którym zresztą nic się nie wie, wolno bądź co bądź dopu-
ścić; do czego atoli, by go pomyśleć, గako rzecz daగącą się określić swoimi odrębnymi
i wewnętrznymi orzeczeniami, nie mamy po sweగ stronie ani podstaw możliwości (గa-

  Krytyka czystego rozumu 



ko niezależneగ od wszelkich poగęć doświadczalnych), ani naగmnieగszego uprawnienia, by
przyగąć taki przedmiot, który zatem గest tylko rzeczą myślną. Jednakże wśród wszystkich
idei kosmologicznych ta, co spowodowała czwartą antynomię, zmusza nas do ośmielenia
się na krok taki. Bo istnienie zగawisk, samo im sobie zgoła nie polegaగące, lecz zawsze
uwarunkowane, skłania nas do obeగrzenia się za czymś różnym od wszelkich zగawisk, więc
za przedmiotem myślnym, przy którym by ustała ta przypadkowość. Ale ponieważ, gdy-
śmy sobie గuż pozwolili przyగąć గakąś samą przez się trwale istnieగącą rzeczywistość poza
polem całeగ zmysłowości, trzeba uważać zగawiska tylko za przypadkowe sposoby wyobra-
żania przedmiotów myślnych przez takie గestestwa, co same są umysłowościami [Intel-
ligenzen]: to nie pozostaగe nam nic innego prócz analogii, służąceగ nam do korzystania
z poగęć doświadczalnych, by sobie wyrobić గakieś poగęcie o rzeczach myślnych, o których
samych w sobie naగmnieగszeగ nie posiadamy wiadomości. Ponieważ o tym, co przypadko-
we, dowiaduగemy się గedynie z doświadczenia, a tu mówi się o rzeczach, nie maగących być
zgoła przedmiotami doświadczenia; więc wiadomość o nich bęǳiemy musieli wywoǳić
z tego, co samo w sobie గest konieczne, z czystych poగęć o rzeczach w ogóle. Stąd pierwszy
krok, గaki czynimy poza światem zmysłowym, zmusza nas do rozpoczęcia naszeగ noweగ
wieǳy od zbadania గestestwa wręcz-koniecznego i z poగęć o nim wyprowaǳenia poగęć
o wszystkich rzeczach, o ile są myślnymi tylko; a tę próbę przeprowaǳić zamierzamy
w odǳiale następnym.

  Krytyka czystego rozumu 



DRUGIEJ KSIĘGI DIALEKTYKI TRANSఖ
CENDENTALNEJ ODǱIAŁ TRZECI.
IDEAŁ CZYSTEGO ROZUMU
ఝ .    
Wiǳieliśmy powyżeగ, że przez czyste pojęcia rozsądkowe, bez wszelkich uwarunkowań
zmysłowości, nie możemy sobie wyobrazić żadnych zgoła przedmiotów, gdyż brak im
warunków realności przedmiotoweగ i nic w nich więceగ się nie napotyka prócz gołeగ formy
myślenia. Mimo to można గe przedstawić in concreto, gdy się గe zastosuగe do zగawisk,
ponieważ w nich maగą one właściwie materiał na poగęcie doświadczalne, będące nie czym
innym, గeno poగęciem rozsądkowym in concreto. Idee atoli są గeszcze dalsze niż kategorie
od realności przedmiotoweగ, gdyż niepodobna znaleźć żadnego zగawiska, w którym by
గe sobie wyobrazić było można in concreto. Zawieraగą one pewną zupełność, గakieగ nie
dosięga żadne empiryczne poznanie, a rozum ma przy nich na widoku systematyczną
tylko గedność, do któreగ stara się przybliżyć możliwą గedność empiryczną, nigdy do nieగ
nie dochoǳąc całkowicie.

Jeszcze daleగ wszakże niż idee odbiegać się zdaగe od realności przedmiotoweగ to, co
nazywam ideałem, a przez co rozumiem ideę nie tylko in concreto, lecz także in individuo,
tగ. గako rzecz poగedynczą, określić się daగącą, lub nawet określoną przez ideę wyłącznie.

Luǳkość, w całeగ doskonałości swoగeగ, zawiera nie tylko rozszerzenie wszystkich do
teగ przyrody należących istotnych własności, గakie wytwarzaగą nasze o nieగ poగęcie, aż do
zupełneగ zgodności z గeగ celami, co by stanowiło naszą ideę doskonałego człowieczeń-
stwa; lecz także to wszystko, co poza tym poగęciem należy do wyczerpuగącego określenia
idei, gdyż ze wszystkich przeciwstawnych orzeczeń గedno tylko గedyne może się nada-
wać do idei naగdoskonalszego człowieka. Co dla nas గest ideałem, dla Platona było ideą
boskiego rozsądku, గedynym przedmiotem w czystym oglądaniu tegoż, pierwiastkiem naగ-
doskonalszym każdego roǳaగu możliwych istot i pra-przyczyną wszystkich odwzorowań
[kopi, Nachbilder] w zగawisku.

Lecz nie zapęǳaగąc się tak daleko, musimy przyznać, że rozum luǳki mieści w sobie
nie tylko idee, lecz także ideały, maగące nie twórczą, గak Platońskie, ale w każdym razie
praktyczną siłę (గako zasady kierownicze), i będące podstawą, umożliwiaగącą doskonałość
pewnych ǳiałań. Poగęcia moralne nie są całkowicie czystymi poగęciami rozumu, gdyż
podstawą ich గest coś empirycznego (przyగemność lub nieprzyగemność); — mimo to, co
do zasady, mocą któreగ rozum uగmuగe w obręby wolność bezprawidłową samą w sobie
(więc gdy się zwraca uwagę na గeగ formę tylko), mogą one służyć za przykład czystych
poగęć rozumowych. Cnota, a z nią mądrość luǳka w całeగ czystości swoగeగ są ideami. Ale
mędrzec (stoika) గest ideałem, tగ. człowiekiem, istnieగącym గeno w myślach, lecz zupełnie
równoważnym z ideą mądrości. Jak idea podaగe prawidło, tak ideał w tym razie służy za
pierwowzór wyczerpuగącego określenia odwzorowania, i nie mamy żadneగ inneగ miary
dla naszych ǳiałań prócz zachowania się tego boskiego w nas człowieka, z którym się
porównywamy, oceniamy i przez to się doskonalimy, lubo nigdy dosięgnąć go nie zdo-
łamy. Ideałów tych, chociażby się im nie przyznało realności przedmiotoweగ (istnienia),
nie należy przecież z tego powodu poczytywać za uroగenia; daగą one nieoǳowną miarę
rozumowi, który potrzebuగe poగęcia o tym, co గest zupełnie doskonałym w swoim ro-
ǳaగu, by za గego pomocą móc ocenić i wymierzyć stopień i braki tego, co niedoskonałe.
Chęć atoli realizowania ideału w గakimś przykłaǳie, tగ. w zగawisku, niby, daగmy na to,
mędrca w గakimś romansie, naraża na niewykonalność, a nadto ma w sobie coś opacz-
nego i mało buduగącego, ponieważ przyroǳone obręby, czyniące ustawicznie uszczerbek
w zupełności idei, uniemożliwiaగą w takieగ próbie wszelkie złuǳenie, a przez to samo to
dobro, గakie tkwi w idei, czynią podeగrzanym i do zmyślenia tylko podobnym.

Tak się rzecz ma z ideałem rozumowym, który zawsze opierać się powinien na po-
గęciach określonych i służyć za prawidło i wzór, czy to ku naśladowaniu, czy ku ocenie.
Zupełnie inaczeగ గest z tymi tworami wyobraźni, których nikt sobie nie unie wyగaśnić
i zrozumiałego poగęcia o nich wyrobić, niby monogramami, które są గeno poszczególny-

  Krytyka czystego rozumu 



mi, lecz żadnym przytoczyć się daగącym prawidłem nieokreślonymi rzutami, tworzącymi
raczeగ గakiś w pośrodku rozmaitych doświadczeń buగaగący rysunek niż obraz określony.
Malarze i fizగognomowie utrzymuగą, iż maగą takie w sweగ głowie, i że one stanowią గakoby
nie daగącą się uzewnętrznić sylwetę ich tworów lub też nawet ocen. Można గe, choć co
prawda niewłaściwie, nazwać ideałami zmysłowości, gdyż maగą one być niedosięgalnym
wzorem możliwych empirycznych oglądów, a przecie nie daగą żadnego prawidła zdatnego
do wyగaśnienia i wypróbowania.

Przeciwnie, rozum zamierza określić swóగ ideał wyczerpuగąco według prawideł a priori;
stąd wytwarza w myśli przedmiot, który ma dać się wyczerpuగąco określić wedle zasad,
aczkolwiek brakuగe dostatecznych ku temu warunków w doświadczeniu; poగęcie zatem
samo గest transcendentnym.
ఝ  ఝ .   -
 (Prototypon transscendentale)
Każde pojęcie గest ze względu na to, co w nim samym się nie mieści, nieokreślone i podlega
zasaǳie określoności [der Bestimmbarkeit], że గedno tylko z dwu wręcz sprzecznych ze sobą
określeń może mu przysługiwać: a opiera się ona na prawie sprzeczności, stąd గest logiczną
గedynie zasadą, odrywaగącą się od wszelkieగ treści poznania i nic innego nie ma na oku
prócz గego formy logiczneగ.

Każda zaś rzecz, co do możliwości swoగeగ, zależy గeszcze od zasady wyczerpującego okre-
ślenia, wedle któreగ ze wszystkich możliwych orzeczeń przedmiotów, o ile porównywane są
ze swymi odwrotnikami, గedno przysługiwać గeగ musi. Polega ono nie tylko na prawie
sprzeczności, gdyż oprócz stosunku dwu sprzecznych ze sobą orzeczeń, rozpatruగe rzecz
każdą గeszcze w stosunku do całej możliwości గako ogółu wszystkich orzeczeń przedmiotów
w ogóle, i przyగmuగąc గą z góry za warunek a priori, wyobraża rzecz każdą, గak ona własną
swoగą możliwość wywoǳi z uǳiału, గaki posiada w oweగ całeగ możliwości¹⁹⁷. Zasada więc
wyczerpuగącego określenia dotyczy treści, nie tylko zaś formy logiczneగ. Jest ona zasadą
syntezy wszystkich orzeczeń, maగących wytworzyć zupełne poగęcie o గakieగś rzeczy, nie
zaś tylko wyobrażenia analitycznego przez గedno z dwu sprzecznych orzeczeń, i zawie-
ra w sobie założenie transcendentalne, mianowicie przypuszczenie materii do wszelkiej
możliwości, maగąceగ mieścić dane [data] do szczegółowej możliwości rzeczy każdeగ.

Zdanie: wszystko, co istnieje, jest nawskroś określone znaczy nie tylko, że z każdeగ pary
sprzecznych ze sobą danych, lecz i ze wszystkich możliwych orzeczeń గedno zawsze mu
przysługuగe; mocą tego zdania porównywaగą się ze sobą nie tylko orzeczenia logiczne,
ale rzecz sama z ogółem wszystkich możliwych orzeczeń transcendentalnie. Wypowiada
ono tedy: aby rzecz గakąś poznać zupełnie, trzeba poznać wszystko, co możliwe, i przez
to గe określić czy to twierǳąco, czy przecząco. Wyczerpuగące określenie గest więc poగę-
ciem, którego nigdy nie możemy przedstawić in concreto co do గego całkowitości; opiera
się zatem na idei, maగąceగ sieǳibę swoగą tylko w rozumie, który przepisuగe rozsądkowi
prawidło గego zupełnego zastosowania.

Otóż lubo ta idea o ogóle wszelkiej możliwości, o ile on, గako warunek, గest podstawą
wyczerpuగącego określenia każdeగ rzeczy, co do orzeczeń, గakie by go wytworzyć zdołały,
గest గeszcze sama nieokreśloną, i przez nią mamy w myśli గedynie tylko ogół wszystkich
możliwych orzeczeń, to przecież przy bliższym badaniu przekonywamy się, że w idea ta,
గako pra-poగęcie wyłania mnóstwo orzeczeń, które గako pochodne są గuż dane przez inne,
lub też nie mogą stać obok siebie, i że się ona oczyszcza aż do poగęcia na wskroś a priori
określonego i przez to staగe się poగęciem o గednym-గedynym przedmiocie, który na wskroś
గest określony przez samą tylko ideę, więc nazwany być musi ideałem czystego rozumu.

Rozważaగąc wszystkie możliwe orzeczenia nie tylko logicznie, lecz i transcendentalnie,
tగ. według ich treści, mogąceగ być w nich pomyślaną a priori, przekonywamy się, że గedne

¹⁹⁷Każda zaś rzecz, co do możliwości swojej, zależy jeszcze od zasady wyczerpującego określenia (…) — według
teగ zasady każda rzecz tedy odniesioną zostaగe do wspólnego współzależnika, mianowicie do całeగ możliwości,
która by, napotkana w rzeczy poszczególneగ (tగ. గako materiał do wszelkich możliwych orzeczeń), dowoǳiła
pokrewieństwa wszystkiego, co możliwe, mocą tożsamości podstawy గego wyczerpuగącego określenia. Określność
każdego pojęcia podporządkowuగe się powszechności (universalitas) prawa wyłączenia poగęcia pośredniego mięǳy
dwoma sprzecznymi orzeczeniami; określenie zaś గakieగś rzeczy wszystkości (universitas), czyli ogółowi wszystkich
możliwych orzeczeń. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



z nich wyobrażaగą byt, inne zaś niebyt po prostu. Przeczenie logiczne, wskazane గedynie
słówkiem: nie, nie tkwi właściwie nigdy w poగęciu, lecz tylko w గego stosunku do drugiego
w sąǳie, nie może zatem wcale wystarczyć na to, by oznaczyć గakieś poగęcie co do గego
treści. Wyrażenie: nie-śmiertelny nie może zgoła dać poznać, że przez nie zaznacza się sam
గeno niebyt w przedmiocie, lecz pozostawia całą treść nienaruszoną. Natomiast przeczenie
transcendentalne oznacza niebyt sam w sobie, któremu przeciwstawia się transcendentalne
twierǳenie, będące czymś, czego poగęcie samo w sobie గuż wyraża byt i dlatego zwie się
realnością (rzeczowością), gdyż przez nie tylko i tak గak daleko zasięga, przedmioty są
czymś (rzeczami); przeciwstawne zaś przeczenie oznacza goły brak, i gǳie ono గedynie
zostaగe pomyślane, — wyobraża usunięcie wszelkieగ rzeczy.

Atoli nikt nie może sobie pomyśleć przeczenia w sposób określony, గeśli nie ma prze-
ciwstawnego twierǳenia za podstawę. Ślepy od uroǳenia nie może sobie wytworzyć
naగmnieగszego wyobrażenia o ciemności, bo nie ma żadnego o świetle; ǳiki — o ubó-
stwie, gdyż nie zna dobrobytu¹⁹⁸. Nieuk nie ma poగęcia o swoim nieuctwie, gdyż nie ma
poగęcia o nauce itd. Wszystkie też zatem poగęcia przeczące są pochodnymi; realności zaś
zawieraగą dane [data] i że tak powiem materię czyli treść transcendentalną do możliwości
i wyczerpuగącego określenia wszystkich rzeczy.

Jeżeli więc wyczerpuగącemu określeniu w rozumie naszym służy za podstawę trans-
cendentalne podścielisko, zawieraగące గakoby cały zasób materiału, skąd mogą być brane
wszystkie możliwe orzeczenia przedmiotów; to podścielisko to nie గest niczym innym
గeno ideą o wszechogóle realności (omnitudo realitatis). Wszystkie prawǳiwe przecze-
nia są zatem po prostu tylko obrębami [Schranken], czym byśmy ich nazwać nie mogli,
gdybyśmy nie mieli podstawy w czynniku wolnym od obrębów (we wszystkości).

Atoli mocą tego wszechposiadania realności wyobrażonym też zostaగe poగęcie rzeczy
samej w sobie గako na wskroś określone, a poగęcie o ens realissimum గest poగęciem o గe-
stestwie గednostkowym, gdyż w గego określeniu napotykamy ze wszystkich możliwych
przeciwstawnych orzeczeń గedno, mianowicie to, które należy wręcz do bytu. A więc గest
to ideał transcendentalny, stanowiący podstawę wyczerpuగącego określenia, గakie z ko-
nieczności znaగduగemy we wszystkim, co istnieగe, oraz tworzący naగwyższe i zupełne ma-
terialne uwarunkowanie గego możliwości, do którego musi być sprowaǳonym wszelkie
myślenie o przedmiotach w ogóle co do ich treści. Ale గest to też గedyny właściwy ide-
ał, na గaki zdobyć się potrafi rozum luǳki; bo w tym గedynym wypadku poznaగemy
powszechne samo w sobie poగęcie o గakieగś rzeczy, określone na wskroś samo przez się
i గako wyobrażenie o pewneగ గednostce.

Logiczne określenie గakiegoś poగęcia przez rozum polega na wniosku rozumowym
rozగemczym, w którym przesłanka większa zawiera poǳiał (poǳielenie zakresu poగęcia
ogólnego), mnieగsza zaś ogranicza ten zakres do గedneగ tylko części, a wynik określa po-
గęcie przez tę część. Ogólne poగęcie realności w ogóle nie może być poǳielone a priori,
gdyż bez doświadczenia nie znamy wcale określonych gatunków realności, które by obగęte
były w owym roǳaగu. A więc transcendentalna przesłanka większa wyczerpuగącego okre-
ślenia wszystkich rzeczy గest po prostu ogółem wszelkieగ realności, a nie tylko poగęciem,
które wszystkie orzeczenia co do ich transcendentalneగ treści sobie podporządkowuje, lecz
która obeగmuగe గe w sobie; wyczerpuగące zaś określenie każdeగ rzeczy polega na ograni-
czeniu tego wszechogółu realności, ponieważ coś z nieగ przyznaగe się rzeczy, a resztę się
z nieగ wyklucza; a to zgaǳa się z albo-albo rozగemczeగ przesłanki większeగ i z określe-
niem przedmiotu za pomocą గednego z członów tego poǳiału w przesłance mnieగszeగ.
Stad zastosowanie rozumu, przez które on kłaǳie ideał transcendentalny za podstawę
swego określania wszystkich możliwych rzeczy, గest analogiczne z tym, wedle którego
postępuగe we wnioskach rozumowych rozగemczych; i to właśnie twierǳenie uczyniłem
powyżeగ podstawą systematycznego poǳiału wszystkich idei transcendentalnych, wedle
któreగ one się wytwarzaగą równolegle i odpowiednio trzem gatunkom wniosków rozu-
mowych. Poగmuగe się samo przez się, że rozum w tym zamiarze swoim, mianowicie,

¹⁹⁸nikt nie może sobie pomyśleć przeczenia w sposób określony, jeśli nie ma przeciwstawnego twierǳenia za pod-
stawę (…) — obserwacగe i obliczenia gwiazdoznawców nauczyły nas wielu rzeczy wzbuǳaగących poǳiw, ale
naగważnieగszym tu snadź గest, iż odkryli przed nami otchłań niewiadomości, któreగ by rozum luǳki, bez tych in-
formacగi, nigdy nie mógł sobie wyobrazić tak wielką, a zastanawianie się nad nią musi wywołać dużą przemianę
w oznaczeniu celowych zamiarów użytkowania z naszego rozumu. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



by sobie గedynie wyobrazić konieczne wyczerpuగące określenie rzeczy, przypuszcza nie
egzystencగę takiego గestestwa, które by odpowiadało ideałowi, lecz tylko గego ideę, aby
z bezwarunkoweగ całkowitości wyczerpuగącego określenia wyprowaǳić uwarunkowaną,
tగ. całkowitość tego, co గest uగęte w obręby. Ideał గest więc dla niego prawzorem (pro-
totypon) wszech rzeczy, które razem wzięte, గako ułomne kopie (ektypa), biorą stamtąd
tworzywo do sweగ możliwości, i mnieగ lub więceగ zbliżaగąc się do niego, zawsze przecież
nieskończenie są dalekie od dosięgnięcia go.

Toteż wszelką możliwość rzeczy (syntezy rozmaitości co do sweగ treści) uważamy za
pochodną, a tylko możliwość tego, co zawiera w sobie wszelką realność, za pierwotną.
Bo wszystkie przeczenia (będące przecież గedynymi orzeczeniami, za pomocą których da-
గe się wszystko inne wyróżnić on గestestwa naగrealnieగszego), są గedynie ograniczeniami
większeగ a wreszcie naగwyższeగ realności, więc గą z góry dopuszczaగą i co do treści są od
nieగ tylko pochodne. Wszelka rozmaitość rzeczy గest గeno tylokrotnym sposobem ogra-
niczenia poగęcia naగwyższeగ realności, będącego గeగ wspólnym podścieliskiem; tak samo
గak wszystkie figury są możliwe tylko గako rozmaite sposoby ograniczenia nieskończo-
neగ przestrzeni. Stąd znaగduగący się గeno w rozumie przedmiot గego ideału nazywany też
bywa pra-jestestwem (ens originarium), o ile zaś nie ma గuż żadnego ponad sobą, గeste-
stwem najwyższym (ens summum), a o ile wszystko గako zawarunkowane od niego zależy
— jestestwem jestestw (ens entium). Ale to wszystko nie oznacza przedmiotowemu stosun-
ku గakiegoś rzeczywistego przedmiotu do innych rzeczy, lecz stosunek idei do pojęć, —
i pod względem istnienia గestestwa o tak wyగątkoweగ zalecie pozostawia nas w zupełneగ
niewiadomości.

A ponieważ nie można też powieǳieć, że గakieś pra-గestestwo składa się z wielu గe-
stestw pochodnych, gdyż każde z nich każe przypuszczać tamto, a więc go nie może
wytworzyć; więc ideał pra-గestestwa trzeba również pomyśleć గako poగedynczy.

Wyprowaǳenia wszelkieగ inneగ możliwości od tego praగestestwa nie bęǳie tedy moż-
na, ściśle mówiąc, uważać za ograniczenie గego naగwyższeగ realności, గakoby za గeగ ǳielenie;
gdyż w takim razie praగestestwo musiałoby być poczytane za zbiorowisko గeno గestestw
pochodnych, co wedle poprzedniego wywodu గest niemożliwe, chociażeśmy to tak po-
czątkowo wyobrażali w pierwszym grubym zarysie. Owszem dla możliwości wszech rzeczy
naగwyższa realność stanowiłaby podstawę గako powód, a nie గako ogół, a rozmaitość pierw-
szych nie polegałaby na ograniczeniu samego praగestestwa, lecz tylko గego zupełnego na-
stępstwa, do którego tedy należałaby też cała nasza zmysłowość, ze wszystką realnością
w zగawisku; a ta do idei naగwyższego గestestwa, గako część składowa, należeć przecie nie
może.

Otóż idąc tak daleగ za tą naszą ideą i postaciuగąc గą, bęǳiemy mogli to pra-గeste-
stwo przez samo గeno poగęcie naగwyższeగ realności określić గako గedyne, poగedyncze, so-
bie wystarczaగące, wieczne itd., słowem oznaczyć గe wszystkimi predykamentami w గego
bezwarunkoweగ zupełności. Poగęcie takiego గestestwa గest poగęciem Boga, pomyślanym
w rozumieniu transcendentalnym; i tak to ideał czystego rozumu staగe się przedmiotem
transcendentalneగ teologii, గak to గuż wyżeగ wspomniałem.

Jednakowoż takie zastosowanie idei transcendentalneగ గuż by przekraczało granice గeగ
określenia i dopuszczalności. Bo rozum zrobił గą, గeno గako pojęcie o wszelkieగ realności,
podstawą wyczerpuగącego określenia rzeczy w ogóle, nie żądaగąc, iżby wszystka ta realność
daną była przedmiotowo i sama stanowiła rzecz గakąś. To ostatnie గest zmyśleniem గeno,
mocą którego rozmaite szczegóły idei naszeగ skupiamy i realizuగemy w గakimś ideale, గako
గakimś osobnym గestestwie, do czego nie mamy wcale uprawnienia, a nawet do przyగęcia
wprost bodaగ możliwości hipotezy takieగ; గak zresztą wszelkie wnioski, wypływaగące z ta-
kiego ideału, nie maగą z wyczerpuగącym określeniem rzeczy w ogóle, dla których గedynie
potrzebną była idea, nic do czynienia i nie wywieraగą na nie wpływu naగmnieగszego.

Nie dosyć to గednak opisać postępowanie naszego rozumu i గego dialektykę; trzeba
గeszcze starać się odkryć గeగ źródła, by móc obగaśnić samą tę złudę, గako fenomen rozsądku;
bo ideał, o którym mówimy, opiera się na przyroǳoneగ, a nie na dowolneగ గeno idei. Stąd
pytam: గak przychoǳi rozum do tego, by wszelką możliwość rzeczy uważać za pochodną
od గedneగ-గedyneగ, będąceగ podstawą, mianowicie od możliwości realności naగwyższeగ, a tę
następnie przypuszczać, గako zawartą w osobnym pra-గestestwie?

  Krytyka czystego rozumu 



Odpowiedź nastręcza się sama z wykładów Analityki transcendentalneగ. Możliwość
przedmiotów zmysłowych గest stosunkiem względem myślenia naszego, w którym coś
(mianowicie forma empiryczna) może zostać pomyślanym a priori, to zaś, co stanowi
materię, realność w zగawisku (odpowiadaగącą wrażeniu), musi być danym, bo bez tego
nie mogłoby zostać zgoła pomyślanym, a więc గego możliwość wyobrażoną. Otóż przed-
miot zmysłów wtedy tylko możemy na wskroś określić, gdy go porównamy ze wszystkimi
określeniami zగawiska i przez nie wyobrazimy go sobie czy to twierǳąco czy przecząco.
Ale ponieważ tutaగ musi być danym to, co stanowi rzecz samą (w zగawisku), mianowicie
czynnik realny, bez którego by ona zgoła pomyślaną być nie mogła; to zaś, w czym czyn-
nik realny wszystkich zగawisk గest dany, గest గednolitym, wszystko ogarniaగącym doświad-
czeniem: więc dla możliwości wszystkich przedmiotów zmysłowych, musi być przyగętą
materia, గako dana w గakimś ogóle, na ograniczeniu którego గedynie zasaǳać się może
wszelka możliwość przedmiotów empirycznych, ich różnica pomięǳy sobą i ich wyczer-
puగące określenie. Otóż istotnie nie mogą nam być dane żadne inne przedmioty prócz
zmysłowych, i nigǳie inǳieగ prócz w osnowie możliwego doświadczenia; zatem nic dla
nas nie గest przedmiotem, గeśli z góry nie dopuszcza ogółu wszelkieగ empiryczneగ realno-
ści, గako warunku możliwości swoగeగ. Wskutek przyroǳonego omamienia poczytuగemy
to za zasadę, która musi popłacać co do wszystkich rzeczy w ogóle, choć ona popłaca గeno
właściwie co do tych, które są dane గako przedmioty zmysłów naszych. Stąd empirycz-
ną zasadę naszych poగęć o możliwości rzeczy గako zగawisk, odrzuciwszy to ograniczenie,
uważać bęǳiemy za transcendentalną zasadę możliwości rzeczy w ogóle.

A że następnie tę ideę o ogóle wszelkieగ realności postaciuగemy, pochoǳi stąd, iż
rozǳielną [distributive] గedność doświadczalnego użytkowania z rozsądku przemieniamy
dialektycznie na zbiorową [collective] గedność całości doświadczalneగ, i z teగ całości zగawiska
tworzymy w myśli rzecz గednostkową, zawieraగącą w sobie wszelką empiryczną realność;
co potem, za pośrednictwem wspomnianeగ గuż transcendentalneగ mrzonki¹⁹⁹, zamienia
się na poగęcie గakieగś rzeczy, stoగąceగ na szczycie możliwości wszech rzeczy i daగąceగ realne
warunki do ich wyczerpuగącego określenia²⁰⁰.

¹⁹⁹mrzonka transcendentalna — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W lo-
gice vitium subreptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychop-
niem” i tak opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub
umysłem apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ide-
ał lub ideę za rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który
przedwcześnie wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia
prawdy i ani marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (My-
ślini II, , ). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”;
wziąłem więc గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęcio-
wo, mieści się w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać
wreszcie trzeba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ.
wprowaǳeniem  „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in
conclusione), P (praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum
powtórzy się గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami
ścisłymi, wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie
cztery poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego
M, a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-
nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

²⁰⁰ideę o ogóle wszelkiej realności postaciujemy (…) potem, za pośrednictwem wspomnianej już transcendentalnej
mrzonki, zamienia się na pojęcie jakiejś rzeczy, stojącej na szczycie możliwości wszech rzeczy i dającej realne warunki
do ich wyczerpującego określenia — ten ideał గestestwa naగrealnieగszego ze wszystkich, chociaż గest tylko wy-
obrażeniem, zrazu zostaగe tedy realizowanym, tగ. zamienionym na obiekt, a potem upostaciowanym, w końcu,
wskutek naturalnego dążenia rozumu do wykończenia గedności, nawet uosobionym, గak to niebawem zaznaczy-
my; kierownicza bowiem గedność doświadczenia polega nie na samych zగawiskach (zmysłowości tylko), lecz
na powiązaniu ich rozmaitości przez rozsądek (w apercepcగi); stąd గedność naగwyższeగ realności i wyczerpuగąca
określność (możliwość) wszystkich rzeczy zdaగe się tkwić w గakimś naగwyższym rozsądku, a zatem w గakieగś
umysłowości [Intelligenz]. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



 ఝ ఝ .  -  , ఝచ 
   డ 

Pomimo teగ nagląceగ potrzeby rozumu przypuszczenia czegoś, co by mogło dla rozsądku
stanowić zupełną podstawę wyczerpuగącego określenia గego poగęć, spostrzega on przecie
idealność i tylko zmyśloność takiego przypuszczenia zbyt łatwo, by mógł przez to dać
się nakłonić do przyగęcia samotworu [Selbstgeschöpf ] swego myślenia zaraz za గestestwo
rzeczywiste, gdyby nie był znaglony czymś innym do szukania gǳie bądź uspokoగenia,
w odwrocie od czynnika uwarunkowanego, nam danego, do czynnika bezwarunkowego,
który wprawǳie sam w sobie i wedle swego poగęcia tylko nie గest dany గako rzeczywisty,
który przecież గedynie może uzupełnić szereg warunków doprowaǳonych do powodów
swoich. Taki గest pochód przyroǳony, గaki obiera każdy rozum luǳki, nawet naగpospo-
litszy, chociaż nie każdy w nim wytrwa. Nie zaczyna on od poగęć, lecz od pospolitego
doświadczenia, bierze więc za podstawę coś istnieగącego. Ale ta podstawa zapada się, గeśli
nie spoczywa na niewzruszonej skale czynnika bezwzględnie koniecznego [des Absolut-No-
thwendigen]. Lecz ta skała chwieగe się bez podpory; గeśli poza nią i pod nią గest గeszcze
próżna przestrzeń, a ona sama nie wypełnia wszystkiego i przez to nie zostawia గuż mieగsca
na żadne: dlaczego, tగ. గeśli nie గest nieskończona co do realności.

Jeżeli cokolwiek bądź istnieగe, to trzeba też przyznać, że coś istnieగe w sposób konieczny.
Bo przypadkowość istnieగe tylko pod warunkiem czegoś innego, గako swoగeగ przyczyny,
a od teగ popłaca wnioskowanie coraz dalsze, aż do takieగ przyczyny, która nie గest przy-
padkową i właśnie istnieగe bez uwarunkowania w sposób konieczny. Oto argument, na
którym rozum opiera swóగ pochód ku pra-గestestwu.

Ogląda się tedy rozum za poగęciem గestestwa, co by się nadawało do takieగ wyższo-
ści istnienia, గako bezwarunkowa konieczność, nie dlatego, ażeby potem z poగęcia o nim
wnioskować a priori o గego bycie (bo gdyby to zamierzał, to by powinien był w ogóle
poszukiwać wśród samych గeno poగęć i nie potrzebowałby brać గakiegoś danego istnienia
za podstawę), kecz tylko ażeby wśród wszystkich poగęć rzeczy możliwych znaleźć takie,
co by nie miało w sobie nic sprzecznego z bezwzględną koniecznością. Bo, że coś przecie
musi istnieć wręcz koniecznie, uważa on గuż za pewne wedle pierwszego wniosku. Otóż
గeżeli zdoła odrzucić wszystko, co się z tą koniecznością nie zgaǳa, oprócz గednego tylko,
to to గedno గest wręcz koniecznym గestestwem, czy గego konieczność bęǳie można poగąć,
tగ. z గego poగęcia గedynie wyprowaǳić, czy też nie.

Otóż zdaగe się, że to, czego poగęcie na wszelkie „dlaczego” zawiera w sobie „dlatego”,
co w żadneగ cząstce ani w żadnym kierunku nie గest ułomne, co wszęǳie wystarcza గako
warunek, గest z tego właśnie powodu గestestwem stosownym dla bezwzględneగ koniecz-
ności, gdyż posiadaగąc w sobie wszystkie warunki wszelkich wyników możliwych, samo
nie potrzebuగe żadnego warunku, a nawet mieć ich nie może, a więc przynaగmnieగ w గed-
neగ cząstce czyni zadość poగęciu bezwarunkoweగ konieczności, w czym żadne poగęcie nie
może się z nim równać, bo to, గako niedostateczne i potrzebuగące dopełnienia, nie ma
w sobie takieగ cechy niezależności od wszelkich dalszych warunków. Prawda, że stąd nie
podobna by wnioskować na pewno, గakoby to, co nie mieści w sobie naగwyższego i w każ-
dym wzglęǳie zupełnego warunku, గuż przez to samo musiało być zawarunkowanym co
do swego istnienia, wszelako nie ma w nim tego గedynego znamienia bytu bezwarunko-
wego, na które zdobyć się potrafi rozum, by mocą poగęcia a priori poznać గakieś గestestwo
గako bezwarunkowe.

Poగęcie గestestwa o naగwyższeగ realności naగlepieగ by tedy wśród wszystkich poగęć
rzeczy możliwych nadawało się na poగęcie bezwarunkowo koniecznego గestestwa; a cho-
ciaż mu nie czyni w zupełności zadość, to nie mamy nic do wyboru, lecz wiǳimy się
zmuszonymi trzymać się go, bo niewolno nam egzystencగi koniecznego గestestwa puścić
z wiatrem; a గeżeli గą przyznamy, to na całym polu możliwości nie możemy nic znaleźć,
co by mogło rościć uzasadnione prawo do takieగ wyższości w istnieniu.

Taki to గest przyroǳony pochód rozumu luǳkiego. Naగprzód przeświadczył się o ist-
nieniu jakiegoś koniecznego గestestwa. W nim poznaగe istnienie bezwarunkowe. Szuka

  Krytyka czystego rozumu 



tedy poగęcia niezależności od wszelkiego warunku i znaగduగe గe w tym, co samo గest
dostatecznym warunkiem wszystkiego innego, tగ. w tym, co zawiera w sobie wszystką
realność. Wszystkość atoli bez obrębów గest bezwzględną గednością i prowaǳi za so-
bą poగęcie గednego-గedynego, mianowicie naగwyższego గestestwa; i w ten sposób rozum
wnioskuగe, że గestestwo naగwyższe, గako pra-przyczyna wszech rzeczy, istnieగe w sposób
wręcz konieczny.

Poగęciu temu nie można odmówić pewneగ zasadności, గeżeli గest mowa o postano-
wieniach [Entschliessungen], mianowicie, గeśli się గuż przyznało byt గakiegoś koniecznego
గestestwa i zgoǳiło się na to, że trzeba się zdecydować, co by mu przypisać się chcia-
ło; gdyż wówczas nie można wybrać stosownieగ, albo raczeగ nie ma wcale wyboru, tylko
musi się oddać swóగ głos na rzecz bezwzględneగ గedni realności zupełneగ, గako pra-źró-
dła możliwości. Atoli, గeśli nas nic nie znagla do postanowienia i odkładamy raczeగ całą
sprawę na bok, dopóki byśmy nie byli zmuszeni do wyrażenia uznania wskutek całeగ peł-
ni dowodów, tగ. గeżeli choǳi tylko o ocenę, ile też wiemy o tym zagadnieniu i w czym
pochlebiamy sobie గeno, że wiemy; wtedy wniosek powyższy nie ukazuగe się wcale w tak
korzystneగ postaci i potrzebuగe łaski, by zastąpiła braki w గego prawnych pretensగach.

Bo గeżeli to tak zostawimy, గak tutaగ przed nami leży, mianowicie, że po pierwsze
z గakiego bądź istnienia (bodaగ choćby z moగego własnego) wynika rzetelny wniosek o ist-
nieniu bezwarunkowo koniecznego గestestwa; po wtóre, że గestestwo, zawieraగące w sobie
wszelką realność, więc też i wszelki warunek, muszę uważać za wręcz bezwarunkowe, że
zatem przez to odnaగduగę poగęcie rzeczy, nadaగące się do bezwzględneగ konieczności; to
గeszcze stąd bynaగmnieగ nie można wnioskować, że poగęcie గakiegoś గestestwa obwarowa-
nego, nie posiadaగącego naగwyższeగ realności, గuż przez to sprzeczne గest z bezwzględną
koniecznością. Bo, chociaż w గego poగęciu nie napotykam czynnika bezwarunkowego,
co by mieścił w sobie wszystkość warunków, to stąd wnieść గeszcze nie można, że గego
istnienie musi być właśnie przez to zawarunkowanym; podobnie గak w hipotetycznym
wniosku rozumowym nie mogę powieǳieć: gǳie nie ma pewnego గakiegoś warunku
(tu mianowicie warunku zupełności według poగęć), tam też nie ma czynnika uwarun-
kowanego. Raczeగ wolno nam bęǳie poczytywać wszystkie inne zawarowane గestestwa
również za bezwarunkowo konieczne, chociaż nie możemy ich konieczności wywnio-
skować z ogólnego poగęcia, గakie o nich mamy. Tym atoli sposobem argument ten nie
dałby nam naగmnieగszego poగęcia o przymiotach గestestwa koniecznego, i w ogóle nie
osiągnąłby nic zgoła.

Wszelako zostaగe przy tym argumencie pewna doniosłość i poważanie, którego mu,
z powodu teగ przedmiotoweగ nieprzydatności, tak od razu odebrać niepodobna. Bo, daగ-
my na to, że są zobowiązania, co by w idei rozumoweగ były zupełnie słuszne, lecz bez
wszelkieగ realności przystosowania do nas samych, tగ. bez pobudek, gdyby się nie przy-
puściło గestestwa naగwyższego, które by mogło nadać prawom praktycznym skuteczność
i nacisk; to mielibyśmy też obowiązek iść za poగęciami, chociażby przedmiotowo nie były
dostatecznymi, wedle miary rozumu naszego są గednak przeważaగącymi, i w porównaniu
z którymi nie poznaగemy nic lepszego i barǳieగ przekonywaగącego. Obowiązek wybo-
ru, swym praktycznym dodatkiem, wahanie się spekulacగi wyprowaǳiłby z równowagi;
owszem rozum u samego siebie, గako naగpobłażliwszego sęǳiego, nie znalazłby usprawie-
dliwienia, gdyby wśród naglących pobudek, lubo przy niedostateczneగ wieǳy, nie poszedł
za tymi powodami sądu swego, nad które przecie lepszych nie znamy co naగmnieగ.

Ten argument, chociaż w istocie గest transcendentalny, bo polega na wewnętrzneగ
niedostateczności czynnika przypadkowego, గest przecież tak prosty i naturalny, że prze-
mawia do naగpospolitszego nawet rozsądku luǳkiego, skoro tylko zwróci się ku niemu.
Wiǳimy, గak rzeczy przemieniaగą się, powstaగą i nikną; muszą więc one, a przynaగmnieగ
ich stan, mieć przyczynę. Co do każdeగ atoli przyczyny, గaka się kiedykolwiek ukaże w zగa-
wisku, znowu toż samo można zadać pytanie. Gǳież tedy mamy stosownieగ umieścić
naczelną [oberste] przyczynowość, గeżeli nie tam, gǳie గest także naగwyższa [höchste], tగ.
w tym గestestwie, które do wszelkiego możliwego skutku zawiera w sobie źródłowo po-
wód dostateczny, a którego poగęcie barǳo łatwo powstaగe mocą గedynego rysu wszystko
obeగmuగąceగ doskonałości. Tę naగwyższą przyczynę uważamy więc za wręcz konieczną,
gdyż poczytuగemy za rzecz nieoǳownie konieczną wznieść się aż do nieగ, a nie mamy
wcale powodu puszczać się గeszcze daleగ poza nią. Stąd wiǳimy u wszystkich ludów

  Krytyka czystego rozumu 



przebłyskuగące poprzez naగciemnieగsze wielobóstwo pewne iskry monoteizmu, do cze-
go doprowaǳił nie namysł i głęboka spekulacగa, lecz tylko naturalny rozwóగ pospolitego
rozsądku, staగący się z wolna coraz to zrozumialszym.

Z rozumu spekulatywnego wypłynąć mogą trzy tylko roǳaగe dowodów istnienia Boga
Wszystkie drogi, గakimi puścić się można z tym zamiarem, albo rozpoczynaగą od

określonego doświadczenia i od poznaneగ przez nie szczególneగ właściwości naszego świata
zmysłowego, i wznoszą się potem wedle praw przyczynowości aż do naగwyższeగ przyczyny
za obrębem świata; albo biorą za podstawę empiryczną nieokreślone గeno doświadczenie,
tగ. గakie bądź istnienie; albo wreszcie całkiem nie zważaగą na doświadczenie i całkiem a
priori z samych గeno poగęć wnioskuగą o istnieniu naగwyższeగ przyczyny. Pierwszy dowód
గest fizyczno-teologiczny, drugi — kosmologiczny, trzeci — ontologiczny. Więceగ ich nie
ma, i więceగ być też nie może.

Wykażę, iż rozum zarówno na గedneగ droǳe (empiryczneగ) గak i na drugieగ (trans-
cendentalneగ) nic zrobić nie zdoła i że na próżno rozpościera swe skrzydła, by się samą
గeno siłą spekulacగi wynieść ponad świat zmysłowy. Co się zaś tyczy porządku, w గakim
te roǳaగe dowodów trzeba poddać badaniu, to bęǳie on właśnie wprost odwrotny temu,
గaki obiera rozum coraz się barǳieగ rozszerzaగący, i w గakim గe też naగprzód podaliśmy.
Bo się okaże, iż lubo doświadczenie pierwszy ku temu daగe pochop, గednakże dopiero
pojęcie transcendentalne kieruగe rozumem w tym గego usiłowaniu i we wszystkich takich
próbach wytyka cel przez siebie zamierzony. Rozpocznę więc od zbadania dowodu trans-
cendentalnego, a potem zobaczę, co też empiria dodać zdoła do zwiększenia mocy గego
dowodoweగ.
 ఝ ఝ .  -డట    - 
Z wykładu dotychczasowego łatwo spostrzec, że poగęcie గestestwa bezwzględnie koniecz-
nego గest czystym poగęciem rozumowym, tగ. ideą tylko, któreగ realność przedmiotowa
przez to, że గeగ rozum potrzebuగe, wcale గeszcze dowieǳioną nie గest, która też daగe tylko
wskazówkę pewneగ, lubo niemożliweగ do osiągnięcia zupełności, i właściwie służy raczeగ
ku temu, by rozsądek ograniczyć, niż go do nowych przedmiotów doprowaǳić. To గed-
nak గest tu ǳiwnym i opacznym, że wniosek z గakiegoś danego istnienia w ogóle o గakimś
wręcz koniecznym istnieniu wydaగe się naglącym i słusznym, a mimo to mamy całkowicie
przeciwko sobie wszystkie warunki rozsądkowe wytworzenia poగęcia o takieగ konieczno-
ści.

Po wszystkie czasy mówiono o గestestwie bezwzględnie koniecznym, a przecież zada-
wano sobie trud nie tyle, by zrozumieć, czy i గak można by sobie bodaగ pomyśleć గakąś
rzecz tego roǳaగu, ile łożono na to, by dowieść గego istnienia. Wprawǳie wyrazowe
obగaśnienie tego poగęcia గest nader łatwe, mianowicie, iż istnieగe coś takiego, czego nie-
byt గest niemożliwy; ale przez to w niczym nie staగemy się mędrsi co do warunków,
uniemożliwiaగących poczytywanie niebytu గakieగś rzeczy za coś wręcz nie-do-pomyśle-
nia, a będących właściwie tym, co się pragnie wieǳieć, to గest, czy coś przez to poగęcie
myślimy sobie w ogóle, czy też nie. Bo wszelkie warunki, గakich rozsądek zawsze wyma-
ga, by coś poczytywać za konieczne, odrzucać za pomocą słówka: bezwarunkowy, nie గest
to dla mnie wcale గeszcze robić zrozumiałym, czy w takim razie przez poగęcie czynnika
bezwarunkowo koniecznego myślę coś గeszcze, czy też może nic zgoła.

Co więceగ: poగęcie to na chybi-trafi powzięte, a w końcu z całą swobodą krążące, ob-
గaśniono, గak się zdawało, takim mnóstwem przykładów, że wszelkie dalsze rozpytywanie
o గego zrozumiałość uznano za zupełnie zbędne. Każde twierǳenie geometryczne, np.
że tróగkąt ma trzy kąty, గest wręcz konieczne, i tak samo też mówiono o przedmiocie,
leżącym całkowicie poza obrębem naszego rozsądku, గak gdyby doskonale rozumiano, co
chciano przez గego poగęcie wypowieǳieć.

Wszystkie te atoli mniemane przykłady zostały bez wyగątku wzięte z sądów, nie zaś
z rzeczy i ich istnienia. Bezwarunkowa konieczność sądów nie గest przecież bezwzględną
[absolutną] koniecznością rzeczy. Bo bezwzględna konieczność sądu గest గeno warunko-
wą koniecznością rzeczy, czyli orzeczenia w sąǳie. Poprzednio przytoczone twierǳenie

  Krytyka czystego rozumu 



nie mówiło, że trzy kąty są wręcz konieczne, lecz tylko pod warunkiem, iż kiedy గest
(dany) tróగkąt, to koniecznie są (w nim) i trzy kąty. Jednakowoż ta logiczna konieczność
wykazała tak wielką potęgę omamienia, że kiedyśmy sobie wytworzyli aprioryczne po-
గęcie o గakieగś rzeczy, tak postawione, że według mniemania naszego w zakresie swoim
mieściło i istnienie także, to sąǳiliśmy, że możemy z niego wnioskować bezpiecznie, iż
ponieważ obiektowi tego poగęcia koniecznie przysługuగe istnienie, tగ. pod warunkiem, iż
przyగąwszy tę rzecz గako daną (istnieగącą), przyగętym też zostaగe koniecznie గego istnienie
(według prawa tożsamości), — zatem to గestestwo గest samo wręcz koniecznym, gdyż
గego istnienie pomyślanym గuż takie zostało w గakimś dowolnie przyగętym poగęciu i pod
warunkiem, że i przedmiot గego stwierǳam.

Jeżeli w sąǳie identycznym usuwam orzeczenie, a zatrzymuగę podmiot, to wynika
sprzeczność, i dlatego powiadam: tamto przysługuగe temu w sposób konieczny. Ale గe-
śli usunę podmiot wraz z orzeczeniem, to sprzeczność nie wyniknie, bo już nie ma nic,
w czym by sprzeczność zachoǳić mogła. Stawiać tróగkąt, a przecie odmawiać mu trzech
kątów గest sprzecznością, ale usunąć tróగkąt wraz z గego trzema kątami, nie ma w tym nic
sprzecznego. Tak samo గest i z poగęciem bezwzględnie koniecznego గestestwa. Jeżeli usu-
wacie గego istnienie, to usuwacie rzecz samą wraz ze wszystkimi గeగ orzeczeniami; skądże
tedy weźmie się ta sprzeczność? Zewnętrznie nic nie ma, w czym by zachoǳiła sprzecz-
ność, gdyż owa rzecz nie ma być konieczną zewnętrznie; wewnętrznie także nie, gdyż
usunąwszy rzecz samą, usunęliście zarazem wszelką wewnętrzność. Bóg గest wszechmoc-
ny — గest to sąd konieczny. Wszechmocy nie można usunąć, గeżeli przyగmuగecie bóstwo,
tగ. గestestwo nieskończone, z poగęciem którego tamto గest identyczne. Ale గeśli powiem:
Bóg nie istnieగe, to nie గest dana ani wszechmoc, ani గakie bądź inne o nim orzeczenie,
gdyż wraz i podmiotem zostały usunięte, i w teగ myśli nie wykazuగe się sprzeczność by
naగmnieగsza.

Wiǳieliście więc, że gdy usuwam orzeczenie గakiegoś sądu wraz z గego podmiotem,
nigdy nie może się wyłonić sprzeczność wewnętrzna, choćby orzeczenie było nie wiem
గakie. Nie macie teraz గuż innego wybiegu, tylko musicie powieǳieć: są podmioty, które
nie mogą być usunięte, które zatem muszą pozostać. Ale to by znaczyło tyleż co: są wręcz
konieczne podmioty, — założenie, o którego słuszność właśnie powątpiewałem, a które-
go możliwość chcieliście mi okazać. Bo nie mogę sobie utworzyć naగmnieగszego poగęcia
o గakieగś rzeczy, która by, po usunięciu swoim wraz ze wszystkimi swymi orzeczeniami,
pozostawiała గakąś sprzeczność, a bez sprzeczności, mocą samych czystych poగęć a priori,
nie mam wcale cechy niemożliwości.

Przeciwko tym wszystkim ogólnym wnioskom (którym się żaden człowiek obronić
nie może) podగuǳacie mię గedną okolicznością, wystawianą przez was గako dowód w czy-
nie, że przecież istnieగe గedno i tylko to గedno poగęcie, w którym niebyt czyli usunięcie
గego przedmiotu గest sprzeczne samo w sobie, a tym గest poగęcie గestestwa naగrealnieగ-
szego ze wszystkich. Ma ono, powiadacie, wszystką realność, i గesteście uprawnieni do
uznania గestestwa takiego za możliwe (co na teraz przyగmuగę, chociaż poగęcie niesprzeczne
z sobą wcale గeszcze nie dowoǳi możliwości przedmiotu)²⁰¹. Ależ we wszystkieగ realno-
ści mieści się także istnienie, a więc istnienie tkwi w poగęciu o czymś możliwym. Jeżeli
zatem usuniętą zostanie ta rzecz, to usuniętą bęǳie również wewnętrzna możliwość teగ
rzeczy, co గest sprzecznym z sobą.

Odpowiadam: గużeście popełnili sprzeczność, kiedyście w poగęcie గakieగś rzeczy, któ-
rąście chcieli pomyśleć గedynie ze względu na గeగ możliwość, wnieśli గuż, pod గakąkolwiek
ukrytą nazwą, poగęcie గeగ istnienia. Jeżeli się wam na to zezwoli, toście grę pozornie wy-
grali, w istocie గednak nic nie powieǳieli, boście dopuścili się గeno tautologii. Pytam was,
czy zdanie: ta lub owa rzecz (którą, గakakolwiek గest, uważam z wami za możliwą) istnieje,
czy to zdanie, powiadam, గest zdaniem analitycznym czy syntetycznym? Jeżeli గest pierw-
szym, to przez istnienie rzeczy nic nie dodaగecie do waszeగ myśli o teగ rzeczy, ale wówczas

²⁰¹pojęcie niesprzeczne z sobą wcale jeszcze nie dowoǳi możliwości przedmiotu — poగęcie గest zawsze możliwe,
గeśli ze sobą nie గest sprzeczne. Jest to logiczna cecha możliwości i przez nią గego przedmiot odróżnia się od
nihil negativum. Może atoli tym nie mnieగ być poగęciem czczym, గeżeli nie bęǳie osobno udowodniona realność
syntezy, przez którą poగęcie powstaగe; co przecież polega zawsze, గak wykazano powyżeగ, na zasadach możliwego
doświadczenia, a nie na zasaǳie analizy (na prawie sprzeczności). Jest to przestrogą, żeby z możliwości (logiczneగ)
poగęć nie wnioskować natychmiast o możliwości (realneగ) rzeczy. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



albo myśl, która గest w was, musiałaby być samą rzeczą, albo też z góry przyగęliście istnie-
nie, గako należące do możliwości, a potem wedle założenia wywnioskowaliście istnienie
z możliwości wewnętrzneగ, co గest po prostu lichą tautologią. Wyraz „realność”, inaczeగ
brzmiący w poగęciu rzeczy, niż „istnienie” w poగęciu orzeczenia, nie załatwia sprawy. Bo
గeśli wszelkie twierǳenie (nie określaగąc, co twierǳicie) nazwiecie realnością, toście గuż
rzecz wraz ze wszystkimi గeగ orzeczeniami stwierǳili w poగęciu podmiotu i przyగęli za
rzeczywistą, a w orzeczeniu powtarzacie to గeno. Jeżeli zaś wyznacie, గak to słusznie wy-
znać musi każdy rozumny, że wszelkie zdanie bytowe గest syntetyczne, to గakże możecie
utrzymywać, że orzeczenie o bycie nie da się usunąć bez sprzeczności, — kiedy ta za-
leta przysługuగe właściwie tylko zdaniom analitycznym, bo ich znamię na tym właśnie
polega?

Mógłbym się wprawǳie spoǳiewać, że tę pedancką gadaninę, bez wielkiego zachodu,
dokładnym określeniem poగęcia istnienia, obrócę w niwecz, gdybym się nie przeświad-
czył, że omamienie, spowodowane pomieszaniem orzeczenia logicznego z realnym (tగ.
z określeniem గakieగś rzeczy), prawie wymyka się wszelkiemu upomnieniu. Za orzeczenie
logiczne może służyć wszystko, co się chce, nawet podmiot może się stać swoim orzecze-
niem, gdyż logika odrywa się od wszelkieగ treści. Ale określenie గest orzeczeniem, które
prześciga poగęcie podmiotu i powiększa గe. Nie może więc ono గuż się w nim zawierać.

Byt nie గest oczywiście wcale orzeczeniem realnym, tగ. poగęciem o czymś, co by mo-
gło zostać dodanym do poగęcia గakieగś rzeczy. Jest ono tylko stwierǳeniem గakieగś rzeczy
lub pewnych określeń samych w sobie. W użyciu logicznym గest ono łącznikiem గeno
w sąǳie. Zdanie: Bóg jest wszechmocny, zawiera dwa poగęcia, maగące przedmioty swoగe:
Bóg i wszechmoc; słówko: jest nie stanowi wcale గakiegoś గeszcze orzeczenia, lecz to tylko,
co orzeczenie przypisuగe podmiotowi w sposób stosunkowy [beziehungsweise]. Jeśli tedy
wezmę podmiot (Bóg) razem ze wszystkimi గego orzeczeniami (pomięǳy którymi znaగ-
duగe się także wszechmoc) i powiem: Bóg jest lub: గest Bóg, to nie stwierǳam żadnego
nowego orzeczenia do poగęcia o Bogu, lecz tylko podmiot sam w sobie wraz ze wszystki-
mi గego orzeczeniami, a mianowicie rzecz w odniesieniu do moగego pojęcia. Oboగe muszą
zawierać dokładnie toż samo, a zatem do poగęcia, wyrażaగącego గeno możliwość, nie mo-
że nic innego przybyć przez to, że గego przedmiot pomyślę sobie (wyrażeniem: on గest)
గako wręcz dany. I takim sposobem czynnik rzeczywisty nie zawiera w sobie nic więceగ,
గak możliwy tylko. Sto rzeczywistych talarów nie zawieraగą ani odrobiny więceగ niż sto
możliwych. Bo ponieważ te oznaczaగą poగęcie, tamte zaś przedmiot i గego stwierǳenie
samego w sobie, to w razie, gdyby ten zawierał w sobie więceగ niż tamto, poగęcie moగe nie
wyrażałoby całego przedmiotu, więc też nie byłoby poగęciem గemu odpowiednim. Atoli
w moim stanie maగątkowym sto rzeczywistych talarów znaczy więceగ niż samo poగęcie
o nich (tగ. o ich możliwości). Wobec bowiem rzeczywistości przedmiot గest nie tylko
zawarty analitycznie w moim poగęciu, lecz przybywa do mego poగęcia (będącego okre-
śleniem moగego stanu) syntetycznie, chociaż przez ten byt poza moim poగęciem same te
pomyślane sto talarów nie zwiększaగą się bynaగmnieగ.

Jeżeli zatem pomyślę sobie rzecz గakąś za pomocą గakichkolwiek i గak bądź wielu orze-
czeń (bodaగ nawet w wyczerpuగącym określeniu), to teగ rzeczy przez to, iż dodam, że ta
rzecz jest, nic a nic గuż nie przybęǳie. Bo inaczeగ nie istniałoby toż samo, lecz coś więceగ,
niż pomyślałem w poగęciu, i nie mógłbym powieǳieć, że to właśnie istnieగe przedmiot
moగego poగęcia. Jeżeli nawet pomyślę w గakieగś rzeczy wszelką realność prócz గedneగ, to
przez to, że powiem, iż taka rzecz z tym brakiem istnieగe, nie przybęǳie గeగ owa brakuగąca
realność, lecz rzecz istnieć bęǳie właśnie tym brakiem nacechowana, గak గą pomyślałem,
gdyż inaczeగ istniałoby coś innego, niż pomyślałem. Jeśli tedy pomyślę sobie గakieś గe-
stestwo గako naగwyższą realność (bez braku), to pozostanie wciąż గeszcze pytaniem, czy
ono istnieగe czy nie. Bo chociaż w poగęciu moim o możliweగ realneగ treści గakieగś rze-
czy w ogóle nie brakuగe nic, to przecież brak గest czegoś గeszcze w stosunku do całego
mego stanu myślenia, mianowicie, że poznanie owego przedmiotu గest możliwe także
a posteriori. I tutaగ to pokazuగe się przyczyna trudności przy tym panuగąceగ. Gdyby się
mówiło o గakimś przedmiocie zmysłowym, tobym nie mógł istnienia rzeczy pomieszać
z samym గeno poగęciem teగ rzeczy. Bo przez poగęcie pomyślanym zostaగe przedmiot tylko
గako zgodny z ogólnymi warunkami możliwego empirycznego poznania w ogóle; przez
istnienie zaś — గako zawarty w osnowie całego doświadczenia. Przez powiązanie z tre-

  Krytyka czystego rozumu 



ścią całego doświadczenia nie pomnaża się wprawǳie bynaగmnieగ poగęcie o przedmiocie;
lecz myślenie nasze zyskuగe przezeń గedno możliwe spostrzeżenie więceగ. Gdy natomiast
zechcemy pomyśleć istnienie przez czystą kategorie tylko, to nie ǳiw, iż nie możemy
podać żadneగ cechy, by గe odróżnić od możliwości గedynie.

Choćby tedy poగęcie nasze o przedmiocie mieściło nie wiem co i nie wiem ile, to
musimy przecie z niego się wydostać, by przedmiotowi przyznać istnienie. Wobec przed-
miotów zmysłowych dokonywa się to przez złączenie z గakim bądź spostrzeżeniem moim
wedle praw empirycznych; ale co do przedmiotów czystego myślenia nie ma żadnego
zgoła środka poznania ich istnienia, gdyż trzeba by గe było poznać całkiem a priori; nasza
zaś świadomość wszelkieగ egzystencగi (czy to przez spostrzeganie bezpośrednie, czy też
za pośrednictwem wniosków, wiążących coś ze spostrzeganiem) należy naగzupełnieగ do
గedności doświadczenia; a istnienie za obrębem tego pola nie może być wprawǳie ogło-
szonym wręcz za niemożliwe, lecz గest przypuszczeniem, którego niczym nie możemy
usprawiedliwić.

Poగęcie naగwyższego గestestwa గest ideą w pewneగ mierze barǳo pożyteczną, lecz dla-
tego właśnie, że గest ideą tylko, nie przydaగe się wcale ku temu, by za గeగ pośrednictwem
గedynie rozszerzyć poznanie nasze ze względu na to, co istnieగe. Nie zdoła ona tyle nawet
zrobić, żeby nas pouczyła co do możliwości czegoś więceగ [eines mehreren]. Analityczna
cecha możliwości, polegaగąca na tym, że same గeno twierǳenia (realności) nie wytwarzaగą
wcale sprzeczności, nie może mu [tగ. owemu: coś więceగ] być zaprzeczona; ale ponieważ
powiązanie wszystkich realnych właściwości w గakieగś rzeczy గest syntezą, o możliwości
któreగ nie możemy sąǳić a priori, gdyż realności nie są nam dane szczegółowo, a గeśli by
się to nawet stało, to by o tym żaden sąd nie był możliwy, bo cechy możliwości poznań
syntetycznych szukać trzeba zawsze గeno w doświadczeniu, do którego przedmiot idei
należeć przecie nie może; więc sławny Leibniz wcale nie dokonał, co sobie pochlebnie
roił, zamierzaగąc a priori wymiarkować możliwość tak wzniosłego idealnego గestestwa.

Przy tym tedy tak sławnym ontologicznym (kartezగańskim) dowoǳie istnienia గeste-
stwa naగwyższego za pomocą poగęć okazał się daremnym trud i mozół, a człowiek nie
zdołałby się z samych గeno idei wzbogacić w wieǳę tak samo, గak kupiec w maగątek,
gdyby dla polepszenia swego stanu chciał do zawartości sweగ kasy dołączyć zer kilka.

 ఝ ఝ చ.  డ-
ట    
Było coś całkiem nienaturalnego i wybrykiem గeno dowcipu szkolnego, gdy się z zu-
pełnie dowolnie powzięteగ idei chciało wydłubać istnienie samegoż odpowiadaగącego గeగ
przedmiotu. Istotnie, nigdy by na teగ droǳe nie podeగmowano próby, gdyby nie poprze-
ǳiła గeగ potrzeba rozumu naszego przyగęcia dla egzystencగi w ogóle czegoś koniecznego
(przy czym by się można było zatrzymać we wznoszeniu się w górę) i gdyby rozum ze
względu, iż ta konieczność musi być bezwarunkową i pewną a priori, nie został zmuszo-
ny do szukania poగęcia, które by, గeśli można, czyniło zadość takiemu żądaniu i dawało
poznać istnienie zupełnie a priori. Mniemano, że గe znaleziono w idei గestestwa naగreal-
nieగszego ze wszystkich; i użyto గeగ tylko do barǳieగ określoneగ wieǳy o tym, o czym
గuż skądinąd miano przekonanie czy wmówienie, że musi istnieć, mianowicie o గeste-
stwie koniecznym. Jednakże utaగono ten naturalny pochód rozumu, i zamiast kończyć
na tym poగęciu, próbowano zaczynać od niego, by wyprowaǳić konieczność istnienia,
chociaż ono miało గą tylko uzupełnić. Stąd to wynikł chybiony dowód ontologiczny, nie
daగący nic zadowalaగącego ani dla naturalnego a zdrowego rozsądku, ani też dla badania
szkolnego.

Dowód kosmologiczny, który teraz roztrząsnąć chcemy, zatrzymuగe powiązanie bez-
względneగ konieczności z naగwyższą realnością, lecz zamiast, గak poprzedni, z naగwyższeగ
realności wnioskować o konieczności w istnieniu, wnioskuగe raczeగ z naprzód przyగęteగ
bezwarunkoweగ konieczności గakiegoś గestestwa o గego nieograniczoneగ realności i o ty-
le sprowaǳa wszystko przynaగmnieగ na tory, nie wiem rozumnego czy rozumkuగącego,
bądź co bądź naturalnego sposobu wnioskowania, który nie tylko do pospolitego, lecz
i do spekulatywnego rozsądku przemawia naగbarǳieగ przekonywaగąco; గakoż widocznie

  Krytyka czystego rozumu 



kreśli on do wszystkich dowodów teologii naturalneగ pierwsze zasadnicze rysy, który-
mi zawsze się posługiwano, a i daleగ posługiwać się będą, choćby గe nie wieǳieć గakimi
i గak licznymi esami i floresami upiększano i zakrywano. Ten to dowód, nazwany przez
Leibniza także dowodem a contingentia mundi [=z przypadkowości świata], zamierzamy
obecnie postawić przed oczyma i poddać badaniu.

Brzmi on tak: Jeżeli cośkolwiek istnieగe, to musi także istnieć wręcz konieczne గeste-
stwo. Otóż istnieగę, co naగmnieగ, గa sam, a więc istnieగe bezwzględnie konieczne గestestwo.
Przesłanka mnieగsza zawiera w sobie doświadczenie, przesłanka większa — wnioskowa-
nie z doświadczenia w ogóle o istnieniu czynnika koniecznego²⁰². Dowód więc poczyna
właściwie od doświadczenia, zatem nie గest przeprowaǳony całkiem a priori czyli onto-
logicznie, a ponieważ przedmiot wszelkiego możliwego doświadczenia zwie się światem,
dlatego dowód ten nazywa się też kosmologicznym. A że odrywa się od wszelkieగ szcze-
gółoweగ własności przedmiotów doświadczenia, przez którą świat ten wyróżniałby się od
wszelkiego możliwego, więc గuż w nazwie swoగeగ różni się od dowodu fizyczno-teolo-
gicznego, który bierze argumenty z obserwacగi nad szczególną właściwością tego naszego
świata zmysłowego.

Atoli dowód wnioskuగe daleగ: గestestwo konieczne może być określonym w గeden
tylko గedyny sposób, tగ. ze względu wszystkich możliwych przeciwnych sobie określeń
tylko przez గedno z nich, a zatem musi być ono na wskroś określonym przez swoగe poగęcie.
Otóż możliwym గest tylko గedyne poగęcie o గakieగś rzeczy, określaగące గą a priori na wskroś,
a mianowicie poగęcie o ens realissimum; a więc poగęcie o గestestwie naగrealnieగszym ze
wszystkich గest గedynym, w którym pomyśleć można గestestwo konieczne, tగ. గestestwo
naగwyższe istnieగe w sposób konieczny.

W tym kosmologicznym dowoǳie schoǳi się tyle rozumkuగących zasad, że zdaగe
się, గakoby rozum spekulatywny wywarł tutaగ całą swą sztuką dialektyczną, by wywołać
możliwie naగwiększą transcendentalną złudę. Zbadanie teగ sztuki atoli musimy chwilowo
odłożyć na bok, by uwidocznić tylko గeగ chytrość, z గaką stary argument w przebraneగ po-
staci podaగe za nowy i powołuగe się na zgodność dwu świadków, mianowicie na czystego
świadka rozumowego i na drugiego, maగącego uwierzytelnienie empiryczne, chociaż గest
tu tylko pierwszy sam గeden, zmieniaగący గeno ubiór i głos, by uchoǳić za drugiego.
Chcąc swą podstawę założyć bezpiecznie, dowód ten opiera się na doświadczeniu i przez
to nadaగe sobie pozór, గakoby się różnił od dowodu ontologicznego, pokładaగącego całą
ufność w samych czystych poగęciach a priori. Doświadczeniem tym atoli posługuగe się
dowód kosmologiczny po to గeno, by uczynić krok గeden-గedyny, mianowicie ku istnieniu
koniecznego గestestwa w ogóle. Jakie ono ma własności, tego argument empiryczny na-
uczyć nie może, a rozum wtedy rozstaగe się z nim całkowicie i poszukuగe wśród samych
poగęć గeno, గakie to bezwzględnie konieczne గestestwo w ogóle powinno mieć własno-
ści, tగ. గaka to rzecz wśród wszystkich możliwych zawiera w sobie wymagane warunki
(requisita) do bezwzględneగ konieczności. Otóż sąǳi on, że w poగęciu గestestwa naగreal-
nieగszego గedynie i wyłącznie znaగǳie te wymagalności i wnioskuగe tedy: oto గestestwo
wręcz konieczne. Widać atoli, że się przy tym z góry uznaగe, iż poగęcie గestestwa o naగwyż-
szeగ realności czyni zupełnie zadość poగęciu bezwzględneగ konieczności w istnieniu, tగ. że
z tamteగ daగe się wnioskować o teగ, — zdanie mieszczące się w dowoǳie ontologicznym,
które się przyగmuగe w kosmologicznym i bierze za podstawę, lubo chciano przecież tego
uniknąć. Bo bezwzględna konieczność గest istnieniem z samych గeno poగęć. Jeżeli tedy
mówię: poగęcie o ens realissimum గest takim poగęciem, i to గedynym, które odpowiada
koniecznemu istnieniu i z nim zupełnie się zgaǳa; to muszę też przystać na to, że z niego
można wywnioskować to drugie. A zatem tylko dowód ontologiczny z samych గeno poగęć
nadaగe właściwie tak zwanemu kosmologicznemu całą moc dowodową, a mniemane do-
świadczenie గest zupełnie zbędne, chyba że గeno naprowaǳa nas na poగęcie bezwzględneగ

²⁰²Jeżeli cośkolwiek istnieje, to musi także istnieć wręcz konieczne jestestwo. (…) Przesłanka mniejsza zawiera
w sobie doświadczenie, przesłanka większa wnioskowanie z doświadczenia w ogóle o istnieniu czynnika koniecznego
— to wnioskowanie గest zbyt znane, żeby potrzeba było szeroko గe tutaగ wykładać. Polega ono na rzekomo
transcendentalnym przyroǳonym prawie przyczynowości, że wszelka przypadkowość ma swoగą przyczynę, która,
గeśli znowuż గest przypadkową, musi mieć również przyczynę, dopóki szereg wzaగem sobie podporządkowanych
przyczyn nie skończy się na wręcz konieczneగ przyczynie, bez któreగ by nie osiągnął swoగeగ zupełności. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



konieczności, nie udowodniaగąc గeగ na గakieగkolwiek określoneగ rzeczy. Bo skoro tylko
mamy to na celu, musimy zaraz porzucić wszelkie doświadczenie i szukać wśród czystych
poగęć, które z nich zawiera w sobie warunki możliwości bezwzględnie koniecznego గe-
stestwa. Ale గeśli w ten sposób wymiarkuగe się గeno możliwość takiego గestestwa, to గuż
wykazanym zostaగe także గego istnienie, bo to znaczy tyle co: wpośród wszystkiego, co
możliwe, గest coś, co mieści w sobie bezwzględną konieczność, czyli: to గestestwo istnieగe
wręcz koniecznie.

Wszystkie mamidła we wnioskowaniu naగłatwieగ odkryć, stawiaగąc గe przed oczyma
w sposób szkolny. Oto takie wystawienie sprawy:

Jeżeli słusznym గest zdanie: każde wręcz konieczne గestestwo గest zarazem గestestwem
naగrealnieగszym (stanowiąc nervus probandi [moc dowodową] argumentu kosmologiczne-
go); to powinno dać się odwrócić, గak wszystkie sądy twierǳące, przynaగmnieగ per accidens
[=ze zmianą ilości sądu]; a zatem: niektóre naగrealnieగsze గestestwa są razem గestestwami
wręcz koniecznymi. Ależ గedno ens realissimum nie różni się od drugiego w żadneగ czą-
stce, i co popłaca o niektórych zawartych w tym poగęciu, to popłaca także o wszystkich.
A więc będę go mógł (w tym razie) odwrócić także wprost [tగ. bez zmiany ilości], mówiąc:
każde naగrealnieగsze గestestwo గest గestestwem koniecznym. A ponieważ sąd ten గest okre-
ślony గedynie z swoich poగęć a priori, więc samo poగęcie గestestwa naగrealnieగszego musi
też mieścić w sobie bezwzględną గego konieczność; co właśnie utrzymywał dowód on-
tologiczny, a czego nie chciał uznać dowód kosmologiczny, lubo గego wnioskom ulegał,
chociaż ukradkiem.

Tak tedy wtóra droga, obrana przez rozum spekulatywny, by dowieść istnienia గe-
stestwa naగwyższego, nie tylko గest zwodniczą గak pierwsza, lecz ma గeszcze tę wadę, że
popełnia ignorantio elenchi [=zapomnienie o właściwym pytaniu], bo obiecuగe nam, że
poprowaǳi nową ścieżką, lecz po niedużym kołowaniu znowu nas wieǳie na dawną,
którąśmy dla nieగ opuścili.

Niedawno temu powieǳiałem, że w tym dowoǳie kosmologicznym kryగe się całe
gniazdo uroszczeń dialektycznych, które krytyka transcendentalna łatwo może odsłonić
i zburzyć. Obecnie przywiodę గą tylko, pozostawiaగąc wyćwiczonemu గuż czytelnikowi
dalsze zbadanie zwodniczych zasad i ich usunięcie.

Otóż mieszczą się tam np. ) transcendentalna zasada wnioskowania z przypadkowości
o przyczynie, posiadaగąca znaczenie tylko w świecie zmysłowym, a poza గego obrębem nie
maగąca nawet naగmnieగszego sensu. Bo umysłowe గeno poగęcie przypadkowości nie może
wytworzyć żadnego zgoła zdania syntetycznego, గak np. co do przyczynowości, a zasada
teగże nie ma wcale ani znaczenia ani cechy użyciu swoగego poza światem zmysłów, tu zaś
miała właśnie posłużyć ku sięgnięciu poza ten świat. ) Wniosek, wywoǳący z niemoż-
liwości nieskończonego szeregu piętrzących się nad sobą przyczyn w świecie zmysłowym
pierwszą przyczynę, do czego nawet w doświadczeniu nie uprawniaగą nas zasady użyt-
kowania z rozumu, tym zaś mnieగ mogą rozciągać tę zasadę poza nie (dokąd łańcucha
tego wcale nie można przedłużyć). ) Fałszywe zadowolenie rozumu co do ukończenia
tego szeregu tym sposobem, że się w końcu usuwa wszelki warunek, bez którego przecie
nie może powstać żadne poగęcie konieczności, a ponieważ w takim razie nic గuż daleగ
poగmować nie można, uważa się to za wykończenie swoగego poగęcia. ) Pomieszanie lo-
giczneగ możliwości poగęcia o całeగ zగednoczoneగ realności (bez sprzeczności wewnętrzneగ)
z transcendentalną, która wymaga zasady doprowaǳenia takieగ syntezy do skutku, co
atoli znowuż dotyczyć może గeno pola możliwych doświadczeń itd.

Sztuczka dowodu kosmologicznego zmierza ku temu tylko, by uniknąć apriorycznego
dowoǳenia bytu గestestwa naగwyższego za pomocą samych poగęć, które by trzeba było
przeprowaǳić ontologicznie, do czego గednak czuగemy się całkiem niezdolni. W tym
celu z గakiegoś istnienia rzeczywistego, wziętego za podstawę (z doświadczenia w ogóle)
wnioskuగemy, ile to da się zrobić, o గakim bądź గego warunku wręcz koniecznym. Wte-
dy nie potrzebuగemy గuż obగaśniać możliwości tego warunku. Bo గeśli się dowiodło, że
on istnieగe, to pytanie o గego możliwość గest całkiem zbyteczne. A గeżeli zechcemy bliżeగ
określić to konieczne గestestwo co do గego właściwości, to szukamy nie tego, co wystar-
cza, by z గego poగęcia zrozumieć konieczność istnienia, bo gdybyśmy to potrafili, tobyśmy
nie potrzebowali żadneగ empiryczneగ podstawy; lecz szukamy tylko warunku przeczącego
(conditio sine qua non), bez którego గestestwo nie byłoby bezwzględnie koniecznym. Otóż

  Krytyka czystego rozumu 



uszłoby to w każdym innym roǳaగu wniosków, z danego następstwa o గego powoǳie;
ale tutaగ na nieszczęście zdarza się, iż warunek, wymagany do bezwzględneగ konieczności,
można odnaleźć w గednym tylko గedynym గestestwie, które by zatem musiało w poగęciu
swoim zawierać wszystko, czego się żąda dla bezwzględneగ konieczności, i umożliwiać
zatem aprioryczny o nieగ wniosek; tగ. powinien bym móc wnioskować także odwrot-
nie: rzecz, któreగ poగęcie to (naగwyższeగ realności) przysługuగe, గest wręcz konieczną; —
a గeżeli nie mogę tak wnioskować (గak muszę to wyznać, గeżeli chcę wyminąć dowód on-
tologiczny); to mi się na noweగ droǳe moగeగ nie poszczęściło i znaగduగę się znowu tam,
skąd-em wyszedł. Poగęcie naగwyższego గestestwa czyni snadź zadość wszystkim pytaniom
a priori, గakie można zadać z powodu wewnętrznych określeń గakieగś rzeczy, i గest dlatego
ideałem niezrównanym, gdyż ogólne poగęcie wyodrębnia go od razu గako indywiduum
wśród wszystkich rzeczy możliwych. Ale pytaniu co do własnego swego istnienia wcale
nie czyni zadość, a o to przecież właściwie tylko choǳiło; i na czyగeś wywiadywanie się,
kto istnienie koniecznego గestestwa przyగmował i chciał గeno wieǳieć, którą też to ze
wszystkich rzeczy powinno się za nie uważać, nie można było odpowieǳieć: to oto గest
koniecznym గestestwem.

Wolno zaiste istnienie గestestwa o naగwyższeగ dostateczności గako przyczynę wszyst-
kich możliwych skutków przyjmować, by ułatwić rozumowi poszukiwaną przezeń గedność
powodów wyగaśniaగących. Ale ośmielić się tak dalece, żeby móc nawet powieǳieć: takie
jestestwo istnieje w sposób konieczny, to గuż nie skromne oświadczenie dozwoloneగ hipotezy,
lecz zuchwałe uroszczenie apodyktyczneగ pewności; bo o czym się powiada, że się poznaగe
గako wręcz konieczne, tego i poznanie musi mieć za sobą bezwzględną konieczność.

Całe zagadnienie ideału transcendentalnego sprowaǳa się do tego, by albo dla bez-
względneగ konieczności wynaleźć poగęcie, albo też dla poగęcia o గakieగ bądź rzeczy bez-
względną గeగ konieczność. Jeżeli się może zrobić గedno, to musi się móc zrobić i drugie;
gdyż za wręcz konieczne rozum uznaగe to tylko, co ze swego poగęcia గest koniecznym. Ale
గedno i drugie przewyższa wszystkie naగostatecznieగsze usiłowania, by rozsądek nasz w teగ
mierze zadowolić, ale także i wszystkie próby, by go z powodu teగ గego niemocy uspokoić.

Bezwarunkowa konieczność, któreగ tak nieoǳownie potrzebuగemy, గako ostatniego
dźwigacza wszech rzeczy, గest prawǳiwą otchłanią dla rozumu luǳkiego. Nawet wiecz-
ność, choć గą tak przerażaగąco wzniosłą maluగe Haller²⁰³, nie wywiera równie zawrotnego
wrażenia na umysł, gdyż mierzy గeno trwanie rzeczy, lecz ich nie dźwiga. Nie można się
teగ myśli obronić, ale nie można też గeగ znieść, iżby గakieś గestestwo, które wyobrażamy
sobie గako naగwyższe wśród wszystkich możliwych, mówiło niby do siebie: Jestem od
wieków we wieki, poza mną nie ma nic prócz tego, co istnieగe mocą meగ woli; ale skąd
ja przecie pochoǳę?… Tu zapada się wszystko pod nami, a zarówno naగwiększa గak i naగ-
mnieగsza doskonałość miga bez podpory przed rozumem spekulatywnym, którego nic
nie kosztuగe, gdy bez naగmnieగszeగ przeszkody pozwala zniknąć tak గedneగ గak drugieగ.

Wiele sił przyrody, uzewnętrzniaగących swe istnienie pewnymi skutkami, pozostaగe
niezbadanymi dla nas, gdyż nie możemy ich dostatecznie daleko śleǳić za pomocą ob-
serwacగi. Przedmiot transcendentalny, będący podstawą zగawisk, a wraz z nim powód,
dlaczego zmysłowość nasza ma takie raczeగ niż inne naగwyższe warunki, są i pozostaగą dla
nas niezgłębionymi, chociaż rzecz sama గest zresztą dana, tylko nie przenikniona. Ideał
atoli czystego rozumu nie może się nazywać niezbadanym, bo nie potrzebuగe wykazywać
się innym uwierzytelnieniem realności swoగeగ, prócz potrzebą rozumu wykończenia za
గego pośrednictwem wszelkieగ syntetycznej jedności. Ponieważ więc nie గest danym nawet
గako przedmiot pomyśleć się pozwalaగący, nie గest więc గako taki niezbadanym; winien
on raczeగ, గako idea tylko znaleźć i sieǳibę, i rozwiązanie swoగe w przyroǳie rozumu,
a więc móc zostać zbadanym; gdyż właśnie na tym zasaǳa się rozum, iż możemy zdać
sprawę ze wszystkich swoich poగęć, mniemań i twierǳeń, a to na mocy powodów గuż to
przedmiotowych, గuż to, గeśli one są złudą గedynie, podmiotowych.

²⁰³Haller, Albrecht von (–) — znakomity przyrodnik, anatom i fizగolog niemiecki rodem ze Szwaగcarii,
był także niepospolitym na swóగ czas poetą filozoficznym, zaగmuగącym się pod wpływem poetów i moralistów
angielskich oraz Leibniza, naగwyższymi zagadnieniami człowieka. Wspomniany przez Kanta wspaniały wiersz
o Wieczności, obuǳił także głębokie wzruszenie w młodocianeగ duszy Kazimierza Broǳińskiego. [przypis
redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Odkrycie i wyగaśnienie złudy dialektyczneగ we wszystkich transcendentalnych dowo-
dach bytu గestestwa koniecznego

Oba przywieǳione dotąd dowody były transcendentalne, tగ. stawiane niezależnie od
zasad empirycznych. Bo chociaż kosmologiczny bierze za podstawę doświadczenie w ogó-
le, to గednak nie opiera się na గakieగś osobneగ గego właściwości, lecz na czystych zasadach
rozumowych w odniesieniu do గakieగś przez empiryczną świadomość w ogóle daneగ egzy-
stencగi, a nawet porzuca tę przewodniczkę, by szukać oparcia w czystych గeno poగęciach.
Jakaż tedy గest w tych transcendentalnych dowodach przyczyna dialektyczneగ, ale na-
turalneగ złudy, która wiąże z sobą poగęcia konieczności i naగwyższeగ realności, i to, co
przecie może być ideą tylko, realizuగe i postaciuగe? Jaka గest przyczyna teగ nieoǳowno-
ści przyగmowania czegoś wśród istnieగących rzeczy za konieczne samo w sobie, a గednak
równocześnie odskakiwania ze drżeniem od bytu గestestwa takiego గakby od otchłani;
i co począć, aby rozum poగął sam siebie w teగ mierze, i z chwieగnego stanu nieśmiałych
i wciąż cofanych poklasków, doszedł do wieǳy spokoగneగ?

Jest w tym coś naǳwyczaగ godnego uwagi, że założywszy, iż coś istnieగe, nie moż-
na obeగść się bez zawnioskowania, iż coś istnieగe w sposób konieczny. Na tym zupełnie
naturalnym (lubo przez to wcale గeszcze nie pewnym) wniosku opierał się dowód kosmo-
logiczny. Przeciwnie choć przyగmę గakiekolwiek poగęcie o గakieగ rzeczy, to przekonywam
się, że గeగ istnienia nigdy wyobrazić sobie nie mogę గako wręcz koniecznego, i że mi nic
nie przeszkaǳa, niech sobie istnieగe co chce, pomyśleć గego niebytu, że zatem muszę do
czegoś istnieగącego w ogóle przyగąć coś koniecznego, ale ani గedneగ rzeczy, గako koniecz-
neగ sama przez się, nie mogę pomyśleć. To znaczy: nie mogę odwrotu ku warunkom
istnienia nigdy ukończyć, nie przyగmuగąc గestestwa koniecznego, lecz nie mogę nigdy od
niego zacząć.

Jeżeli do istnieగących rzeczy w ogóle muszę pomyśleć coś koniecznego, żadneగ zaś
rzeczy sameగ w sobie గako konieczną pomyśleć nie గestem zdolny: to wynika stąd nie-
oǳownie, że konieczność i przypadkowość nie mogą dotyczyć i dosięgać rzeczy samych,
gdyż inaczeగ zaszłaby sprzeczność; że zatem żadna z tych dwu zasad nie గest przedmioto-
wą, lecz mogą być గeno podmiotowymi zasadami rozumu, by mianowicie z గedneగ strony
do wszystkiego, co గest dane గako istnieగące, poszukiwać czegoś, co గest konieczne, tగ. ni-
gǳie inǳieగ nie ustawać గeno przy apriorycznie wykończonym obగaśnieniu; z drugieగ zaś
strony nigdy się tego wykończenia nie spoǳiewać, tగ. nie przyగmować nic empirycznego
za bezwarunkowe, i przez to uchylić się od dalszego rodowodu. W takim znaczeniu obie
zasady గako heurystyczne tylko i kierownicze, dbaగące గedynie o formalny interes rozu-
mu, mogą wybornie trwać obok siebie. Bo గedna powiada: tak powinniście filozofować
o przyroǳie, గak gdyby do wszystkiego, co się wiąże z istnieniem był konieczny pierwszy
powód, dlatego, byście mogli zaprowaǳić systematyczną గedność w waszym poznaniu,
idąc za taką ideą, to గest za uroగonym naగwyższym powodem: — druga zaś ostrzega was,
byście ani గednego określenia, dotyczącego egzystencగi rzeczy, nie uznawali za taki naగ-
wyższy powód, tగ. za bezwzględnie konieczny, lecz zawsze mieli przed sobą otwartą drogę
do dalszego rodowodu, a więc traktowali go wciąż గeszcze గako uwarunkowany. A గeśli
wszystko, co spostrzegamy w rzeczach, musimy rozpatrywać గako konieczne warunkowo;
więc żadneగ rzeczy (గaka by nam empirycznie została dana) niepodobna poczytywać za
konieczną bezwzględnie.

Stąd atoli wynika, że przyగąć musicie czynnik bezwzględnie konieczny poza obrębem
świata, gdyż ma on గedynie służyć za zasadę గak naగwiększeగ గedni zగawisk, గako ich naగ-
wyższy powód, a w świecie nigdy nie możecie tam dotrzeć, gdyż drugie prawidło nakazuగe
wam poczytywać wszystkie empiryczne przyczyny గedni wciąż za pochodne.

Filozofowie starożytności uważaగą wszelką formę przyrody za przypadkową, materię
zaś, wedle sądu rozumu pospolitego, za pierwotną i konieczną. Ale gdybyśmy rozważali
materię nie względnie, గako podścielisko zగawisk, lecz samą w sobie, co do గeగ istnienia, to
idea bezwzględneగ konieczności znikłaby od razu. Bo nie ma nic, co by wręcz wiązało ro-
zum do tego istnienia; owszem może on గe zawsze i bez sprzeczności usunąć w myślach;
a przecież w myślach గeno tkwiła bezwzględna konieczność. Przekonanie to musiało te-
dy mieć గakąś zasadę kierowniczą za podstawę. Istotnie też rozciągłość i nieprzenikliwość
(tworzące razem poగęcie materii) są naగwyższą empiryczną zasadą గedności zగawisk, i o ile
గako empiryczna గest bezwarunkową, ma w sobie przymiot zasady kierowniczeగ. Jednakże,

  Krytyka czystego rozumu 



ponieważ każde określenie materii, stanowiące గeగ czynnik realny, więc też i nieprzenikli-
wość, గest skutkiem (ǳiałaniem), który musi mieć swoగą przyczynę, a stąd wciąż గeszcze
గest pochodnym; materia zatem nie nadaగe się na ideę గestestwa koniecznego, గako zasady
ku wszelkieగ pochodneగ గedni; gdyż każda z గeగ realnych własności, గako pochodna, గest
konieczną warunkowo tylko, a więc sama w sobie może zostać usuniętą, ale tym spo-
sobem usunęlibyśmy całe istnienie materii; gdyby się to wszakże nie stało, dotarlibyśmy
empirycznie do naగwyższego powodu గedności, czego zakazuగe druga zasada kierownicza;
stąd wynika, że materia i w ogóle to, co się liczy do świata, niestosowną గest na ideą pra-
-గestestwa koniecznego, గako zasady గeno గak naగwiększeగ empiryczneగ గedni, lecz że ono
musi zostać umieszczone poza obrębem świata, ponieważ zగawiska świata i ich istnienie
możemy zawsze śmiało wywoǳić z innych, గak gdyby wcale nie było గestestwa koniecz-
nego, a przecież możemy nieustannie zdążać do zupełności rodowodu, గak gdyby takie
గestestwo z góry zostało przypuszczone, గako powód naczelny.

Ideał గestestwa naగwyższego, wedle tych roztrząsań, గest tedy po prostu kierowniczą
zasadą rozumu, by wszelkie połączenie w świecie tak uważać, గakby ono wypływało ze
wszech-dostateczneగ konieczneగ przyczyny, dla oparcia na tym prawidła systematyczneగ,
wedle powszechnych praw konieczneగ గedni w ich wyగaśnieniu, — ale nie గest twierǳe-
niem o istnieniu koniecznym samym w sobie. Nieuchronnie గednak zarazem musimy, za
pośrednictwem transcendentalneగ mrzonki²⁰⁴, wyobrażać sobie tę zasadę formalną గako
ustawodawczą, a tą గedność pomyśleć గako upostaciowaną. Bo గak przestrzeń, ponieważ
pierwotnie umożliwia wszystkie kształty, będące గeno rozmaitymi గego ograniczeniami,
chociaż గest tylko zasadą zmysłowości, dlatego właśnie uważana bywa za coś wręcz ko-
niecznego, istnieగącego trwale samo przez się i za przedmiot dany sam w sobie a priori;
tak też całkiem naturalnie ǳieగe się, że ponieważ systematyczna గedność przyrody w żaden
sposób nie może zostać podaną za zasadę empirycznego użytkowania z naszego rozumu,
dopóki nie weźmiemy idei naగrealnieగszego గestestwa గako przyczyny naczelneగ za podsta-
wę; tę ideę przez to wyobrażamy sobie గako przedmiot rzeczywisty, a ten znów, dlatego
że గest warunkiem naczelnym, గako konieczny; a zatem przemieniamy zasadę kierowniczą
w ustawodawczą. To podstawianie poగęć tym się obగawia, że గeśli to naczelne గestestwo,
które ze względu na świat było wręcz (bezwarunkowo) koniecznym, గako rzecz samą dla
siebie rozpatruగę, to ta konieczność nie zdoła wydać żadnego poగęcia, że więc odnaleźć గą
musiałem w rozumie moim tylko గako formalny warunek myślenia, nie zaś గako warunek
materialny i upostaciowany.

 ఝ ఝ .  డ-ట  -
Jeżeli tedy ani poగęcie o rzeczach w ogóle, ani doświadczenie o గakimś istnieniu w ogóle,
nie może dostarczyć tego, czego się wymaga, pozostaగe గeszcze గeden środek, by spró-

²⁰⁴mrzonka transcendentalna — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W lo-
gice vitium subreptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychop-
niem” i tak opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub
umysłem apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ide-
ał lub ideę za rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który
przedwcześnie wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia
prawdy i ani marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (My-
ślini II, , ). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”;
wziąłem więc గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęcio-
wo, mieści się w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać
wreszcie trzeba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ.
wprowaǳeniem  „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in
conclusione), P (praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum
powtórzy się గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami
ścisłymi, wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie
cztery poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego
M, a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-
nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



bować, czy గakieś określone doświadczenie, więc dotyczące rzeczy świata obecnego, ich
właściwość i uporządkowanie, nie da nam argumentu, co by nam mógł dopomóc do
przeświadczenia się na pewno o bycie naగwyższego గestestwa. Taki dowód nazwiemy fi-
zyczno-teologicznym. Jeśli i ten okaże się niemożliwym, to nigǳie గuż niepodobna znaleźć
w spekulatywnym గeno rozumie dostatecznego dowodu bytu గestestwa, co by odpowia-
dało naszeగ idei transcendentalneగ.

Po wszystkich uwagach powyższych nietrudno bęǳie zrozumieć, że odpowieǳi na to
zapytanie można spoǳiewać się nader łatweగ i zwięzłeగ. Bo గak może kiedykolwiek danym
być doświadczenie, które by odpowiadało idei? Na tym właśnie polega గeగ osobliwość, iż
z nią nigdy i nigǳie nie może się zrównać doświadczenie. Idea transcendentalna o ko-
niecznym wszechdostatecznym pra-గestestwie గest tak niezmiernie wielka, tak wyniesiona
ponad wszelką empirię, zawsze uwarunkowaną, że częścią nigdy w doświadczeniu niepo-
dobna wydobyć dosyć tworzywa, by zapełnić takie poగęcie, częścią drepce się wciąż wśród
warunkowości, zawsze daremnie poszukuగąc czynnika bezwarunkowego, na który żadne
prawo గakieగ bądź empiryczneగ syntezy nie daగe nam przykładu ani też naగmnieగszeగ ku
temu wskazówki.

Gdyby గestestwo naగwyższe mieściło się w tym łańcuchu warunków, to byłoby też
samo członem w ich szeregu i podobnie గak niższe człony, nad którymi ono stoi, wy-
magałoby గeszcze dalszego poszukiwania co do swego గeszcze wyższego powodu. Jeśli zaś
zechcemy గe odǳielić od tego łańcucha i nie obeగmować go, గako గestestwa myślnego
tylko, w szeregu przyczyn przyroǳonych; to గaki most w takim razie potrafi zbudować
rozum, by się tam dostać? kiedy wszystkie prawa przeగścia od skutków do przyczyn, ba,
wszelka synteza i rozszerzenie poznania naszego w ogóle może గedynie i wyłącznie opierać
się na możliwym doświadczeniu, więc tylko na przedmiotach świata zmysłowego, i mieć
znaczenie గeno ze względu na nie?

Świat obecny otwiera nam tak niezmierzoną widownię rozmaitości, ładu, celowości
i piękna, czy się గe rozważa w nieskończoności przestrzeni, czy też w గeగ nieograniczo-
nym ǳieleniu się, że nawet według teగ wieǳy, గaką nasz słaby rozsądek potrafił sobie
w teగ mierze zdobyć, wszelki గęzyk wobec tylu i tak nieprzeగrzanie wielkich cudów traci
swą wyrazistość, wszystkie liczby swą siłę a nawet myśli nasze wszelką ograniczoność, tak
iż sąd nasz o całości zamienić się musi w milczące, lecz tym wymownieగsze zdumienie.
Wszędy wiǳimy łańcuch skutków i przyczyn, celów i środków, prawidłowość w powsta-
waniu i ginieniu, a że nic samo przez się nie weszło w ten stan, w którym się znaగduగe,
więc wciąż i wciąż daleగ wskazuగe na గakąś rzecz inną, గako na swą przyczynę, powoduగącą
znowuż konieczność takiego dalszego zapytywania, tak iż tym sposobem cały wszechogół
zapaść by się musiał w otchłań nicości, gdyby się nie przyగęło czegoś, co by po zewnątrz teగ
nieskończoneగ przypadkowości, samo przez się bytuగąc pierwotnie i niezależnie, utrzymy-
wało ten ogół i గako przyczyna గego początku upewniało mu zarazem గego trwanie dalsze.
Tę naగwyższą przyczynę (co do wszystkich rzeczy i świata) గak wielką pomyśleć sobie po-
trzeba? Świata nie znamy co do całeగ గego treści, a tym mnieగ nie potrafimy ocenić గego
wielkości w porównania ze wszystkim, co గest możliwe. Ale cóż nam przeszkaǳa, gdy
ze względu na przyczynowość potrzebuగemy గestestwa ostatecznego i naczelnego, uznać
గe zarazem co do stopnia doskonałości wyższym ponad wszelką inną możliwość? A tego
dokonać możemy łatwo, lubo zaiste tylko za pomocą delikatnego zarysu poగęcia abs-
trakcyగnego, wyobrażaగąc sobie w nim połączoną, గako we własneగ substancగi, wszelką
możliwą doskonałość. Poగęcie takie sprzyగa wymaganiu rozumu naszego co do oszczęd-
ności w zasadach, nie podlega samo w sobie żadnym sprzecznościom, a nawet przydaగe się
ku rozszerzeniu zastosowania rozumu wśród doświadczenia, z powodu wskazówki, గaką
daగe taka idea względem ładu i celowości: nigǳie zaś nie sprzeciwia się w గakiś stanowczy
sposób doświadczeniu.

Dowód ten zasługuగe, by go zawsze wspominano z poważaniem. Jest on naగdaw-
nieగszy, naగగaśnieగszy i naగlepieగ przemawia do pospolitego rozumu luǳkiego. Ożywia on
badania przyrody, biorąc właśnie z nich swe istnienie i nabywaగąc przez nie wciąż noweగ
siły. Wnosi on cele i zamiary tam, gǳie by ich nasza obserwacగa nie odkryła sama przez
się, i rozszerza nasze wiadomości przyrodnicze wskazówką szczególneగ గedni, któreగ zasada
గest poza przyrodą. Te wiadomości odǳiaływaగą znowu na swoగą przyczynę, mianowicie

  Krytyka czystego rozumu 



na powoduగącą గe ideę, i wzmagaగą wiarę w naగwyższego twórcę aż do nieodpartego prze-
świadczenia.

Byłoby więc nie tylko smutną, lecz także zupełnie daremną chęć uszczuplenia w czym-
kolwiek uznania dla tego dowodu. Rozum, wznoszący się nieustannie na tak potężnych,
a w గego ręku coraz to rosnących, lubo empirycznych argumentach, nie może żadnym
powątpiewaniem subtelneగ oderwaneగ spekulacగi zostać tak przybitym, żeby się nie zdo-
łał otrząsnąć ze wszelkiego szperaగącego niezdecydowania, గakby ze snu, spoglądaగąc na
cuda przyrody i wspaniałość budowy świata, by sięgaగąc od wielkości do wielkości, pod-
nieść się aż do naగwyższeగ, od czynnika uwarunkowanego do warunku, aż do naczelnego
i bezwarunkowego twórcy.

Atoli chociaż nic nie mamy do zarzucenia przeciwko roztropności i pożyteczności tego
postępowania, lecz owszem zalecamy గe i dodaగemy mu bodźca; to przecież nie możemy
dlatego pochwalić uroszczeń, గakie by dowoǳenie to mieć chciało co do apodyktyczneగ
pewności i co do uznania, nie potrzebuగącego గakoby niczyగeగ łaski i obceగ podpory; a nie
może to żadną miarą szkoǳić dobreగ sprawie, gdy się dogmatyczną mowę urągaగącego
rozumkowicza obniży do tonu umiarkowania i skromności wiary, wystarczaగąceగ ku uspo-
koగeniu, lecz nie nakazuగąceగ poddania się bezwarunkowego. Utrzymuగę zatem, że dowód
fizyczno-teologiczny nigdy nie może sam గeden wykazać bytu గestestwa naగwyższego, lecz
musi zawsze pozostawić ontologicznemu (służąc mu za wstęp గedynie) uzupełnienie tego
braku, że więc ten bądź co bądź mieści w sobie jedynie możliwy argument (o ile w ogóle
mówi się గeno o dowoǳeniu spekulatywnym), którego żaden rozum luǳki ominąć nie
zdoła.

Główne składniki owego fizyczno-teologicznego dowodu są następne: ) W świecie
znaగduగą się wszędy wyraźne znamiona uporządkowania według określonego zamiaru,
wykonane z wielką mądrością i w całostce zarówno o nieopisaneగ rozmaitości treści, గak
o nieograniczoneగ wielkości zakresu. ) Rzeczom świata to celowe uporządkowanie గest
zupełnie obce i tkwi w nich przypadkowo tylko, tగ. przyroda rozmaitych rzeczy nie mo-
głaby za pomocą wielorako łączących się ze sobą środków dostroić się do określonych
celów ostatecznych, gdyby one nie zostały ku temu naumyślnie wybrane i urząǳone
przez porządkuగącą rozumną zasadę, według idei, stanowiących podstawę. ) Istnieగe więc
wzniosła i mądra przyczyna (lub kilka) która nie tylko గako ślepo ǳiałaగąca wszechmożna
przyroda mocą płodności, lecz też, గako umysłowość [Intelligenz] mocą wolności musi być
przyczyną świata. ) Jedność గeగ daగe się z గedności wzaగemnego odnoszenia się do siebie
części świata, గako członów kunsztowneగ budowli, wywnioskować z wszelką pewnością co
do tego, dokąd sięga obserwacగa nasza, a co do dalszych rzeczy z prawdopodobieństwem,
według wszelkich zasad analogii.

Nie swarząc się tutaగ z rozumem naturalnym co do గego wniosku, że według analo-
gii niektórych tworów przyrody z tym, czego dokonywa sztuka luǳka, zadaగąca gwałt
przyroǳie i zmuszaగąca గą, by nie szła za swymi celami, ale się do naszych naginała (z po-
dobieństwa ich do domów, okrętów, zegarów) wnioskuగe, iż taka sama przyczynowość,
mianowicie rozsądek i wola, bęǳie గeగ podstawą; i że wewnętrzną możliwość swobodnie
ǳiałaగąceగ przyrody (która wszelką sztukę, a może nawet sam rozum dopiero umożliwia)
wywoǳi z inneగ, lubo nadluǳkieగ sztuki, — które to wnioskowanie nie wytrzymałoby
bodaగ ostrzeగszeగ krytyki transcendentalneగ; — trzeba గednak wyznać, że గeżeli గuż ma-
my wymienić గakąś przyczynę, to nie możemy tu bezpiecznieగ postępować, గak według
analogii z takimi celowymi wytworami, గedynymi, których przyczyny i sposób ǳiałania
zupełnie dobrze znamy. Rozum sam przed sobą nie zdołałby się usprawiedliwić, gdyby
chciał od przyczynowości, znaneగ sobie, przeగść do ciemnych i niedaగących się dowieść
podstaw wyగaśnienia, których nie zna.

Według tego wniosku, celowość i wielka stosowność tylu urząǳeń przyroǳonych
musiałaby dowoǳić గeno przypadkowości formy, lecz nie materii, tగ. substancగi w świecie;
bo do tego drugiego wymaganym byłoby గeszcze, żeby zdołano dowieść, iż rzeczy świata
same w sobie nie nadawałyby się do takiego ładu i zgodności, według praw powszechnych,
gdyby nawet co do swej substancji nie były tworem mądrości naగwyższeగ; do czego przecież
potrzeba byłoby całkiem innych argumentów, niż ich dostarcza analogia ze sztuką luǳką.
Dowód tedy mógłby wykazać co naగwyżeగ budowniczego świata, który by wciąż był mocno
ograniczany przydatnością tworzywa przezeń obrabianego; lecz nie stwórcę świata, którego

  Krytyka czystego rozumu 



idei wszystko గest poddane; — a to bynaగmnieగ nie wystarcza dla wielkiego zamiaru, గaki
się ma przed oczyma, mianowicie dla dowieǳenia wszechdostatecznego pra-గestestwa.
Gdybyśmy chcieli dowoǳić przypadkowości materii sameగ, to musielibyśmy się uciec do
argumentu transcendentalnego, czego tutaగ właśnie uniknąć się miało.

Wniosek zatem zdąża od daగącego się nieprzerwanie w świecie zauważyć ładu i celo-
wości, గako od całkiem przypadkowego urząǳenia, do istnienia przyczyny względem niego
proporcjonalnej. Poగęcie teగ przyczyny atoli powinno dać poznać coś o nieగ zupełnie określo-
nego; więc też nie może być innym, గak poగęciem o గestestwie, posiadaగącym wszech-moc,
mądrość itd. గednym słowem wszelką doskonałość, గako గestestwo wszechdostateczne. Bo
orzeczenia o barǳo wielkiej, o zaǳiwiaగąceగ, o niezmierzoneగ mocy i wyborności nie daగą
wcale poగęcia określonego i właściwie nie powiadają, czym గest ta rzecz sama w sobie,
lecz są గedynie wyobrażeniami stosunkowymi o wielkości przedmiotu, który obserwator
(świata) porównywa z sobą samym i swoగą siłą poగmowania; a równie wysoko pochwal-
nymi się okażą, czy zwiększamy przedmiot, czy też pomnieగszamy w stosunku do niego
obserwuగący podmiot. Gǳie choǳi o wielkość (doskonałości) rzeczy గakieగś w ogóle, tam
nie ma innego określonego poగęcia ponad to, które obeగmuగe całą możliwą doskonałość,
i tylko wszechogół (omnitudo) realności గest w poగęciu określony na wskroś.

Nie spoǳiewam się atoli, ażeby ktoś miał śmiałość przeniknięcia stosunku obserwo-
waneగ przez siebie wielkości świata (pod względem tak zakresu గak i treści) do wszechmo-
cy, porządku świata do naగwyższeగ mądrości, గedni świata do bezwzględneగ గedni twórcy
itd. A więc fizyko-teologia nie może dać wcale określonego poగęcia o naczelneగ przy-
czynie świata, a zatem stać się wystarczaగącą zasadą teologii, która znów ma wytworzyć
podwaliny religii.

Przeగście ku bezwzględneగ całkowitości గest na droǳe empiryczneగ zgoła niemożliwe.
A przecież dokonywa się go w dowoǳie fizyczno-teologicznym. Jakiegoż tedy środka
używaగą, aby się ponad taką przepaścią przesunąć?

Kiedy się గuż dotarło aż do poǳiwiania wielkości, mądrości, mocy itd. twórcy świata
i niepodobna iść daleగ, opuszcza się ten argument, wysnuty z dowodów empirycznych,
i przechoǳi się do przypadkowości świata, wywnioskowaneగ zaraz na początku z గego ładu
i celowości. Od teగ przypadkowości atoli iǳie się, wyłącznie poprzez poగęcia transcenden-
talne, do istnienia czynnika wręcz-koniecznego, a od poగęcia bezwzględneగ konieczności
przyczyny pierwszeగ do na wskroś określonego i określaగącego poగęciu czynnika owe-
go, tగ. do wszystko-obeగmuగąceగ realności. A zatem dowód fizyczno-teologiczny utknął
w swym przedsięwzięciu, przeskoczył nagle w tym kłopocie do dowodu kosmologicznego,
a ponieważ ten గest utaగonym tylko dowodem ontologicznym, spełnił więc swóగ zamiar
rzeczywiście గeno mocą czystego rozumu, chociaż początkowo wypierał się wszelkiego
z nim pokrewieństwa i wszystko zdał na przekonywaగące dowody z doświadczenia.

Fizykoteologowie nie maగą tedy zgoła powodu tak hardo się stawiać wobec dowoǳe-
niu transcendentalnego i spoglądać na nie pogardliwie z zarozumiałością గasnowiǳących
znawców przyrody, గakby na przęǳę paగęczą ciemnych szperaczy. Bo gdyby wpierw ze-
chcieli wybadać samych siebie, to by się przekonali, że uszedłszy spory kawałek na gruncie
przyrody i doświadczenia i wiǳąc się mimo to wciąż గeszcze nader dalekim od przedmio-
tu, błyskaగącego przed ich rozumem, opuszczaగą nagle ten grunt i wchoǳą w państwo
samych గeno możliwości, gǳie na skrzydłach idei spoǳiewaగą się zbliżyć ku temu, co się
wymykało całemu ich empirycznemu poszukiwaniu. Mniemaగąc w końcu, że tym potęż-
nym skokiem stanęli krzepką stopą, rozciągaగą określone గuż wtedy poగęcie (w posiadanie
którego weszli nie wiadomo గak) na całe pole stworzenia, i ideał, co był గedynie tworem
czystego rozumu, tłumaczą, lubo dosyć licho i daleko poniżeగ godności przedmiotu, na
mocy doświadczenia, nie chcąc గednak przyznać, że do teగ wiadomości czy też przypusz-
czenia dotarli wcale inną ścieżką niż doświadczalną.

Tak więc podstawą dowodu fizyczno-teologicznego గest kosmologiczny, a tego —
ontologiczny dowód istnienia pra-గestestwa గedynego గako గestestwa naగwyższego; a po-
nieważ poza tymi trzema drogami żadna więceగ nie stoi dla spekulatywnego rozumu
otworem: więc dowód ontologiczny, z samych గeno czystych poగęć rozumowych, గest గe-
dynym możliwym, గeżeli zresztą w ogóle możliwym గest dowód twierǳenia, tak barǳo
wznoszącego się ponad wszelkie empiryczne zastosowanie rozsądku.

  Krytyka czystego rozumu 



 ఝ ఝ .  ,    
Jeśli przez teologię rozumiem poznanie pra-గestestwa, to powstaగe ona albo z samego గeno
rozumu (theologia rationalis), albo z obగawienia (revelata). Pierwsza obmyśla swóగ przed-
miot albo czystym tylko rozumem, za pomocą గedynie poగęć transcendentalnych (ens
originarium, realissimum, ens entium) i zowie się teologią transcendentalną; albo też za po-
mocą poగęcia, wziętego z przyrody (naszeగ duszy), గako naగwyższą umysłowość, i powinna
by się nazywać teologią przyroǳoną [naturalną]. Kto uznaగe tylko teologię transcenden-
talną, mianuగe się deistą; kto przyగmuగe także teologię przyroǳoną — teistą. Pierwszy
przyznaగe, że bądź co bądź możemy poznać samym rozumem istnienie pra-గestestwa, że
గednak poగęcie nasze o nim గest గeno transcendentalnym, to గest tylko గako o గestestwie,
posiadaగącym wszelką realność, któreగ atoli określić bliżeగ niepodobna. Drugi utrzymuగe,
że rozum na podstawie analogii z przyrodą zdoła określić bliżeగ ten przedmiot, mianowicie
గako గestestwo, które mocą rozsądku i wolności mieści w sobie pra-powód [pra-podstawę,
den Urgrund] wszystkich innych rzeczy. Tamten wyobraża sobie przez nie tylko przyczynę
świata (nie rozstrzygaగąc, czy ona wynika z konieczności గego przyrody, czy z wolności);
ten — twórcę świata.

Teologia transcendentalna గest albo taką, co zamierza wywieść byt pra-గestestwa z do-
świadczenia w ogóle (nie określaగąc nic bliżeగ co do świata, w którym się ono odbywa)
i zowie się kosmoteologią; lub też mniema, iż pozna గego istnienie siłą samych poగęć, bez
pomocy by-naగmnieగszego doświadczenia i mianuగe nią ontoteologią.

Teologia naturalna wnioskuగe o przymiotach i istnieniu twórcy świata z właściwości,
ładu i గedności, napotykanych na tym świecie, w którym musimy przyగąć dwoగaką przy-
czynowość i గeగ prawidło, mianowicie przyrodę i wolność, Stąd od tego świata wznosi się
ona ku naగwyższeగ umysłowości, albo గako ku zasaǳie wszelkiego przyroǳonego, albo
wszelkiego moralnego ładu i doskonałości. W pierwszym razie zwie się fizyko-teologią,
w drugim teologią moralną²⁰⁵.

Ponieważ przez poగęcie o Bogu przywykliśmy rozumieć nie tylko snadź ślepo ǳiałaగą-
cą odwieczną przyrodę, గako rǳeń rzeczy, lecz naగwyższe గestestwo, które mocą rozsądku
i wolności powinno być twórcą rzeczy, i ponieważ takie tylko poగęcie nas interesuగe: to
ściśle biorąc, można by odmówić deiście wszelkieగ wiary w Boga, a pozostawić mu గeno
uznawanie pra-గestestwa czyli naczelneగ przyczyny. Jednakowoż, gdy nikogo nie należy
obwiniać za to, że nie śmie czegoś utrzymywać, choćby się tego nawet zapierał; łagod-
nieగ tedy a słusznieగ da się powieǳieć, iż deista wierzy w Boga, a teista — w Boga żywego
(summam intelligentiam). — Teraz wyszukaగmy możliwe źródła wszystkich tych zakusów
rozumu.

Poprzestanę tutaగ na obగaśnieniu, że poznaniem teoretycznym గest takie, przez któ-
re poznaగę, co jest, praktycznym zaś takie, przez które wyobrażam sobie, co być powinno.
Stąd teoretycznym użytkowaniem z rozumu గest takie, przez które poznaగę a priori (గako
konieczność), że coś గest; praktycznym zaś takie, przez które poznaగę a priori, co stać się
powinno. Jeżeli zaś గest niewątpliwie pewnym, lecz przecie uwarunkowanym tylko, że
coś గest lub stać się powinno; to albo może గakiś określony warunek ku temu być wręcz
koniecznym, albo też można go poczytywać za dowolny గeno i przypadkowy. W pierw-
szym razie warunek గest wymagany (per thesin), w drugim przypuszczany (per hypothesin).
Ponieważ są prawa praktyczne, będące wręcz koniecznymi (moralne); to, గeżeli one każą
koniecznie przyగąć గakieś istnienie, గako warunek możliwości swoగeగ mocy obowiązującej,
trzeba wymagać [postuliren] takiego istnienia, dlatego, że sam czynnik uwarunkowany,
od którego wniosek przechoǳi do tego określonego warunku, poznaగemy a priori గako
wręcz konieczny. W przyszłości okażemy, że prawa moralne nie tylko pozwalaగą przyగąć
byt naగwyższego గestestwa, lecz nadto, ponieważ przy dalszym roztrząsaniu staగą się one

²⁰⁵od tego świata wznosi się ona ku najwyższej umysłowości, albo jako ku zasaǳie wszelkiego przyroǳonego, albo
wszelkiego moralnego ładu i doskonałości. W pierwszym razie zwie się fizyko-teologią, w drugim teologią moralną
— nie zaś moralnością teologiczną, bo ta zawiera prawa moralne, nakazujące przyjąć istnienie naగwyższego
rządcy świata; gdy tymczasem teologia moralna గest przeświadczeniem o bycie naగwyższego గestestwa, opartym
na prawach moralnych. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



wręcz koniecznymi, wymagaగą go słusznie, lubo zaiste praktycznie tylko; teraz ten roǳaగ
wnioskowania odkładamy గeszcze na bok.

Ponieważ, gdy się mówi o tym tylko, co గest (nie o tym, co być powinno), czynnik
uwarunkowany, dany nam w doświadczeniu, zawsze pomyślany bywa గako przypadko-
wy także: więc odnoszący się do niego warunek nie może z tego poznanym być గako
wręcz konieczny, lecz służy గeno za względnie konieczne, albo raczeగ potrzebne, ale samo
w sobie i a priori dowolne założenie, celem rozumowego poznania czynnika uwarunko-
wanego. Jeżeli zatem w poznaniu teoretycznym ma się poznać bezwzględną konieczność
గakieగś rzeczy, to mogłoby się to stać గedynie z poగęć a priori, lecz nigdy గako przyczyny
w odniesieniu do istnienia, danego przez doświadczenie.

Poznanie teoretyczne గest spekulatywne, గeżeli rozciąga się na గakiś przedmiot lub ta-
kie poగęcia o గakimś przedmiocie, do గakich dotrzeć nie można w żadnym doświadczeniu.
Przeciwstawia się గe poznaniu przyroǳonemu, nie rozciągaగącemu się do żadnych innych
przedmiotów lub orzeczeń o nich, prócz tych, గakie mogą zostać dane w możliwym do-
świadczeniu.

Zasada wnioskowania z tego, co się ǳieగe (empiryczneగ przypadkowości) గako ze
skutku, o przyczynie, గest zasadą poznania przyroǳonego, a nie spekulatywnego. Bo
gdy na nią, గako na zasadę, zawieraగący warunek możliwego doświadczenia, nie zważamy
i odrzucaగąc wszelki czynnik empiryczny, zechcemy గą orzec o przypadkowości w ogó-
le; to nie bęǳiemy mieli naగmnieగszego usprawiedliwienia na takie zdanie syntetyczne,
by z niego wymiarkować, గakim sposobem od czegoś, co గest, mogę przeగść do czegoś
całkiem odmiennego (nazwanego przyczyną); owszem, poగęcie przyczyny, tak samo గak
przypadkowości, traci w takim spekulatywnym గeno użyciu wszelkie znaczenie, którego
by przedmiotowa realność dała się zrozumieć in concreto.

Jeżeli tedy z istnienia rzeczy w świecie wnioskuగe się o ich przyczynie, należy to nie do
przyroǳonego, lecz do spekulatywnego zastosowania rozumu, gdyż tamto nie rzeczy sa-
me (substancగe), ale to tylko, co się staje, więc ich stany, గako empirycznie przypadkowe,
odnosi do గakieగś przyczyny; że substancగa sama (materia) గest przypadkową co do ist-
nienia, musiałoby być spekulatywnym గeno posilaniem rozumowym. Ale choćby nawet
była mowa tylko o formie świata, o sposobie గego połączenia i o గego koleగneగ zmianie,
a chciałbym z tego wnioskować o przyczynie, całkiem różneగ od świata; to i to byłoby
znowuż sądem spekulatywnego గeno rozumu, gdyż przedmiot nie గest tu wcale obiektem
możliwego doświadczenia. Wtedy atoli zasada przyczynowości, popłacaగąca tylko na polu
doświadczeń, a poza nim bez użytku, a nawet bez znaczenia będąca, całkiem by się mĳała
ze swym przeznaczeniem.

Utrzymuగę tedy, że wszystkie zakusy spekulatywnego గeno zastosowania rozumu wzglę-
dem teologii są zupełnie bezowocne i co do sweగ wewnętrzneగ właściwości nĳakie i ni-
cwarte, że natomiast zasady గego zastosowania przyroǳonego nie prowaǳą do żadneగ
zgoła teologii, że zatem, గeżeli się praw moralnych nie weźmie za podstawę lub też za nić
przewodnią, to nigǳie nie może istnieć teologia rozumowa. Bo wszystkie syntetyczne
zasady rozsądku maగą zastosowanie immanentne, a do poznania గestestwa naగwyższego
wymaga się ich zastosowania transcendentnego, do czego nasz rozsądek nie గest zgoła
przysposobiony. Jeśli empirycznie-popłatne prawo przyczynowości ma prowaǳić do pra-
-గestestwa; to గestestwo to musiałoby współnależeć do łańcucha przedmiotów doświad-
czenia; ale wtedy byłoby, tak samo గak wszystkie zగawiska, również znowu uwarunkowa-
ne. A gdybyśmy nawet pozwolili na skok poza granicę doświadczenia, za pośrednictwem
dynamicznego prawa odnoszenia skutków do ich przyczyn, to గakiegoż poగęcia dostar-
czyłoby nam takie postępowanie? Bynaగmnieగ nie poగęcia o naగwyższym గestestwie, gdyż
doświadczenie nigdy nam nie przedstawia naగwiększego ze wszystkich możliwych skut-
ków (గako maగącego dać świadectwo o swoగeగ przyczynie). Jeśli nam dlatego గeno, ażeby
nie pozostawić żadneగ próżni w rozumie naszym, wolno bęǳie wypełnić ten brak zupeł-
nego określenia samą tylko ideą naగwyższeగ doskonałości i pierwotne! konieczności; to
można się na to wprawǳie zgoǳić z łaski, ale nie można tego wymagać z prawa dowodu
nieodpartego. Dowód fizyczno-teologiczny zdołałby zatem może innym dowodom (గeśli
గe mieć uda się) uǳielić dobitności, wiążąc spekulacగę z oglądem; sam przez się గednak
raczeగ przygotowuగe rozsądek do poznania teologicznego i nadaగe mu prosty i naturalny
w teగ mierze kierunek, niż żeby sam jeden mógł załatwić całą sprawę.

  Krytyka czystego rozumu 



Widać stąd wyraźnie, że pytania transcendentalne pozwalaగą na transcendentalne గeno
odpowieǳi, tగ. z samych poగęć a priori, bez naగmnieగszeగ przymieszki empiryczneగ. Pyta-
nie zaś గest tu widocznie syntetyczne i wymaga rozszerzenia poznania naszego poza wszel-
kie granice doświadczenia, mianowicie aż do istnienia గestestwa, maగącego odpowiadać
naszeగ tylko idei, któreగ nigdy żadne doświadczenie dorównać nie może. Otóż według na-
szych poprzednich dowoǳeń, wszelkie syntetyczne poznanie a priori staగe się możliwym
przez to tylko, że wyraża formalne warunki możliwego doświadczenia; wszystkie więc za-
sady maగą ważność immanentną, tగ. odnoszą się గedynie do przedmiotów empirycznego
poznania, czyli zగawisk. A zatem i transcendentalne postępowanie nic nie dokonywa na
rzecz teologii spekulatywnego గeno rozumu.

Jeśli by atoli zechciano wszystkie powyższe dowoǳenia Analityki podać raczeగ w wąt-
pliwość, niż pozwolić na odebranie sobie przekonania o doniosłości tak długo używanych
argumentów; to nie podobna się uchylić od zadośćuczynienia wymaganiu, gdy żądam
obowiązku usprawiedliwienia się przynaగmnieగ z tego, గak i za pośrednictwem గakiego
oświecenia [Erleuchtung] ma się śmiałą ufność prześcignąć wszelkie możliwe doświad-
czenie mocą samych idei tylko. Prosiłbym గednak, żeby mi oszczęǳono గakichś nowych
dowodów, albo też lepszego obrobienia starych. Bo, chociaż w tym nie ma się wiele do
wyboru, gdyż ostatecznie wszystkie spekulatywne dowody kończą się przecież na గednym-
-గedynym, mianowicie ontologicznym, i nie powinienem się tedy lękać, by mię płodność
dogmatycznych szermierzy owego oswoboǳonego od zmysłów rozumu osobliwie zasy-
pała; aczkolwiek prócz tego, nie chełpiąc się swą walecznością, nie chcę unikać wyzwania,
by w każdym zakusie tego roǳaగu wykryć mylnik i udaremnić przez to గego uroszcze-
nie: to గednak nigdy się przez to całkowicie nie zniszczy naǳiei lepszego powoǳenia
u tych, co przywykli గuż do dogmatycznych wmówień [Ueberredungen]; a stąd trzymam
się గedynego słusznego żądania, żeby się ogólnie i z przyrody rozsądku luǳkiego, wraz
ze wszystkimi innymi źródłami poznania, usprawiedliwiono z tego, గak zamierzono sobie
począć, by swoగe poznawanie rozszerzyć całkiem a priori tylko i rozciągnąć గe aż tam,
dokąd nie sięga żadne możliwe doświadczenie, a więc i żaden środek zapewnienia przed-
miotoweగ realności గakiemukolwiek przez nas samych wymyślonemu poగęciu. Jakim bądź
sposobem rozsądek dobrał się do tego poగęcia, to istnienie గego przedmiotu nie może
być przecież w nim odnalezione analitycznie, gdyż właśnie poznanie istnienia przedmiotu
na tym polega, że ono stwierǳa się samo przez się po zewnątrz myśli. Całkiem zaś గest
niemożliwym wyగść samemu z poగęcia, i nie idąc za powiązaniem empirycznym (przez
które zawsze tylko zగawiska zostaగą dane), dobrać się do odkrycia nowych przedmiotów
i niesłychanych గestestw.

Chociaż గednak rozum w spekulatywnym గeno zastosowaniu bynaగmnieగ nie przydaగe
się do tego tak wielkiego zamiaru, tగ. do dotarcia ku istnieniu naczelnego గestestwa; to
wielki przecie daగe pożytek tym, że poznanie tego గestestwa, w razie, gdyby można గe
było zaczerpnąć skądinąd, zdoła sprostować, zharmonizować గe z samym sobą i każdym
myślnym zamiarem i oczyścić గe ze wszystkiego, co by mogło być przeciwnym poగęciu
pra-గestestwa, i ze wszelkieగ przymieszki ograniczeń empirycznych.

A zatem teologia transcendentalna, pomimo całeగ sweగ niedostateczności, ma barǳo
ważne zastopowanie uగemne i గest wytrwałą naǳorczynią [Censur] rozumu naszego, గeśli
ten ma do czynienia z samymi గeno czystymi ideami, nie dopuszczaగącymi dlatego właśnie
żadneగ inneగ miary do oceny prócz transcendentalneగ. Bo gdyby kiedyś w dalszym, może
praktycznym wzglęǳie przypuszczenie naగwyższego i wszechdostatecznego గestestwa గako
umysłowości naczelneగ osiągnęło swą niezaprzeczalną ważność; to naగwiększą doniosłość
miałoby dokładne określenie tego poగęcia po గego stronie transcendentalneగ, గako poగęcia
o గestestwie koniecznym i naగrealnieగszym, oraz odrzucenie tego, co గest przeciwne naగ-
wyższeగ realności, co należy do zగawiska గeno (do antropomorfizmu w szerszym znaczeniu)
i usunięcie równocześnie wszystkich sprzecznych z tym zapatrywań, czy to ateistycznych,
czy deistycznych czy antropomorfistycznych; co przy takim krytycznym opracowaniu గest
barǳo łatwe, gdyż te same powody, mocą których unaoczniamy nieudolność rozumu
luǳkiego w sprawie stwierǳenia bytu గestestwa takiego, z konieczności wystarczaగą tak-
że ku dowieǳeniu nieprzydatności każdego przeciwtwierǳenia. Bo skądże ktoś czystą
spekulacగą rozumu posiąǳie wieǳę, że nie ma wcale naగwyższego గestestwa, గako pra-
-przyczyny wszystkiego, albo też że mu nie przysługuగe żaden z przymiotów, które my,

  Krytyka czystego rozumu 



według ich następstw, wyobrażamy sobie గako analogiczne z realnościami dynamicznymi
గestestwa myślącego, albo że one, w tym drugim wypadku, musiałyby podlegać także
wszystkim ograniczeniom, గakie zmysłowość nakłada nieuchronnie na umysłowości [In-
telligenzen], znane nam z doświadczenia?

Naగwyższe గestestwo pozostaగe tedy dla spekulatywnego గeno zastosowania rozumu
ideałem tylko, lecz wolnym od błędów, poగęciem, które zamyka i wieńczy całe poznanie
luǳkie. Jego przedmiotoweగ realności nie można wprawǳie na teగ droǳe dowieść, ale
też nie można గeగ odeprzeć; a గeśli ma być గakaś teologia moralna, mogąca ten brak dopeł-
nić, to wtedy problematyczna గeno poprzednio teologia transcendentalna wykazuగe swoగą
nieoǳowność, określaగąc గeగ poగęcie i nieustanny odbywaగąc naǳór [Censur] nad zwo-
ǳonym dość często przez zmysłowość i nie zawsze z własnymi swymi ideami zgodnym
rozumem. Konieczność, nieskończoność, గedność, istnienie poza obrębem świata (nie
zaś గako dusza świata), wieczność, bez warunków czasu, wszechobecność, bez warunków
przestrzeni, wszechmoc itd. są to same transcendentalne orzeczenia, a stąd ich oczysz-
czone poగęcie, którego każda teologia tak barǳo potrzebuగe, można wydobyć గedynie
z teologii transcendentalneగ.

Przydatek do Dialektyki transcendentalneగ. O kierowniczym zastosowania idei czy-
stego rozumu

Wynik wszystkich prób dialektycznych czystego rozumu nie tylko potwierǳa to, cze-
gośmy గuż dowiedli w Analityce transcendentalneగ, mianowicie, że wszystkie nasze wnio-
ski, zmierzaగące ku wyprowaǳeniu nas poza pole możliwego doświadczenia, są zwodnicze
i bezpodstawne; lecz równocześnie poucza nas i o teగ osobliwości, że rozum luǳki ma
przy tym przyroǳoną skłonność do przekraczania teగ granicy, że idee transcendentalne
są mu tak przyroǳone, గak kategorie rozsądkowi, lubo z tą różnicą, że గak te prowaǳą do
prawdy, tగ. do zgodności poగęć naszych z przedmiotem, tak tamte powoduగą złudę tyl-
ko, lecz złudę nieuchronną, któreగ zwodniczość ledwie można powstrzymać naగostrzeగszą
krytyką.

Wszystko, co ma podstawę w przyroǳie sił naszych, musi być celowe i zgodne z na-
leżytym ich użyciem, గeśli tylko ustrzeżemy się pewnego nieporozumienia i potrafimy
odnaleźć właściwy ich kierunek. A zatem idee transcendentalne będą miały wedle wszel-
kiego prawdopodobieństwa dobre, a więc immanentne zastosowanie, chociaż గeśli ich zna-
czenie źle się zrozumie, biorąc గe za poగęcia o rzeczach rzeczywistych, mogą być w użyciu
transcendentnymi i właśnie dlatego zwodniczymi. Bo nie idea sama w sobie, lecz tylko
గeగ użycie może być co do całego możliwego doświadczenia albo przesięgającym (trans-
cendentnym [überfliegend]), albo zasieǳiałym (immanentnym [einheimisch]), stosownie
do tego, czy గą skieruగemy wprost na przedmiot rzekomo గeగ odpowiadaగący, czy też గe-
no do użytkowania z rozsądku w ogóle pod względem przedmiotów, z którymi on ma

  Krytyka czystego rozumu 



do czynienia; a wszystkie błędy mrzonki²⁰⁶ należy zawsze przypisywać brakowi rozwagi,
nigdy zaś rozsądkowi lub rozumowi.

Rozum nigdy nie odnosi się wprost do przedmiotu, lecz tylko do rozsądku i za గego
pośrednictwem do swego empirycznego zastosowania, nie tworzy więc wcale poగęć (o
przedmiotach), lecz గe porządkuగe tylko i nadaగe im tę గedność, గaką w co naగwiększym
rozszerzeniu swoim mieć mogą, tగ. w odniesieniu do całkowitości szeregów, na którą
rozsądek zgoła nie patrzy, tylko na to powiązanie, mocą którego wszelakie szeregi wa-
runków według poగęć powstają. Rozum ma właściwie za swóగ przedmiot tylko rozsądek
i గego celowe urząǳenie; a గak ten గednoczy za pomocą poగęć rozmaitość w przedmiocie,
tak tamten ze sweగ strony గednoczy, za pomocą idei, rozmaitość w poగęciach, stawiaగąc
pewną zbiorową [collective] గedność za cel ǳiałań rozsądkowych, zaగętych skądinąd tylko
గednością rozǳielczą [distributive].

Stąd utrzymuగę: idee transcendentalne nigdy nie maగą zastosowania ustawodawcze-
go, tak żeby przez nie dawane bywały poగęcia o pewnych przedmiotach; a w razie, gdy
się గe tak rozumie, są one tylko poగęciami rozumkuగącymi (dialektycznymi). Natomiast
maగą wyborne i nieuchronnie konieczne zastosowanie kierownicze, mianowicie zwracaగąc
rozsądek ku pewnemu celowi, wobec którego kierunkowe linie wszystkich గego prawi-
deł zbiegaగą się w గednym punkcie, który lubo గest tylko ideą (focus imaginarius=ognisko
wymyślone]), tగ. punktem, z którego poగęcia rozsądkowe nie wychoǳą rzeczywiście, po-
nieważ leży on całkowicie poza granicami możliwego doświadczenia, służy wszelako do
tego, by im nadać గaknaగwiększą గedność obok గaknaగwiększego rozszerzenia. Wyłania się
stąd wprawǳie omamienie, గakoby owe linie kierunkowe wychoǳiły z samego przedmio-
tu, leżącego poza polem empirycznym możliwego poznania (tak గak widać przedmioty
za powierzchnią zwierciadła); lecz złuǳenie to (któremu można nie dozwolić, żeby nas
oszukiwało) గest przecież nieoǳownie konieczne, గeżeli oprócz przedmiotów, stoగących
nam przed oczyma, zechcemy wiǳieć zarazem i te, co daleko stamtąd poza plecami leżą
naszymi, tగ. గeżeli, w tym wypadku, zechcemy rozsądek nasz wyćwiczyć ponad wszelkie
dane doświadczenie (część wszelkiego możliwego doświadczenia), a więc i do గaknaగwięk-
szego i naగostatecznieగszego rozszerzenia.

Obeగrzawszy nasze poznania rozsądkowe w całym ich zakresie, przekonywamy się, że
to, co rozum w teగ mierze, zupełnie po swoగemu rozporząǳa i do skutku doprowaǳić się
stara, గest czynnikiem systematycznym poznania, tగ. గego łącznością na podstawie గakieగś
zasady. Ta గednia rozumowa każe się zawsze domyślać idei, mianowicie idei formy całost-
ki poznania, wyprzeǳaగąceగ określone poznanie części i zawieraగąceగ warunki określenia
a priori dla każdeగ części — గeగ stanowiska i stosunku do reszty. Ta idea wymaga tedy
zupełneగ గedni poznania rozsądkowego, przez którą ono staగe się nie గakimś przypadko-
wym గeno zbiorowiskiem, lecz spóగnym wedle praw koniecznych systematem. Właściwie
nie można powieǳieć, iż idea ta గest poగęciem o przedmiocie, lecz tylko o nieprzerwaneగ
గedni tych poగęć, o ile ta służy rozsądkowi za prawidło. Takie poగęcia rozumowe nie są

²⁰⁶mrzonka — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice vitium sub-
reptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem” i tak
opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trze-
ba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem
 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się
గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-
nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



poczerpnięte z przyrody; raczeగ rozpatruగemy przyrodę wedle tych idei i uważamy pozna-
nie nasze za ułomne, dopóki z nimi nie గest zupełnie zgodne. Przyznaగe się, że trudno
znaleźć czystą ziemię, czystą wodę, czyste powietrze itd. A przecież potrzebuగe się poగęć
o tym (maగących zatem, o ile się tyczy zupełneగ czystości, źródło swe w rozumie tylko),
aby należycie określić uǳiał, గaki każda z tych rzeczy przyroǳonych ma w zగawisku; i tak
sprowaǳa się wszystkie materie do ziem (niby samego brzemienia tylko), soli i గestestw
palnych (గako do siły), wreszcie do wody i powietrza గako taczki (niby maszyn, za po-
mocą których tamte ǳiałaగą), aby według idei mechanizmu wyగaśnić wzaగemne na siebie
ǳiałania chemiczne materii. Bo గakkolwiek w rzeczywistości tak się nie wyrażamy, to
przecież nader łatwo wykryć taki wpływ rozumu na poǳiały przyrodoznawców.

Jeżeli rozum గest właǳą wywoǳenia szczegółu z ogółu, to albo ogół గuż sam w sobie
గest pewny i dany, a wtedy potrzebną గest tylko rozwaga dla dokonania podciągnięcia,
a szczegół określonym przez to zostaగe w sposób konieczny. Nazwę to apodyktycznym
użyciem rozumu. Albo też ogół przyగmuగemy గeno problematycznie i గest on ideą tyl-
ko; szczegół zaś గest pewny, lecz powszechność prawidła do takiego wyniku గest గeszcze
zagadnieniem; więc wiele szczegółowych wypadków, będących pewnymi, wypróbowuగe
się wobec prawidła, czy z niego wypływaగą, a w razie, gdy to wygląda tak, iż wszystkie
przytoczyć się daగące szczegółowe wypadki z niego wynikaగą, wnioskuగemy o powszech-
ności prawidła, a z niego następnie o wszystkich wypadkach chociażby nie danych గako
takie. Nazwę to hipotetycznym użyciem rozumu.

Hipotetyczne użytkowanie rozumu z idei wziętych za podstawę, గako poగęć proble-
matycznych, గest właściwie nie ustawodawczym, to గest nie takim, żeby przez nie, gdy się
chce wydać sąd z całą ścisłością, wynikała prawǳiwość powszechnego prawidła, przyగęte-
go za hipotezę; bo గakie tu się dowieǳieć o wszystkich możliwych następstwach, które,
wynikaగąc z teగże sameగ przyగęteగ zasady, dowoǳą గeగ powszechności? Jest ono tylko kie-
rowniczym, by za గego pomocą, o ile to podobna, zaprowaǳić గednię w szczegółowych
poznaniach i przez to przybliżyć prawidło ku powszechności.

Hipotetyczne użycie rozumu tedy rozciąga się na systematyczną గednię poznań roz-
sądkowych; ta zaś గest kamieniem probierczym prawǳiwości prawideł. Na odwrót గednia
systematyczna (గako idea tylko) గest గeno zamierzoną [projectirte] గednią, którą samą w so-
bie uważać trzeba nie za daną, lecz tylko za zagadnienie. Służy zaś ona ku temu, by wyna-
leźć zasadę dla rozmaitego i szczegółowego użytkowania z rozsądku, i przez to rozciągnąć
గe co do takich nawet wypadków, które nie są dane, i uczynić గe spóగnym.

Widać atoli stąd to గeno, że గednia systematyczna czyli rozumowa గest logiczną zasadą
rozmaitego poznania rozsądkowego, by tam, gǳie rozsądek sam przez się nie dochoǳi do
prawideł, dopomóc mu ideami, a zarazem nadać różnorodności గego prawideł (systema-
tyczną) zgodność według గakieగś zasady, a przez to i spóగność, o ile tego dokonać można.
Atoli, czy właściwość przedmiotów, czy też przyroda rozsądku, poznaగącego గe గako ta-
kie, sama w sobie గest przeznaczona do గedni systematyczneగ, i czy గeగ można w pewneగ
mierze wymagać a priori, nawet bez względu na taki interes rozumu; a więc czy można
by powieǳieć: wszystkie możliwe poznania rozsądkowe (wśród nich i empiryczne) maగą
గednią rozumową i ulegaగą wspólnym zasadom, z których pomimo sweగ różnorodności,
daగą się wyprowaǳić: to by [rozwiązanie tego pytania] było transcendentalną zasadą ro-
zumu, która by systematyczną గednię uczyniła nie tylko podmiotowo i logicznie, గako
metodę, lecz i przedmiotowo-konieczną.

Postaramy się to wyగaśnić za pomocą గednego wypadku zastosowania rozumowego.
Do różnych roǳaగów గedni według poగęć rozsądkowych należy także roǳaగ przyczyno-
wości substancగi, zwany siłą. Różne zగawiska teగ sameగ substancగi na pierwszy rzut oka
przedstawiaగą tyle nieగednorodności, że początkowo przyగmować się musi tyleż prawie
ich sił, ile się uwydatnia skutków, గako w umyśle luǳkim: wrażenie, świadomość, uroగe-
nie, wspomnienie, dowcip, zdolność rozróżniaగąca, przyగemność, żąǳa itd. Początkowo
logiczna maksyma nakazuగe tę różnorodność, o ile tylko da się, ścieśniać tym sposobem,
że przez porównywanie wykrywa się utaగoną tożsamość i roztrząsa, czy też uroగenie, połą-
czone ze świadomością, wspomnienie, dowcip, zdolność rozróżniaగąca nie గest bodaగ roz-
sądkiem i rozumem. Idea siły zasadniczeగ [Grundkraft], o któreగ గednak logika wcale nie
powiada, czy taka istnieగe, గest co naగmnieగ zagadnieniem systematycznego wyobrażania
rozmaitości sił. Logiczna zasada rozumowa wymaga doprowaǳenia teగ గedni గak można

  Krytyka czystego rozumu 



naగdaleగ, a im barǳieగ zగawiska గedneగ i drugieగ siły okażą się identycznymi mięǳy sobą,
tym prawdopodobnieగszym się stanie, że są one tylko różnymi uzewnętrznieniami teగ sa-
meగ siły, która (porównawczo) może się nazywać ich siłą zasadniczą. Podobnież postępuగe
się z innymi. Porównawcze siły zasadnicze potrzeba znowuż porównywać mięǳy sobą,
by zgodność ich odkrywaగąc, przybliżyć గe do గedneగ-గedyneగ źródłoweగ, tగ. bezwzględneగ
siły zasadniczeగ.

Ale ta గednia rozumowa గest tylko hipotetyczną. Nie utrzymuగemy, iż taką istotnie
napotkać się musi, lecz że గeగ na rzecz rozumu, mianowicie dla wzniesienia pewnych zasad,
dla niektórych prawideł, గakich dostarczyć może doświadczenie, trzeba szukać, a గeśli się
to powieǳie, zaprowaǳić tym sposobem systematyczną గednię w poznaniu.

Pokazuగe się atoli, bacząc na transcendentalne użycie rozsądku, że ta idea siły zasadni-
czeగ w ogóle nie tylko గako zagadnienie przeznaczona గest do użytku hipotetycznego, lecz
zapowiada realność przedmiotową, przez co systematyczna గednia wielu sił గedneగ substan-
cగi staగe się wymaganą i apodyktyczna zasada rozumowa ustanowioną. Bo, chociażeśmy
nawet nie wypróbowali zgodności tych i owych sił, ba, choćby pomimo wszystkich prób,
nie udało się nam గeగ odkryć; to utrzymuగemy z góry, że się ona odnaగǳie; i to nie tylko,
గak w przytoczonym wypadku, z powodu గedności substancగi, lecz tam nawet, gǳie się
ich napotyka wiele, lubo w pewnym stopniu గednorodnych, గak w materii w ogóle, ro-
zum przypuszcza z góry systematyczną గednię rozmaitych sił, ponieważ szczegółowe prawa
przyrody zależą od ogólnieగszych, a szczęǳenie zasad staగe się nie tylko ekonomicznym
prawidłem rozumu, lecz wewnętrznym prawem przyrody.

Istotnie nie podobna też poగąć, గakby mogła istnieć logiczna zasada గedni rozumoweగ
prawideł, gdyby się nie przypuściło transcendentalneగ, mocą któreగ taką systematyczną
గednię, గako przysługuగącą samymże przedmiotom, poczytuగemy a priori za konieczną.
Bo గakim prawem rozum w logicznym użyciu może żądać, by rozmaitość sił, którą nam
daగe poznać przyroda, traktowano గako utaగoną tylko గedność i wyprowaǳano, ile się గeno
da, z గakieగś siły zasadniczeగ, gdyby wolno mu było przyznać, że również możliwym గest,
iż wszystkie siły są nieగednorodne, a systematyczna గednia ich rodowodu nie గest zgodna
z przyrodą? bo wtedy postępowałby właśnie wbrew swemu przeznaczeniu, stawiaగąc sobie
za cel ideę, całkiem sprzeczną z urząǳeniem przyrody. A nie można też powieǳieć, że
z przypadkoweగ właściwości przyrody wyprowaǳił tę గednię według zasad rozumu. Bo
prawo rozumu poszukiwania గeగ గest konieczne, gdyż bez niego nie mielibyśmy zgoła ro-
zumu, bez tego znowuż nie mielibyśmy spóగnego użytkowania z rozsądku, a przy గego
braku — żadneగ dostateczneగ cechy prawdy empiryczneగ; więc ze względu na to musimy
systematyczną గednię przyrody z góry uznać wręcz za przedmiotowo ważną i konieczną.

Znaగduగemy też to transcendentalne założenie cudnym sposobem utaగone w zasadach
filozofów, choć go sami nie zawsze poznali lub przed samymi sobą przyznali. Że wszystka
rozmaitość poszczególnych rzeczy nie wyklucza tożsamości gatunku; że niektóre gatun-
ki trzeba rozważać tylko గuko różnorakie określenia niewielu roǳajów, te zaś గako —
wyższych గeszcze rodów [Geschlechter] itd.; że zatem trzeba szukać pewneగ systematyczneగ
గedni wszystkich możliwych poగęć empirycznych, o ile można గe wyprowaǳić z wyższych
i ogólnieగszych; గest prawidłem szkolnym czyli zasadą logiczną, bez któreగ nie można by
zgoła użytkować z rozumu, ponieważ z ogółu o tyle గeno wnioskować możemy o szczegó-
le, o ile weźmie się za podstawę ogólne własności rzeczy, od których zależą szczegółowe.

Że గednak i w przyroǳie napotyka się taka zgodność, przypuszczaగą to z góry filo-
zofowie w znanym przepisie szkolnym, że początków („principiów”) nie należy mnożyć
ponad potrzebę (entia praeter necessitatem non esse multiplicanda). W tym powieǳiano,
że przyroda rzeczy sama dostarcza tworzywa do గedni rozumoweగ, a pozorna nieskończo-
na różnorodność nie powinna powstrzymywać nas od domyślania się poza nią గedni we
własnościach zasadniczych, z których można wyprowaǳić rozmaitość mocą గedynie ob-
fitszego określenia. Za tą గednią, chociaż గest ideą tylko, ubiegano się po wszystkie czasy
tak żarliwie, że miano powód miarkowania raczeగ żąǳy ku nieగ, aniżeli pobuǳania గeగ.
Było to గuż wiele, że kunstmistrze rozbioru potrafili wszystkie sole sprowaǳić do dwu
głównych roǳaగów, kwaśnych i ługowych [alkalicznych]; próbuగą oni గeszcze i różnicę
poczytywać గeno za odmianę [Varietät] czyli odmienny przeగaw tegoż samego zasadni-
czego tworzywa [Grundstoff ]. Różne roǳaగe ziemi (tworzywo kamieni, a nawet metali)
starano się sprowaǳić powoli do trzech, w końcu do dwóch; lecz niezadowoleni tym

  Krytyka czystego rozumu 



గeszcze, nie mogą się odగąć myśli, żeby poza tymi odmianami nie przypuszczać గednego
tylko roǳaగu, ba, wspólnego pierwiastku dla ziem i soli. Można by snadź mniemać, że
to గeno ekonomiczny zabieg rozumu, by sobie, o ile to podobna, oszczęǳić trudu, że to
hipotetyczna próba, która, గeśli się powieǳie, nada tą గednią prawdopodobieństwo przy-
puszczonemu sposobowi obగaśnienia. Atoli taki samolubny zamiar barǳo łatwo odróżnić
od idei, wedle któreగ każdy z góry przypuszcza, iż ta rozumowa గednia odpowiada sameగże
przyroǳie, i że rozum nie żebrze tutaగ, lecz rozkazuగe, nie mogąc wszakże określić granic
teగ గedności.

Gdyby pomięǳy nastręczaగącymi się nam zగawiskami istniała tak wielka różnorod-
ność, nie powiem co do formy (bo w tym mogłyby do siebie być podobne), lecz co
do treści, tగ. rozmaitości గestestw bytuగących, żeby naగbystrzeగszy nawet rozsądek luǳki,
nie zdołał przez porównywanie గednych z drugimi odnaleźć naగmnieగszego podobieństwa
(wypadek, który pomyśleć sobie wolno): to by prawo logiczne roǳaగów zgoła się nie
ukazało, ba, nie było by żadnego ogólnego poగęcia, a nawet rozsądku, gdyż ten z nimi
tylko ma do czynienia. Logiczna zasada roǳaగów tedy każe przypuszczać transcendental-
ną, గeśli ma być zastosowaną do przyrody (przez którą rozumiem tutaగ గeno przedmioty,
గakie nam zostały dane). Według nieగ też domyślamy się koniecznie గednorodności w roz-
maitych szczegółach możliwego doświadczenia (lubo nie możemy గeగ stopnia określić a
priori), gdyż bez nieగ niemożliwymi byłyby poగęcia empiryczne, a więc i doświadczenie.

Naprzeciw logiczneగ zasaǳie roǳaగów, wymagaగąceగ tożsamości, staగe druga, miano-
wicie zasada gatunków, która żąda rozmaitości i różnorodności rzeczy, pomimo ich łączneగ
zgody w tym samym roǳaగu, i zaleca rozsądkowi, ażeby nie mnieగ baczenia dawał na tę
గak i na tamtą. Ta zasada (bystrości czyli zdolności wyróżniania) barǳo ogranicza lekko-
myślność pierwszeగ (dowcipu), a rozum okazuగe tutaగ podwóగny sporny w sobie interes,
z గedneగ strony interes zakresu (ogólności) ze względu na roǳaగe, z drugieగ zaś — inte-
res treści (określoności) ze względu na rozmaitość gatunków, gdyż rozsądek wprawǳie
w pierwszym razie wiele myśli podciąga pod swoగe poగęcia, ale w drugim tym więceగ mie-
ści w nich. Przeగawia się to w barǳo różnym sposobie myślenia przyrodoznawców, z któ-
rych గedni (przeważnie spekulatywni), గakby wrogowie nieగednorodności, zmierzaగą wciąż
do గedności roǳaగów, druǳy zaś (przeważnie głowy empiryczne) staraగą się ustawicznie
łupać przyrodę na tyle rozmaitych drobiazgów, że niemal przychoǳi tracić naǳieగę, by
się గeగ zగawiska dało ocenić według zasad ogólnych.

Ten drugi sposób myślenia ma widocznie także za podstawę zasadę logiczną, zmie-
rzaగącą do systematyczneగ zupełności wszystkich poznań, kiedy poczynaగąc od roǳaగu
zstępuగę ku rozmaitym szczegółom, గakie się w nim mieszczą, i tym sposobem staram
się nadać systematowi rozległość, గak w pierwszym razie, gdym wznosił się ku roǳaగowi,
nadawałem mu prostotę. Bo z zakresu poగęcia, oznaczaగącego roǳaగ, tak samo గak z prze-
strzeni, którą materia zaగąć zdoła, nie można wymiarkować, గak daleko ciągnąć się daగe
ich ǳielenie. Stąd każdy roǳaj wymaga różnych gatunków, a te — różnych podgatun-
ków, a ponieważ nie ma wśród tychże żadnego, który by znowuż nie miał sweగ ǳieǳiny
(zakresu, గako conceptus communis); więc rozum w całeగ swoగeగ rozciągłości żąda, żeby nie
poczytywać żądnego gatunku ta naగniższy sam w sobie, ponieważ, będąc przecież wciąż
poగęciem, zawieraగącym to tylko, co గest wspólne różnym rzeczom, nie może też być on
odniesionym zaraz do గakieగś గednostki, a zatem zawsze mieścić w sobie musi inne poగęcia,
tగ. podgatunki. To prawo uszczególniania [Gesetz der Specification] można by tak wyrazić:
entium varietates non temere esse minuendas [=nie należy lekkomyślnie umnieగszać odmian
గestestw].

Łatwo atoli spostrzec, że i to prawo logiczne nie miałoby sensu i zastosowania, gdy-
by mu nie służyło za podstawę transcendentalne prawo uszczególniania, które nie żąda
wprawǳie od rzeczy, mogących stać się naszymi przedmiotami, rzeczywisteగ nieskończo-
ności pod względem różnych odmian, bo do tego nie daగe wcale pochopu zasada logiczna,
zastrzegaగąca గeno nieokreśloność logicznego zakresu ze względu na możliwy poǳiał; —
nakazuగe wszakże rozsądkowi doszukiwać się pod każdym gatunkiem, nam się ukazuగą-
cym, podgatunków, a w każdeగ odmianie — mnieగszych odmian. Bo gdyby nie było poగęć
niższych, to by nie było też i wyższych. Otóż rozsądek poznaగe wszystko గeno mocą poగęć;
a zatem, గak daleko tylko sięga w poǳiale, nigdy nie dokonywa tego przez sam ogląd,
lecz wciąż zawsze przez poగęcia niższe. Poznanie zగawisk w ich wyczerpuగącym określeniu

  Krytyka czystego rozumu 



(możliwym tylko przez rozsądek) wymaga nieustannie dokonywać się maగącego uszcze-
gólniania poగęć i pochodu do coraz to dalszych nieuwzględnionych గeszcze odmian, na
co w poగęciu gatunku, a గeszcze barǳieగ w poగęciu roǳaగu, nie zważano.

A to prawo uszczególniania nie może też być wzięte z doświadczenia, gdyż ono nie
zdoła dać tak daleko idących odkryć. Uszczególnianie empiryczne rychło się zatrzymuగe
w rozróżnianiu rozmaitości, గeśli nim nie kieruగe uprzednio istnieగące transcendental-
ne prawo uszczególniania, గako zasada rozumu, by go poszukiwał i domyślał się wciąż,
nawet gdy się zmysłom nie obగawia. Że ziemie wchłaniaగące wilgoć [absorbirende] są గesz-
cze różnego gatunku (wapno i ziemie muriatyczne²⁰⁷), do odkrycia tego potrzeba było
uprzedniego prawidła rozumu, nakazuగącego rozsądkowi obowiązkowo poszukiwać od-
mian, ponieważ z góry uznawał przyrodę za tak obfitą, że się ich domyślał. Boć tylko
zarówno przez przypuszczenie różnych odmian w przyroǳie mamy rozsądek, గak i pod
warunkiem, iż గeగ przedmioty maగą w sobie గednorodność, ponieważ właśnie rozmaitość
tego, co można obగąć w గednym poగęciu, stanowi o użytku tego poగęcia i zatrudnieniu
rozsądku.

Rozum przygotowuగe tedy dla rozsądku pole: ) przez zasadę jednorodności rozmaitych
szczegółów wśród wyższych roǳaగów; ) przez zasadę odmienności [Varietät] గednorod-
nych rzeczy wśród niższych gatunków; a by dopełnić systematyczneగ గedni, dodaగe గeszcze
) prawo pokrewieństwa[Affinität] wszystkich poగęć, orzekaగące o nieprzerwanym przecho-
ǳeniu od గednego gatunku do drugiego przez stopniowe narastanie odmian. Możemy
గe nazwać zasadami: jednorodności [Homogenität], uszczególnienia [Specification] i ciągło-
ści [Continuität] form. Ostatnia zasada powstaగe ze zగednoczenia dwu pierwszych, kiedy
zarówno we wznoszeniu się ku wyższym roǳaగom, గak w zstępowaniu do niższych ga-
tunków dopełniło się systematyczneగ łączności w idei, gdyż wtedy wszystkie rozmaite
szczegóły są ze sobą spokrewnione, przechoǳąc ogółem poprzez wszystkie stopnie roz-
szerzonego określenia od గedynego naczelnego roǳaగu.

Można sobie uzmysłowić tę systematyczną గednię pod trzema zasadami logicznymi
w sposób następny. Każde poగęcie można uważać za punkt, który, గako stanowisko wi-
ǳa, ma swóగ widnokrąg, tగ. mnogość rzeczy, które z niego wyobrazić sobie można i గakby
obeగrzeć. W obrębie tego widnokręgu trzeba móc naznaczyć mnóstwo punktów w nie-
skończoność, z których każdy znowuż ma swóగ ciaśnieగszy widnokrąg; to గest, każdy ga-
tunek mieści w sobie podgatunki, wedle zasady uszczególniania, a widnokrąg logiczny
składa się tylko z ninieగszych widnokręgów (podgatunków), nie zaś z punktów, które nie
maగą żadnego zakresu (గednostki). Ale do rozmaitych widnokręgów, tగ. roǳaగów, okre-
ślonych tylomaż poగęciami, daగe się w myśli nakreślić widnokrąg wspólny, z którego గe
ogląda się ogółem గako z punktu środkowego; a który గest wyższym roǳaగem, aż na ko-
niec naగwyższy roǳaగ గest powszechnym i prawǳiwym widnokręgiem, który określony
zostaగe ze stanowiska poగęcia naగwyższego i obeగmuగe w sobie wszech-rozmaitość, గako
roǳaగe, gatunki i podgatunki.

Do tego naగwyższego stanowiska prowaǳi mię prawo గednorodności, do wszystkich
niższych i ich naగwiększeగ odmienności prawo uszczególniania. Ale ponieważ tym spo-
sobem w całym zakresie wszystkich możliwych poగęć nie ma próżni, a poza nim niczego
napotkać niepodobna, więc z założenia owego powszechnego widnokręgu i z wyczerpu-
గącego గego poǳiału wypływa zasada: non datur vacuum formarum, tగ. nie ma różnych
pierwotnych i pierwszych roǳaగów, które by były గakby odosobnione i odǳielone od
siebie (próżnym గakimś obszarem); lecz wszystkie rozmaite roǳaగe są tylko odǳiałami
గedynego naczelnego i powszechnego roǳaగu. A z teగ zasady, któreగ bezpośredni wy-
nik: datur continuum formarum, tగ. wszystkie odmienności gatunków graniczą z sobą
i nie pozwalaగą na przechoǳenie w siebie za pomocą skoku, lecz tylko poprzez wszystkie
mnieగsze stopnie różnic, przez గakie od గedneగ do drugieగ dostać się można; గednym sło-
wem, nie ma wcale gatunków i podgatunków, które by (w poగęciu rozumu) były sobie
naగbliższe, lecz wciąż są గeszcze możliwe gatunki pośrednie, których różnica od గednego
i drugiego గest mnieగsza niż ich różnica pomięǳy sobą.

²⁰⁷ziemie muriatyczne (por. murias: sól kwasu) — dawnieగszeగ terminologii chemiczneగ nazywaగą się obecnie
„chlorkami metali ziem alkalicznych”. Prawdopodobnie Kant miał tu na myśli (గak przypuszcza గeden z che-
mików naszych) tylko chlorek wapnia i chlorek magnezu, gdyż one గedynie z pomięǳy znanych współcześnie
oǳnaczaగą się zdolnością absorbowania wody czy wilgoci. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Pierwsze prawo zatem chroni od wysforowania się w rozmaitość różnych pierwot-
nych roǳaగów i zaleca గednorodność; drugie natomiast ogranicza znowuż tę skłonność
do zgodności i nakazuగe wyróżnianie podgatunków, zanim się ze swoim ogólnym poగę-
ciem zwrócimy do గednostek. Trzecie గednoczy oba poprzednie, przepisuగąc wobec naగ-
większeగ rozmaitości గednorodność przez stopniowe przechoǳenie od గednego gatunku
do drugiego, co wskazuగe గakieś pokrewieństwo różnych gałęzi, gdyż ogółem z గednego
pnia wyrosły.

To logiczne prawo continui specierum (formarum logicarum) każe atoli przypuszczać, że
istnieగe prawo transcendentalne: lex continui in natura [=prawo ciągłości w przyroǳie]),
bez którego użycie rozsądku tylko w błąd by zostało przez ów przepis wprowaǳone, bo
może by obrało drogę wprost przeciwną przyroǳie. A więc prawo to musi polegać na
powodach czystych transcendentalnych, nie zaś empirycznych. Bo w tym drugim razie
przyszłoby późnieగ niż systemy; a ono to właściwie dopiero wydało czynnik systema-
tyczny w poznaniu przyrody. Poza tymi prawami nie kryగą się też snadź గakieś zamiary
co do próby z nimi, గako zakusami గuto, wykonać się maగąceగ; lubo zaiste łączność ta,
gǳie się iści, stanowi potężną podstawę do uważania hipotetycznie obmyśloneగ గedni za
uzasadnioną; a więc i w tym także zamiarze zapewniaగą korzyść; lecz wyraźnie w nich wi-
dać, że oszczędność w przyczynach zasadniczych, rozmaitość skutków i wynikaగące stąd
pokrewieństwo członów przyrody poczytuగą same w sobie za zgodne z rozumem i od-
powiednie przyroǳie; zasady te więc maగą w sobie zalety bezpośrednie, a nie tylko గako
środki metodyczne.

Łatwo atoli spostrzec, że ta ciągłość form గest ideą tylko, któreగ całkiem odpowiedni
przedmiot nie może być zgoła wskazany w doświadczeniu, nie tylko dlatego, że gatunki
w przyroǳie są rzeczywiście odǳielone, a stąd muszą tworzyć w sobie quantum discre-
tum, i gdyby stopniowy rozwóగ w ich pokrewieństwie był nieprzerwany, musiałyby też
mieścić w sobie prawǳiwą nieskończoność członów pośrednich, zawartych w obrębie
dwu danych gatunków, co గest niemożliwe: — lecz także i z powodu że z tego prawa
wcale nie możemy zrobić określonego empirycznego użytku, gdyż przez nie nie zostaగe
wskazana by naగmnieగsza cecha pokrewieństwa, wedle któreగ i dopokąd mamy poszuki-
wać stopniowania గeగ odmienności, ale గedynie ogólny przepis, że powinniśmy go szukać.

Jeżeli teraz przełożymy przytoczone zasady co do ich porządku, by గe uporządkować
stosownie do użycia doświadczalnego to zasady systematyczneగ jedni tak się chyba przedsta-
wią: rozmaitość, pokrewieństwo i jedność; każda z nich atoli wzięta గako idea w naగwyższym
stopniu swoగeగ zupełności. Rozum każe się domyślać, że గuż są poznania rozsądkowe, któ-
re przede wszystkim zastosowane zostaగą do doświadczenia, i poszukuగe ich గedni według
idei, rozciągaగących nie daleko daleగ, aniżeli sięgnąć może doświadczenie. Pokrewień-
stwo rozmaitości, nienaruszoną pozostawiaగąc గeగ odmienność, z zasady గedni, dotyczy
nie tylko rzeczy, lecz o wiele więceగ గeszcze — przymiotów i sił rzeczy. Stąd, గeżeli nam
doświadczenie (nie sprawǳone గeszcze całkowicie) przedstawia bieg planet గako kołowy,
a znaగduగemy różnice, to domyślamy się ich w tym, co może według stałego prawa po-
przez nieskończone stopnie pośrednie odmienić go na obieg od tamtych różniący się, tగ.
ruchy planet, nie będące kołami, zbliżać się snadź będą do గego własności mnieగ lub wię-
ceగ, i przypadną do elipsy. Komety okazuగą większą గeszcze odmienność w swych drogach,
gdyż nie wracaగą nawet w kształcie kołowym (o ile sięga obserwacగa); ale domyślamy się
w nich biegu parabolicznego, spokrewnionego przecież z elipsą, i గeżeli długa oś teగże bar-
ǳo daleko się ciągnie, to nie możemy గeగ we wszystkich obserwacగach naszych wyróżnić
od paraboli. Tak to, wedle wskazówki owych zasad, dochoǳimy do గedni roǳaగów dróg
tych w ich kształtach, a przez to znowuż daleగ do గedni przyczyny wszystkich praw ruchu
(ciążenia); a odtąd następnie rozciągamy zdobycze nasze i staramy się nawet wszystkie
odmiany i pozorne odstąpienia od owych prawideł wyగaśnić z teగże zasady; w końcu na-
wet dodaగemy więceగ, niż doświadczenie kiedykolwiek może potwierǳić, myślimy wedle
prawideł pokrewieństwa nawet o hiperbolicznych drogach komet, na których ciała te
zupełnie opuszczaగą nasz świat słoneczny i wędruగąc od słońca do słońca, గednoczą w bie-
gu swoim odlegleగsze części ograniczonego dla nas systematu wszechświata, trzymanego
w spóగni tąż samą siłą poruszaగącą.

Co w tych zasadach గest godnym uwagi i co nas też wyłącznie zaగmuగe, to to, że wydaగą
się transcendentalnymi i chociaż zawieraగą tylko idee dla przeprowaǳenia użytkowania

  Krytyka czystego rozumu 



empirycznego z rozumu, w czym ono może postąpić గakby asymptotycznie²⁰⁸ tylko, tగ.
గedynie w przybliżeniu, nigdy nie mogąc ich dosięgnąć; to przecież, గako syntetyczne zda-
nia a priori, maగą ważność przedmiotową, ale nieokreśloną, i służą za prawidło możliwego
doświadczenia; a nawet rzeczywiście przy గego obrabianiu używa się ich, గako zasad heu-
rystycznych, z powoǳeniem, aczkolwiek niepodobna dokonać ich transcendentalnego
wywodu, co, గak wyżeగ okazano, wobec idei nigdy nie గest możliwym.

W Analityce transcendentalneగ wyróżniliśmy wśród zasad rozsądku dynamiczne, గako
kierownicze గedynie zasady oglądu, od matematycznych, będących względem niego usta-
wodawczymi. Mimo to wspomniane prawa dynamiczne są bądź co bądź ustawodawczymi,
względem doświadczenia, umożliwiaగąc a priori pojęcia, bez których nie ma doświadczenia.
Zasady czystego rozumu nie mogą natomiast nawet względem pojęć empirycznych być
ustawodawczymi, gdyż niepodobna im dać wcale odpowiedniego schematu zmysłowości,
więc nie mogą mieć żadnego przedmiotu in concreto. Jeżeli tedy zaniecham takiego em-
pirycznego z nich, గako z zasad ustawodawczych, użytkowania, గakże im przecie zapewnię
użytkowanie kierownicze a wraz z nim nieగaką przedmiotową ważność, i గakie mieć ono
może znaczenie?

Rozsądek stanowi dla rozumu przedmiot tak samo, గak zmysłowość dla rozsądku.
Jednię wszystkich możliwych empirycznych ǳiałań rozsądkowych uczynić systematycz-
ną oto zaగęcie rozumu, tak గak rozsądek za pomocą poగęć wiąże z sobą i poddaగe pra-
wom empirycznym rozmaite szczegóły zగawisk. Lecz ǳiałania rozsądkowe, bez schema-
tów zmysłowości, są nieokreślone: tak też i jednia rozumowa nawet co do warunków, pod
którymi, i co do stopnia, w గakim rozsądek ma systematycznie połączyć swoగe poగęcia, గest
sama w sobie nieokreśloną. Atoli, lubo dla nieprzerwaneగ systematyczneగ గedni wszystkich
poగęć rozsądkowych niepodobna w ogląǳie odnaleźć żadnego schematu, to może i powi-
nien być dany podobnik [Analogon] takiego schematu, czym గest idea maximum poǳiału
i zగednoczenia poznania rozsądkowego w గakieగś zasaǳie. Bo naగwiększość i bezwzględna
zupełność daగe się pomyśleć określnie, gdyż odrzucamy wszystkie ścieśniaగące warunki,
powoduగące nieokreśloną rozmaitość. A więc idea rozumu గest podobnikiem schema-
tu zmysłowości, z tą గednak różnicą, że zastosowanie poగęć rozsądkowych do schematu
rozumu nie గest zarazem poznaniem samegoż przedmiotu (గak przy zastosowaniu kate-
gorii do ich schematów zmysłowych), lecz tylko prawidłem albo zasadą systematyczneగ
గedni wszelkiego użytkowania z rozsądku. A ponieważ każda zasada, ustalaగąca a priori
dla rozsądku nieprzerwaną గednię గego użycia, popłaca także, lubo pośrednio గeno, co do
przedmiotu doświadczenia; więc zasady czystego rozumu będą miały również i ze wzglę-
du na to przedmiotową realność, lecz nie w teగ mierze, iżby coś tu określały, tylko aby
wskazywały postępowanie, wedle którego empiryczne i określone doświadczalne użycie
rozsądku może się ze sobą nawskroś zgaǳać przez połączenie z zasadą nieprzerwaneగ
గedni, o ile to tylko jest możliwe, i przez uzależnienie go od nieగ.

Wszystkie podmiotowe zasady, powzięte nie z właściwości przedmiotu, lecz z interesu
rozumu, ze względu na గakąś możliwą doskonałość poznania przedmiotu tego, nazywam
maksymami rozumu. I tak są maksymy rozumu spekulatywnego, polegaగące గedynie na
గego interesie spekulatywnym, choćby się mogło wydawać, గakoby to były zasady przed-
miotowe.

Gdy kierownicze గedynie zasady są uważane za ustawodawcze, to గako zasady przed-
miotowe mogą być z sobą sporne; ale gdy się గe poczytuగe tylko za maksymy, to nie ma
tu prawǳiwego sporu, lecz tylko różny interes rozumu, powoduగący rozǳielenie [Tren-
nung] sposobu myślenia. W istocie, rozum ma interes గednolity, a spór గego maksym
గest tylko odmianą i wzaగemnym ograniczaniem się metod, by interesowi temu uczynić
zadość.

Tym sposobem u jednego rozumkowicza bierze górę interes rozmaitości (wedle zasady
uszczególniania), u drugiego zaś interes jedni (wedle zasady gromaǳenia). Każdy z nich
mniema, że sąd swóగ wziął z wniknięcia [Einsicht] w przedmiot, a przecież opiera go tyl-
ko na większym lub mnieగszym przywiązaniu do గedneగ z dwu zasad, z których żadna nie
polega na podstawach przedmiotowych, lecz గeno na interesie rozumu; lepieగ by గe tedy

²⁰⁸asymptota (z gr. niestykaగąca się) — గest to linia prosta, dążąca do zetknięcia się z linią krzywą, ciągnącą się
w nieskończoność, lecz niemogąca గeగ dosięgnąć; tak że można గa uważać za styczną do linii krzyweగ w odległości
nieskończenie wielkieగ; stąd nazwano గą u nas ledwo-nie-styczną. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



nazywać maksymami, a nie zasadami. Wiǳąc, గak światli mężowie wiodą spór z sobą
o charakterystykę luǳi, zwierząt lub roślin, a nawet ciał świata kopalnego, kiedy గedni
np. przyగmuగą osobne i na pochoǳeniu ugruntowane charaktery ludów, albo też sta-
nowcze i ǳieǳiczne różnice roǳin, ras itd.; druǳy przy tym się upieraగą, że przyroda
w teగ mierze utworzyła zupełnie గednakowe usposobienia, i że wszelka różnica zasaǳa
się tylko na zewnętrznych okolicznościach: — to dość mi గeno wziąć pod rozwagę wła-
ściwość przedmiotu, by zrozumieć, że on dla obu zbyt głęboko గest ukryty, żeby mogli
mówić z wniknięcia w przyrodę przedmiotu. Jest tu గedynie tylko dwoగaki interes rozu-
mowy, z którego ten గedną, a tamten drugą część bierze do serca, lub też tylko udaగe,
a stąd odmienność maksym o rozmaitości przyrody lub o గedności przyrody, daగących się
barǳo dobrze pogoǳić; lecz dopóki są uważane za wniknięcia przedmiotowe, to nie tyl-
ko powoduగą spór, lecz i przeszkody, długo zawaǳaగące prawǳie, aż się znaగǳie środek
poగednania spornego interesu i zadowolenia rozumu w tym wzglęǳie.

Tak samo గest i z utrzymywaniem lub obalaniem osławionego, puszczonego przez
Leibniza w obieg, a przez Bonneta²⁰⁹ ślicznie przystroగonego prawa nieprzerwanej drabiny
stworzeń, co గest tylko rozwinięciem zasady pokrewieństwa oparteగ na interesie rozumu,
gdyż obserwacగa i wnikanie w urząǳenie przyrody nie mogły go dostarczyć గako twier-
ǳenia przedmiotowego. Szczeble takieగ drabiny, గak గe nam przedstawić może doświad-
czenie, są zbyt odległe od siebie, a nasze rzekomo małe różnice są w sameగże naturze
zazwyczaగ tak dużymi przepaściami, że nic zgoła, గako na podpatrywanie przyrody, nie
można liczyć na takie obserwacగe (zwłaszcza wobec tak wielkieగ rozmaitości rzeczy, gǳie
zawsze łatwo odnaleźć pewne podobieństwa i zbliżenia). Natomiast metoda poszukiwa-
nia ładu w przyroǳie, wedle takieగ zasady, oraz maksyma uważania go za ugruntowany
w przyroǳie w ogóle, lubo bez określenia, gǳie i w గakieగ mierze, గest bądź co bądź
uprawnioną i przydatną zasadą kierowniczą rozumu, która atoli, గako taka, sięga znacznie
daleగ, niż żeby doświadczenie i obserwacగa mogły iść z nią w parze; nic ona przecie nie
określa, lecz wskazuగe im tylko drogę do systematyczneగ గedności.

O celu ostatecznym przyroǳoneగ Dialektyki rozumu luǳkiego
Idee czystego rozumu nigdy nie mogą być same w sobie dialektycznymi; nadużycie

ich గeno musi sprawiać, że z nich wynika dla nas mamiąca złuda; są one nam bowiem
narzucone przez przyrodę rozumu naszego, a ten naగwyższy trybunał wszystkich praw
i pretensగi spekulacగi naszeగ nie podobna, ażeby sam mieścił w sobie źródłowe zwoǳenia
i mamidła. Domyślać się więc wolno, że maగą one dobre i celowe przeznaczenie w przy-
roǳonym usposobieniu rozumu naszego. Tłuszcza rozumkowiczów atoli wrzeszczy, గak
zazwyczaగ, o niedorzeczności i sprzecznościach i urąga zarządowi, nie zdolna wniknąć
w గego naగgłębsze zamiary, których dobroczynnym wpływom winien zawǳięczać nawet
własne zachowanie i tę uprawę [Cultur], co go uzdatniła do ganienia go i potępiania.

Nie można bezpiecznie posługiwać się żadnym apriorycznym poగęciem, nie doko-
nawszy గego wywodu transcendentalnego. Idee czystego rozumu nie pozwalaగą wpraw-
ǳie wcale na taki wywód, గak kategorie; ale గeśli maగą posiadać, lubo nieokreśloną, lecz
bodaగ naగmnieగszą przedmiotową ważność, a nie wyobrażać czcze గeno rzeczy myślne (en-
tia rationis ratiocinantis); to musi być bądź co bądź możliwym గakiś ich wywód, choćby
wielce się oddalał od tego, గaki da się przedsięwziąć co do kategorii. Jest to wykończenie
krytycznego zadania rozumu czystego, i teraz się nim zaగmiemy.

Wielka to różnica, czy coś dane zostaగe rozumowi moగemu గako przedmiot wręcz,
czy też tylko గako przedmiot w idei. W pierwszym wypadku poగęcia moగe zmierzaగą do
określenia przedmiotu; w drugim — గest to rzeczywiście schemat గeno, któremu bez-
pośrednio nie గest dodany żaden przedmiot, nawet bodaగ w sposób hipotetyczny; ale
który służy do tego tylko, żeby sobie wyobrazić inne przedmioty, przez odniesienie ich
do teగ idei, według గeగ systematyczneగ గedni, a zatem pośrednio. I tak powiadam: poగęcie
naగwyższeగ umysłowości గest ideą tylko, tగ. గego przedmiotowa realność nie na tym ma
polegać, iż odnosi się wprost do గakiegoś przedmiotu (bo w takim znaczeniu nie mogli-

²⁰⁹Bonnet, Karol (–) — rodem Szwaగcar; znakomity przyrodnik, mianowicie botanik, a także psy-
cholog (Essai de psychologíe , Essai analytique sur les facultés de l’âme) uzależniaగący czynności psychiczne od
ruchów w nerwach, świetnie rozwinął sławne prawo ciągłości (la loi de continuité) Leibniza, w ǳiele: Contem-
plation de la nature ( do , trzy tomy). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



byśmy usprawiedliwić గego przedmiotoweగ ważności), lecz గest ono tylko ułożonym wedle
warunków naగwiększeగ గedni rozumoweగ schematem o poగęciu గakieగś rzeczy w ogóle, słu-
żącym do tego గeno, by zachować గak naగwiększą systematyczną గednię w empirycznym
użyciu rozumu naszego, niby wyprowaǳaగąc przedmiot doświadczenia z wymyślonego
przedmiotu teగ idei, గako గego powodu czyli przyczyny. Wtedy powiada się np. rzeczy
tego świata trzeba tak rozpatrywać, గak gdyby byt swóగ wzięły od naగwyższeగ umysłowo-
ści. Tym sposobem idea గest właściwie poగęciem tylko poszukuగącym [heuristischer], nie
zaś pokazuగącym [ostensiver] i daగe do zrozumienia, nie గakim గest przedmiot, lecz గak
mamy, pod గego przewodnictwem, szukać właściwości i powiązania z sobą przedmiotów
doświadczenia w ogóle. Jeżeli tylko można wykazać, że, chociaż troగakie idee transcen-
dentalne (psychologiczna, kosmologiczna i teologiczna) nie daగą się odnieść bezpośrednio
do żadnego im odpowiadaగącego przedmiotu i గego określenia, గednak గako prawidło em-
pirycznego użycia rozumu przez przyగęcie takiego przedmiotu w idei prowaǳą do గedni
systematyczneగ i rozszerzaగą wciąż poznanie doświadczalne, nigdy zaś nie mogą mu być
przeciwne: — to గest konieczną maksymą rozumu, by według takich idei postępować.
I to గest transcendentalnym wywodem wszystkich idei rozumu spekulatywnego, nie గako
ustawodawczych zasad rozszerzenia poznania naszego do większeగ liczby przedmiotów, niż
ich dać może doświadczenie, lecz గako kierowniczych zasad systematyczneగ గedni rozmaito-
ści empirycznego poznania w ogóle, które przez to we własnych granicach swoich więceగ
się ukrzepi i sprostuగe, niżby się to stać mogło bez takich idei mocą tylko zużytkowania
zasad rozsądkowych.

Postaram się uczynić to wyraźnieగszym. Idąc za wymienionymi ideami, గako zasada-
mi, chcemy po pierwsze (w psychologii) wszystkie zగawiska, ǳiałania i wrażliwość umysłu
naszego tak ze sobą powiązać wedle wskazówki doświadczenia wewnętrznego, గakby on
był substancగą poగedynczą, która z osobową tożsamością trwale (przynaగmnieగ w ciągu
życia) istnieగe, gdy tymczasem గeగ stany, do których stany ciała należą tylko గako warun-
ki zewnętrzne, nieustannie się zmieniaగą. Po wtóre, winniśmy (w kosmologii) warunki
zarówno wewnętrznych గak i zewnętrznych zగawisk przyroǳonych śleǳić w takim ni-
gǳie zakończyć się nie daగącym badaniu, గakby ono samo w sobie było nieskończonym
i bez pierwszego czyli naczelnego człona; chociaż nie wolno nam z tego powodu, poza
obrębem wszelkich zగawisk, odrzucać myślnych గeno pierwszych ich podstaw, nigdy ich
przecież, ponieważ ich nie znamy, nie wplataగąc w łączność z obగaśnieniami przyroǳony-
mi. Na koniec i po trzecie winniśmy (co do teologii) wszystko, co tylko wiązać się może
z możliwym doświadczeniem, tak roztrząsać, గak gdyby ono tworzyło bezwzględną, lecz
nawskroś zależną i wciąż గeszcze w obrębie świata zmysłowego zawarunkowaną గednię;
zarazem atoli గakoby ogół wszystkich zగawisk (sam świat zmysłowy) miał గedyny naczelny
wszechdostateczny powód poza swoim zakresem, mianowicie nieగako samoistny, pier-
wotny i twórczy rozum, w odniesieniu do którego wszelkim empirycznym użytkowa-
niem z naszego rozumu w గego naగwiększym rozszerzeniu tak kieruగemy, గak gdyby sameż
przedmioty wytrysły z owego prawzoru rozumu wszelkiego. To znaczy: nie z poగedynczeగ
myśląceగ substancగi wyprowaǳać wewnętrzne zగawiska duszy, lecz te z siebie nawzaగem
według idei గestestwa poగedynczego; nie z naగwyższeగ umysłowości wyprowaǳać porzą-
dek świata i గego గednię systematyczną, lecz z idei naగmądrzeగszeగ przyczyny wydobyć
prawidło, wedle którego rozum przy powiązaniu przyczyn ze skutkami w świecie ma być
naగlepieగ użyty dla własnego swego zaspokoగenia.

Otóż nie ma bynaగmnieగ przeszkody, żebyśmy te idee przyjęli nawet za przedmiotowe
i upostaciowane [hypostatisch], z wyగątkiem గeno kosmologiczneగ, gǳie rozum potyka się
o antynomię, గeżeli tak గą sobie chce wystawić (psychologiczna i teologiczna nie zawieraగą
takich). Nie ma w nich bowiem sprzeczności; któż by więc mógł nam zaprzeć ich przed-
miotową realność, gdy o ich możliwości wie równie mało, by గą zaprzeczyć, గak my, by గą
stwierǳić? Jednakże, ażeby coś przyగąć, nie dosyć గest, gdy przeciwko temu nie ma żadneగ
dodatnieగ [positive] przeszkody; i nie może nam być wolno గestestwa myślne, prześciga-
గące wszystkie poగęcia nasze, lubo z żadnym z nich nie sprzeczne, wprowaǳać గedynie
tylko na rzecz spekulatywnego rozumu, pragnącego wykończyć swe zadanie, గako przed-
mioty rzeczywiste i określone. A więc nie należy ich przyగmować samych w sobie, lecz
tylko ma popłacać ich realność, గako schematu kierowniczeగ zasady గedni systematyczneగ
wszelkiego poznania przyrody; zatem trzeba గe brać za podstawę tylko గako podobniki

  Krytyka czystego rozumu 



[Analoga] rzeczy rzeczywistych, ale nie గako takie same w sobie. Z przedmiotu idei zdeగ-
muగemy warunki, które ograniczaగą nasze poగęcia rozsądkowe, lecz też zarazem గedynie
czynią możliwym, że o గakieగ bądź rzeczy zdołamy mieć określone poగęcie. I oto my-
ślimy sobie గakieś Coś [ein Etwas], o czym żadnego nie mamy poగęcia, czym ono గest
samo w sobie, ale czego stosunek do ogółu zగawisk wystawiamy sobie przecie podobnym
[analogisch] do tego, గaki zachoǳi pomięǳy samymi zగawiskami.

Przyగmuగąc tedy takie idealne గestestwa, nie rozszerzamy właściwie naszego poznania
poza przedmioty możliwego doświadczenia, lecz tylko గego empiryczną గednię za pomocą
గedni systematyczneగ, do któreగ daగe nam schemat idea, ważna zatem nie గako zasada usta-
wodawcza, lecz tylko గako kierownicza. Bo że stwierǳamy odpowiadaగącą idei rzecz, గa-
kieś Coś, czyli rzeczywiste గestestwo, to nie znaczy, iżbyśmy nasze poznanie rzeczy chcieli
rozszerzyć transcendentalnymi poగęciami; gdyż to గestestwo bierze się za podstawę w idei
tylko, a nie samo w sobie; zatem, aby tylko wyrazić గednię systematyczną, maగącą nam
służyć za kierownicę w empirycznym użytkowaniu z rozumu, nic o tym nie orzekaగąc, గa-
ką గest podstawa teగ గedności, lub też wewnętrzna własność takiego గestestwa, na którym
ona się opiera గako na przyczynie.

I tak transcendentalne i గedyne określone poగęcie, గakie nam daగe spekulatywny ro-
zum o Bogu, గest deistyczne w naగściśleగszym znaczeniu; tగ. rozum nie ręczy nawet za
przedmiotową ważność takiego poగęcia, lecz tylko za ideę o czymś, na czym wszelka em-
piryczna realność opiera swą naగwyższą i konieczną గednię, i czego nie możemy sobie
pomyśleć inaczeగ, గak według podobieństwa z rzeczywistą substancగą, która by była wedle
praw rozumowych przyczyną wszech rzeczy; o ile oczywiście zamierzamy wystawiać to
sobie గako przedmiot odrębny, nie zaś, zadowalaగąc się ideą tylko kierowniczeగ zasady ro-
zumu, wolimy raczeగ odłożyć na bok wykończenie wszystkich warunków myślenia గako
niedoścignione dla rozsądku luǳkiego, co przecież nie da się pogoǳić z zamiarem dosko-
nałeగ systematyczneగ గedni w naszym poznawaniu, któreగ żadnych przynaగmnieగ obrębów
rozum nic kłaǳie. Stąd pochoǳi, że przyగmuగąc గestestwo boże, nie mam wprawǳie
naగmnieగszego poగęcia ani o wewnętrzneగ możliwości doskonałości గego naగwyższeగ, ani
o konieczności గego istnienia, lecz przecie mogę wtedy uczynić zadość wszystkim innym
pytaniom, dotyczącym czynnika przypadkowego, i zdołam naగzupełnieగ zaspokoić rozum
co do odszukać się maగąceగ naగwiększeగ గedni w గego empirycznym użyciu, choć nie co do
samegoż tego założenia; a to dowoǳi, że గego interes spekulatywny, a nie గego wieǳa,
uprawnia go do wychoǳenia z punktu, tak oddalonego od గego ǳieǳiny, ażeby stamtąd
rozpatrywać గeగ przedmioty w zupełneగ całości.

Tu się pokazuగe atoli różnica w sposobie myślenia, wobec tegoż samego założenia,
która గest dosyć subtelna, lecz niezmiernie doniosła w filozofii transcendentalneగ. Mo-
gę mieć powód dostateczny do przyగęcia czegoś względnie (suppositio relativa), nie będąc
uprawnionym do przyగęcia tego wręcz (suppositio absoluta). To rozróżnienie గest potrzeb-
ne, gǳie iǳie tylko o zasadę kierowniczą, przez którą poznaగemy wprawǳie konieczność
samą w sobie, lecz nie గeగ źródło, i ku któreగ przyగmuగemy powód naczelny [einen obe-
rsten Grund] w tym గeno zamiarze, by tym określnieగ pomyśleć powszechność zasady,
గeśli np. myślę sobie గakieś గestestwo గako istnieగące, choć ono odpowiada sameగ tylko
idei i to transcendentalneగ. Bo wtedy nigdy nie mogę przyగąć istnienia teగ rzeczy same-
go w sobie, ponieważ nie starczą ku temu poగęcia, mocą których mogę sobie pomyśleć
określnie przedmiot గakikolwiek, a warunki przedmiotoweగ ważności poగęć moich wy-
kluczone są przez samąż ideę. Poగęcia realności, substancగi, przyczynowości, nawet ko-
nieczności w istnieniu, poza tym, że umożliwiaగą empiryczne poznanie przedmiotu, nie
maగą żadnego zgoła znaczenia, które by గakiś przedmiot określało. Można ich tedy użyć
do wyగaśnienia możliwości rzeczy w świecie zmysłowym, lecz nie do wyగaśnienia moż-
liwości samejże całostki świata, gdyż ten powód wyగaśniaగący musiałby być za obrębem
świata, więc nie być przedmiotem możliwego doświadczenia. Otóż mogę గednak przyగąć
takie niepoగęte గestestwo, przedmiot idei tylko, względnie co do świata, chociaż nie samo
w sobie. Bo గeżeli możliwie గak naగwiększemu empirycznemu użyciu mego rozumu służy
za podstawę idea (systematyczno-zupełneగ గedni, o któreగ pomówię wnet dokładnieగ), nie
mogąca sama w sobie nigdy zostać przedstawioną całkiem odpowiednio w doświadcze-
niu; chociaż గest konieczną nieoǳownie, by గednię empiryczną przybliżyć do możliwie
గak naగwyższego stopnia: to nie tylko będę uprawniony, lecz nawet zmuszony do zre-

  Krytyka czystego rozumu 



alizowania teగ idei, tగ. do stwierǳenia dla nieగ przedmiotu rzeczywistego, ale tylko గako
czegoś w ogóle, czego nie znam samego w sobie i czemu గedynie, గako podstawie wszelkieగ
గedni systematyczneగ, w odniesieniu do nieగ nadaగę takie własności, గakie są analogiczne
z poగęciami rozsądkowymi w użyciu empirycznym. A więc według analogii realności
w świecie, substancగi, przyczynowości i konieczności pomyślę sobie గestestwo, posiada-
గące to wszystko w naగwyższeగ doskonałości; a ponieważ idea ta opiera się tylko na moim
rozumie, będę mógł sobie pomyśleć to గestestwo, గako rozum samoistny, który mocą idei
naగwiększeగ harmonii i గedni గest przyczyną całostki świata; tak, że odrzucam wszystkie
warunki ograniczaగące ideę, byle by tylko, pod opieką takieగ pra-podstawy, umożliwić
systematyczną గednię rozmaitości w całostce świata, a za గeగ pośrednictwem możliwie గak
naగwiększe empiryczne użytkowanie z rozumu, patrząc na wszystkie połączenia tak, jakby
one były rozporząǳeniami naగwyższego rozumu, którego nasz గest słabą kopią. Myślę
wtedy o tym naగwyższym గestestwie mocą samych poగęć, maగących zastosowanie właści-
wie tylko w świecie zmysłowym; ale ponieważ i owo transcendentalne założenie służy
mi గedynie do użytku względnego, mianowicie że stanowić ma podścielisko గak naగwięk-
szeగ గedni doświadczalneగ, więc wolno mi గestestwo, które wyróżniam od świata, barǳo
dobrze pomyśleć sobie za pomocą własności, należących గedynie do świata zmysłowego.
Bo nie wymagam bynaగmnieగ i nie mam też prawa wymagać poznania przedmiotu tego
moగeగ idei takim, గakim గest sam w sobie, gdyż nie posiadam żadnych po temu poగęć,
a nawet poగęcie realności, substancగi, przyczynowości, ba, konieczności w istnieniu tracą
wszelkie znaczenie i są próżnymi rubrykami na poగęcia, bez żadneగ treści, గeżeli się z nimi
ośmielam wyగść poza pole zmysłów. Obmyślam sobie గeno stosunek nieznanego mi zgoła
గestestwa do గak naగwiększeగ systematyczneగ గedni całostki świata, byle by గe tylko uczy-
nić schematem kierowniczeగ zasady możliwie naగwiększego empirycznego użytkowania
z mego rozumu.

Otóż rzucaగąc okiem na transcendentalny przedmiot idei naszeగ, wiǳimy, że nie mo-
żemy przyగąć గego rzeczywistości samej w sobie według poగęć o realności, substancగi, przy-
czynowości itd., gdyż poగęcia te naగmnieగszego nie maగą zastosowania w tym, co గest
całkiem różne od świata zmysłów. A więc przypuszczenie rozumu co do naగwyższego
గestestwa, గako przyczyny naczelneగ, గest tylko względne, pomyślane na rzecz systema-
tyczneగ గedni świata zmysłowego; i గest గeno గakimś czymś w idei, o czym nie mamy
żadnego poగęcia, czym గest samo w sobie. Tym się też tłumaczy, czemu w odniesieniu do
tego, co గest dane zmysłom, గako istnieగące, potrzebuగemy wprawǳie idei pra-గestestwa
koniecznego samego w sobie, nigdy గednak nie możemy mieć naగmnieగszego poగęcia o nim
w గego bezwzględneగ konieczności.

Teraz dopiero możemy wyraźnie postawić przed oczyma wynik całeగ Dialektyki trans-
cendentalneగ i dokładnie określić ostateczny zamiar idei czystego rozumu, które గedynie
wskutek nieporozumienia i nieoględności staగą się dialektycznymi. Czysty rozum istot-
nie zaగmuగe się wyłącznie tylko samym sobą i nie może też mieć żadnego innego zaగęcia,
gdyż dane mu są nie przedmioty dla గedni poగęcia doświadczalnego, lecz poznania roz-
sądkowe dla గedni poగęciu rozumowego, tగ. łączności w గakieగś zasaǳie. Jednia rozumowa
గest గednią systemu, a ta గednia systematyczna służy rozumowi nie przedmiotowo za గa-
kaś zasadę do rozciągnięcia గeగ na przedmioty, lecz podmiotowo గako maksyma, by గą
rozciągnąć na wszelkie możliwe empiryczne poznawanie przedmiotów. Mimo to syste-
matyczna łączność, గaką nadać może rozum empirycznemu użyciu rozsądku nie tylko
dopomaga do గego rozszerzenia, lecz nadto zabezpiecza zarazem గego słuszność; a zasa-
da takieగ systematyczneగ గedności గest także przedmiotową, lubo w sposób nieokreślony
(principium vagum), nie గako zasada ustawodawcza, by coś określić ze względu na గeగ bez-
pośredni przedmiot, lecz by గako kierownicza గeno zasada i maksyma, posunąć i umocnić
w nieskończoność (nieokreśloność) empiryczne użytkowanie z rozumu, przez otwarcie
nowych dróg, nieznanych rozsądkowi, nie przeciwiąc się przy tym bynaగmnieగ prawom
użytkowania empirycznego.

Rozum atoli nie może pomyśleć teగ systematyczneగ గedni inaczeగ, గak daగąc równocze-
śnie idei swoగeగ గakiś przedmiot, który przez żadne doświadczenie nie może zostać dany,
gdyż doświadczenie nigdy nie dostarcza przykładu doskonałeగ systematyczneగ గedni. To
గestestwo rozumowe (ens rationis ratiocinatae) గest zaiste ideą tylko i dlatego nie zostaగe
przyగęte wręcz i samo w sobie గako coś rzeczywistego, lecz bierze się గe za podstawę tylko

  Krytyka czystego rozumu 



problematycznie (gdyż go nie zdołamy dosięgnąć mocą żadnych poగęć rozsądkowych, by
na wszelkie powiązanie rzeczy świata zmysłowego tak patrzeć, jakgdyby ono w tym గe-
stestwie rozumowym miało swóగ powód, lecz tylko w tym zamiarze, aby na tym oprzeć
systematyczną గednię, która niezbędną గest dla rozumu, a dla empirycznego poznania
rozsądkowego ze wszech miar korzystną, a w żadnym razie nigdy zawaǳać nie może.

Przekręca się natychmiast znaczenie teగ idei, gdy się గą uważa za stwierǳenie, albo
za przypuszczenie bodaగ rzeczy rzeczywisteగ, któreగ by się zamierzało przypisać powód
systematycznego układu świata; raczeగ wcale tego nie rozstrzygamy, గaką ma sam w sobie
właściwość ten గego powód wymykaగący się poగęciom naszym i bierzemy ideę tylko za
punkt wiǳenia, z którego గedynie i wyłącznie można rozwinąć ową గednię, dla rozumu
tak istotną a dla rozsądku tak zbawienną; krótko mówiąc: ta rzecz transcendentalna గest
tylko schematem oweగ kierowniczeగ zasady, mocą któreగ rozum, o ile go stać, rozciąga na
całe doświadczenie గednię systematyczną.

Pierwszym przedmiotem takieగ idei గestem గa sam, rozważany గeno గako przyroda my-
śląca (dusza). Chcąc odnaleźć własności, z గakimi myślące గestestwo samo w sobie istnieగe,
muszę spytać doświadczenia, i ze wszystkich kategorii nie mogę ani గedneగ zastosować do
tego przedmiotu, o ile ich schemat nie గest dany w ogląǳie zmysłowym. Przez to గednak
nigdy nie docieram do systematyczneగ గedni wszystkich zగawisk zmysłu wewnętrznego.
Zamiast więc poగęcia doświadczalnego (o tym, czym గest dusza rzeczywiście), nie mogą-
cego nas daleko zaprowaǳić, rozum bierze poగęcie empiryczneగ గedni wszelkiego myśle-
nia, i pomyślawszy sobie tę గednię గako bezwarunkową i pierwotną, robi z niego poగęcie
rozumowe (ideę) o substancగi poగedynczeగ, która sama w sobie niezmienna (osobowo
identyczna), ma obcowanie z innymi rzeczywistymi rzeczami po zewnątrz nieగ; గednym
słowem: ideę o poగedynczeగ samoistneగ umysłowości. Przy tym atoli nie ma nic innego
przed oczyma prócz zasad systematyczneగ గedni w wyగaśnianiu zగawisk duszy, mianowi-
cie: żeby wszystkie określenia, గako zawarte w గednym-గedynym podmiocie, wszystkie
siły, o ile tylko można, గako pochoǳące od గedneగ-గedyneగ siły główneగ, wszelką zmianę
koleగną గako należącą do stanów tegoż samego trwałego గestestwa rozpatrywać, a wszyst-
kie zjawiska w przestrzeni గako od ǳiałań myślenia całkiem różne przedstawiać. Owa
poగedynczość substancగi itd. miała być tylko schematem do teగ kierowniczeగ zasady, i nie
przypuszcza się z góry, గakoby była rzeczywistym powodem własności duszy. Bo te mogą
też polegać na całkiem innych powodach, których wcale nie znamy; tak samo గak nie
moglibyśmy poznać właściwie duszy sameగ w sobie mocą owych przyగętych orzeczeń,
choćbyśmy chcieli గe wręcz గeగ przypisać, gdyż one wytwarzaగą ideę tylko, któreగ zgoła nie
możemy wyobrazić sobie in concreto. Z takieగ psychologiczneగ idei może zaiste wyniknąć
korzyść గeno, గeśli tylko strzec się bęǳiemy, by గeగ nie uważać za coś więceగ niż za ideę,
tగ. przyznawać గeగ ważność względnie గedynie do systematycznego użytkowania z rozumu
co do zగawisk duszy naszeగ. Bo wtedy żadne empiryczne prawa zగawisk cielesnych, będące
całkiem innego roǳaగu, nie mieszaగą się do wyగaśnień tego, co należy గeno do zmysłu
wewnętrznego; wtedy nie dopuszczaగą się żadne wietrzne hipotezy o płoǳeniu, niszczeniu
i odraǳaniu się [Palingenesie] dusz itd.; i tym sposobem rozważanie tego przedmiotu
zmysłu wewnętrznego podeగmie się zupełnie czysto, bez przymieszki nieగednorodnych
własności; a prócz tego badanie rozumowe skieruగe się ku temu, by powody wyగaśniaగące
w tym podmiocie sprowaǳić, o ile to podobna, do గedyneగ zasady; co wszystko doko-
nanym zostaగe naగlepieగ, a nawet గedynie i wyłącznie przez taki schemat, గak gdyby on
był గestestwem rzeczywistym. To też idea psychologiczni nie może znaczyć nic innego
tylko schemat poగęcia kierowniczego. Bo gdybym chciał గeno zapytać, czy też dusza sama
w sobie nie గest przyrody duchoweగ, to pytanie takie nie miałoby żadnego sensu. Przez to
poగęcie odrzucam nie tylko przyrodę cielesną, lecz w ogóle wszelką przyrodę, tగ. wszelkie
orzeczenia గakiegokolwiek możliwego doświadczenia, więc wszelkie warunki pomyślenia
sobie గakiegoś przedmiotu do takiego poగęcia; a to przecież గedynie i wyłącznie sprawia,
że się mówi, iż ma sens గakiś.

Drugą kierowniczą ideą spekulatywnego గeno rozumu గest poగęcie świata w ogóle.
Bo przyroda గest właściwie గedynym tylko danym przedmiotem, co do którego rozum
potrzebuగe zasad kierowniczych. Przyroda ta గest dwoగaka, albo myśląca, albo cielesna.
Ale dla teగ drugieగ, by గą sobie pomyśleć pod względem గeగ wewnętrzneగ możliwości, tగ.
by określić zastosowanie do nieగ kategorii, nie potrzebuగemy wcale idei, tగ. wyobraże-

  Krytyka czystego rozumu 



nia przekraczaగącego doświadczenie; nie గest też co do nieగ żadna możliwą, gdyż kieruగe
nami w nieగ గeno zmysłowy ogląd; nie tak గak w psychologicznym poగęciu głównym
(Ja), zawieraగącym a priori pewną formę myślenia, mianowicie గego గednię. A zatem dla
czystego rozumu pozostaగe nam tylko przyroda w ogóle i zupełność warunków w nieగ
według గakieగś zasady. Bezwzględna całkowitość szeregów warunków tych, w rodowoǳie
ich członów, గest ideą, która w empirycznym użyciu rozumu nigdy wprawǳie nie może
całkowicie się ukazać, służy గednak za prawidło, గak mamy ze względu na nią postępować,
mianowicie w wyగaśnianiu danych zగawisk (w odwrocie lub wstępowaniu) tak, jakgdyby
szereg był sam w sobie nieskończony, tగ. in indefinitum; tam zaś gǳie sam rozum uważa-
my za przyczynę określaగącą (w wolności), więc wobec zasad praktycznych, jak gdybyśmy
mieli przed sobą nie przedmiot zmysłów, lecz czystego rozsądku, gǳie warunki mogą być
umieszczone గuż nie w szeregu zగawisk, lecz po zewnątrz nich, a szereg stanów można tak
rozpatrywać, jak gdyby poczynał się wręcz (mocą przyczyny myślneగ); a to wszystko do-
woǳi, że idee kosmologiczne będąc tylko zasadami kierowniczymi, dalekimi są od tego,
by, గako niby ustawodawcze, stwierǳały rzeczywistą całkowitość takich szeregów. Reszty
poszukać można na swoim mieగscu pod Antynomią czystego rozumu.

Trzecią ideą czystego rozumu, zawieraగącą względne గeno przypuszczenie గestestwa గa-
ko గedyneగ i wszechdostateczneగ przyczyny wszystkich szeregów kosmologicznych, గest
poగęcie rozumowe o Bogu. Nie mamy naగmnieగszeగ podstawy do przyగęcia przedmiotu
teగ idei wręcz (przypuszczania go jako samego w sobie); bo co nas może ku temu uzdolnić,
lub przynaగmnieగ uprawnić choćby, byśmy wierzyli w గestestwo o naగwyższeగ doskonało-
ści i z przyrody swoగeగ wręcz konieczne, z samego గeno poగęcia o nim, lub uznawali za
istnieగące samo w sobie, gdyby nie świat, w odniesieniu do którego przypuszczenie to
గedynie może być koniecznym. I tu గasno się okazuగe, że idea tegoż గak wszystkie idee
spekulatywne, nic innego wypowieǳieć nie chciała, tylko, że rozum nakazuగe wszelkie
powiązania świata rozważać według zasad systematyczneగ గedni, jak gdyby one ogółem
wypłynęły z గednego-గedynego wszystko obeగmuగącego గestestwa, గako naczelneగ wszech-
dostateczneగ przyczyny. Z tego widać, że rozum przy tym nie może mieć nic innego na
wzglęǳie గak tylko swoగe formalne prawidło w rozszerzeniu swego zastosowania em-
pirycznego, nigdy zaś — rozszerzenia poza wszelkie granice zastosowania empirycznego;
że zatem pod tą ideą nie ukrywa się wcale గakaś zasada ustawodawcza గeగ zastosowania,
zwróconego ku możliwemu doświadczeniu.

Naగwyższą గednią formalną, polegaగącą wyłącznie na poగęciach rozumowych, గest ce-
lowa గednia rzeczy, a spekulatywny interes rozumu wymaga koniecznie, by wszelki ład
w świecie tak rozpatrywać, గak gdyby wypływał z zamiaru rozumu naగwyższego. Zasada
taka otwiera mianowicie rozumowi naszemu w గego zastosowaniu do pola doświadczeń
zupełnie nowe widoki powiązania rzeczy świata według praw teleologicznych i dotarcia
przez to do ich గak naగwiększeగ systematyczneగ గedni. Przypuszczenie naczelneగ umysłowo-
ści, గako గedyneగ przyczyny całostki świata, lecz tylko snadź w idei, może tedy rozumowi
być zawsze pożytecznym, nigdy zaś nie zaszkoǳi. Bo గeżeli ze względu na kształt Zie-
mi (okrągły, ale nieco spłaszczony)²¹⁰, gór i mórz itd. przyగmiemy same mądre zamiary
గakiegoś twórcy, to na teగ droǳe możem zrobić mnóstwo odkryć. Jeśli przy tym przy-
puszczeniu wytrwamy గako przy zasaǳie kierowniczej tylko, to nawet taki błąd nic nam
nie zaszkoǳi. Bo stąd nic więceగ bądź co bądź nie może wyniknąć, tylko że tam, gǳie-
śmy oczekiwali łączności teleologiczneగ (nexus finalis), napotka się గeno mechaniczna czy
fizyczna (nexus effectivus), przez co w takim razie nie otrzymamy గakieగś గedni więceగ, lecz
nie popsuగemy గedni rozumoweగ w గeగ empirycznym zastosowaniu. Ale nawet to prze-
kreślenie nie może dotknąć samegoż prawa co do ogólnego i teleologicznego zamiaru
w ogóle. Bo chociaż można rozczłonkowywaczowi wykazać błąd, గeśli గakiś członek ciała
zwierzęcego odnosi do గakiegoś celu, o którym wyraźnie dowieść da się, iż stamtąd nie

²¹⁰ze względu na kształt Ziemi (okrągły, ale nieco spłaszczony) — zaleta, wynikła z kulistego kształtu Ziemi,
గest dosyć znana; lecz niewielu wie, że గeగ spłaszczenie [przy biegunach] గako sferoidy, przeszkaǳa właśnie temu,
żeby wyniosłości lądu stałego albo też mnieగszych, może trzęsieniem ziemi wyrzuconych gór, nie przesuwały,
ciągle i w nie barǳo długim czasie znacznie, osi ziemi, gdyby wydęcie ziemi pod równikiem [unter der Linie]
nie było tak potężną górą, że napór żadneగ inneగ góry nigdy గeగ nie może dostrzegalnie z గeగ położenia wysaǳić
ze względu na oś. A గednak bez wahania się obగaśniaగą to tak mądre urząǳenie, powołuగąc się na równowagę
płynneగ niegdyś masy Ziemi. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



wynika: to przecież zgoła niepodobna w pewnym wypadku przekonać, iż గakieś urząǳe-
nie przyrody, గakiekolwiek byłoby, żadnego nie ma celu. Stąd też fizగologia (lekarska)
rozszerza swoగą barǳo ograniczoną empiryczną znaగomość celów w budowie członków
ciała organicznego na mocy zasady, podaneగ tylko przez czysty rozum, tak daleko, że
nader śmiało, a zarazem za zgodą wszystkich rozsądnych, przyగmuగe się w nieగ, iż wszyst-
ko w zwierzęciu ma swóగ użytek i dobry zamiar. Przypuszczenie to, gdyby miało być
ustawodawczym, iǳie daleko daleగ, niż nas może uprawnić obserwacగa dotychczasowa;
z czego należy wnieść, że గest ona tylko zasadą kierowniczą rozumu, by dotrzeć do naగ-
wyższeగ systematyczneగ గedni za pośrednictwem idei przyczynowości celoweగ w naczelneగ
przyczynie świata, గak gdyby ta, గako naగwyższa umysłowość, była przyczyną wszystkiego
wedle naగmędrszego zamiaru.

Jeżeli గednak uchylimy się od tego zacieśnienia idei do kierowniczego tylko użycia, to
rozum wielorako w błąd popadnie, gdyż opuści wtedy grunt doświadczalny, który musi
przecież zawierać wskaźniki గego pochodu, i przerzuci się poza niego ku temu, co niepoగęte
i niezbadalne, a na teగ wyżynie z konieczności dostanie zawrotu, bo się na tym stanowisku
uగrzy całkowicie odciętym od wszelkiego zastosowania, zgodnego z doświadczeniem.

Pierwszym błędem, wynikaగącym stad, że idei naగwyższego గestestwa używa się nie
tylko kierowniczo, lecz także (sprzecznie z przyrodą idei) ustawodawczo, గest ospalstwo
rozumu (ignava ratio)²¹¹. Tak można nazwać każdą zasadę, sprawiaగącą, że swoగe badanie
przyrody gǳiekolwiek bądź uważamy za wręcz ukończone, i rozum tedy udaగe się na spo-
czynek, గak gdyby w zupełności dokonał swego zadania. Stąd nawet idea psychologiczna,
గeśli użytą zostanie గako zasada ustawodawcza do wyగaśnienia zగawisk duszy naszeగ: a po-
tem i do rozszerzenia poznania naszego względem tego podmiotu గeszcze poza wszelkim
doświadczeniem (stanu duszy po śmierci), to choć barǳo dogaǳa rozumowi, lecz też
psuగe i niszczy wszelkie przyroǳone గego użycie wedle wskazówki doświadczenia. I tak
spirytualista dogmatyczny గedność osoby, trwaగącą niezmiennie poprzez wszelkie koleగne
zmiany stanów, obగaśnia గednością myśląceగ substancగi, którą dostrzega గakoby bezpośred-
nio w గaźni; interes, గaki buǳą w nas rzeczy, maగące się ǳiać dopiero po naszeగ śmierci
— świadomością niematerialneగ przyrody naszego myślącego podmiotu itd. — i wyrze-
ka się wszelkiego przyrodniczego badania przyczyny tych naszych zగawisk wewnętrznych
z fizycznych podstaw wyగaśniaగących, omĳaగąc గak gdyby ukazem transcendentnego rozu-
mu immanentne źródła poznania doświadczalnego, na rzecz swoగeగ wygody, lecz z utratą
wszelkiego wniknięcia w sprawę. Jeszcze wyraźnieగ wpada w oczy to niekorzystne następ-
stwo wobec dogmatyzmu naszeగ idei o naగwyższeగ umysłowości i błędnie na tym opar-
tego teologicznego systemu przyrody (fizykoteologii). Bo tu wszystkie cele, ukazuగące
się w przyroǳie, częstokroć przez nas samych tylko tym uczynione, do tego గeno służą,
by nam wielce ulżyć w zbadaniu przyczyn, mianowicie byśmy zamiast ich poszukiwać
w ogólnych prawach mechanizmu materii, powoływali się wprost na niezbadane zrząǳe-
nie naగwyższeగ mądrości i uważali wysiłek rozumu za skończony wtedy, gdy się wyrze-
kamy గego użycia, które nigǳie przecież inǳieగ nie znaగǳie nici przewodnieగ tylko tam,
gǳie mu గą wręczy porządek przyrody i szereg przemian według ich praw wewnętrznych
i powszechnych. Można błędu tego uniknąć, గeśli nie tylko niektóre rzeczy przyroǳo-
ne, గak np. poǳiał lądu stałego, గego budowę, właściwość i położenie gór, lub też tylko
organizacగe w królestwie roślinnym i zwierzęcym rozważamy ze stanowiska celów, lecz
tę systematyczną గednię przyrody, w odniesieniu do idei umysłowości naగwyższeగ, czyni-
my całkiem powszechną. Bo wtedy bierzemy za podstawę celowość wedle powszechnych
praw przyrody, z pod których żadne osobne urząǳenie nie గest wyగęte, lecz tylko mnieగ
lub więceగ widocznie dla nas nimi się cechuగe; i mamy zasadę kierowniczą systematycz-
neగ గedni teleologicznego powiązania, któreగ atoli nie określamy z góry, lecz zamierzamy
tylko, spoǳiewaగąc się గeగ, śleǳić fizyczno-mechaniczne powiązanie według praw po-
wszechnych. Tak గeno bowiem zasada celoweగ గedności może użytkowanie z rozumu co
do doświadczenia wciąż rozszerzać, nie czyniąc mu uszczerbku w żadnym razie.

²¹¹ignava ratio (łac.: ospalstwo rozumu) — tak nazwali starożytni dialektycy zdradnik [sofizmat] w ten sposób
brzmiący: Jeżeli los przeznaczył ci, że z teగ choroby wyzdrowieగesz, to tak się stanie, czy wezwiesz lekarza czy
też nie. Cyceron powiada, że ten sposób wnioskowania stąd ma swą nazwę, że గeżeli się za nim póగǳie, to nie
bęǳie గuż zgoła zastosowania rozumu w życiu. To గest powodem, że sofistyczne dowoǳenie czystego rozumu tą
samą nazwą oznaczam. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Drugim błędem, wynikaగącym z mylnego rozumienia wspomnianeగ zasady గedni sys-
tematyczneగ, గest opaczność rozumu (perversa ratio, ύστερον πρότερον rationis). Idea గedni
systematyczneగ miała do tego గeno służyć, by గako zasada kierownicza poszukiwać teగ గed-
ni w połączeniu rzeczy wedle powszechnych praw przyrody, i o ile się coś z nieగ napotka
na droǳe empiryczneగ, o tyle też tylko wierzyć, że się zbliżyliśmy do zupełności గeగ za-
stosowanie, chociaż nie osiągniemy గeగ nigdy. Zamiast tego odwraca się rzecz na opak
i zaczyna się od tego, że się bierze za podstawę rzeczywistość zasady గedni celoweగ గak-
by upostaciowaną, określa się poగęcie takieగ naగwyższeగ umysłowości, gdy całkowicie గest
nie-do-zbadania, antropomorficznie, i narzuca się tedy przyroǳie cele gwałtownie i po
dyktatorsku, zamiast ich szukać, గak słuszna, na droǳe fizycznego badania; tak, że nie tyl-
ko teleologia, która na to గeno służyć miała, by uzupełnić గednię przyroǳoną wedle praw
powszechnych, teraz ku temu raczeగ zmierza, by గą usunąć: lecz nadto sam rozum chy-
bia swego celu, by mianowicie wedle niego z przyrody dowieść istnienia takieగ rozumneగ
[intelligenten] naczelneగ przyczyny. Bo గeżeli nie można przypuścić naగwyższeగ celowości
w przyroǳie a priori, tగ. గako należąceగ do గeగ istoty, to గakże chcemy mieć uprawnienie ku
szukaniu గeగ i po గeగ drabinie zbliżeniu się do naగwyższeగ doskonałości twórcy, గako dosko-
nałości wręcz konieczneగ, a więc daగąceగ się poznać a priori? Zasada kierownicza wymaga
przypuszczenia systematyczneగ గedni గako jedni przyroǳonej, którą nie tylko empirycznie
poznaగemy lecz przyగmuగemy, lubo గeszcze nieokreślnie, a priori, గako wypływaగącą wręcz,
zatem z istoty rzeczy. Atoli, గeśli wprzód wezmę za podstawę naగwyższe porządkuగące గe-
stestwo, to గednia przyroǳona zostanie istotnie usuniętą. Bo ona గest przyroǳie rzeczy
zupełnie obca i przypadkowa, i nie można też గeగ poznać z powszechnych praw teగże. Stąd
wynika koło błędne w dowoǳeniu, bo się to z góry przyగmuగe, co miało być właściwie
udowodnionym.

Kierowniczą zasadę systematyczneగ గedni przyrody brać za ustawodawczą i to, co w idei
tylko położono za podstawę గednozgodnego użytkowania z rozumu, przyగmować uposta-
ciowanym trybem za przyczynę, znaczy to గedynie gmatwać rozum. Badanie przyrodnicze
w pochoǳie swoim trzyma się łańcucha przyczyn przyroǳonych wedle ich praw po-
wszechnych, zmierzaగąc wprawǳie ku idei twórcy, lecz nie po to, by celowość, śleǳoną
przez siebie wszędy, z niego wyprowaǳać, lecz by z teగ celowości, poszukiwaneగ w istocie
rzeczy przyroǳonych, poznać గego istnienie, o ile podobna, także w istocie wszystkich
rzeczy w ogóle, więc గako wręcz konieczne. Czy się to ostatnie powieǳie czy nie, idea
zawsze pozostanie słuszną, a tak samo i గeగ zastosowanie, గeśli się గe zacieśni do warunków
zasady kierowniczeగ గeno.

Zupełna celowa గednia గest doskonałością (wręcz rozpatrywaną). Jeżeli గeగ nie znaగdu-
గemy w istocie rzeczy, stanowiących cały przedmiot doświadczenia, tగ. wszelkiego naszego
przedmiotowo-ważnego poznania, więc w powszechnych i koniecznych prawach przyro-
dy; to గakże chcemy wnioskować stąd właśnie o idei doskonałości naగwyższeగ i wręcz
konieczneగ, pra-గestestwa, będącego źródłem wszelkieగ przyczynowości? Jak naగwiększa
systematyczna, więc też i celowa గednia గest szkołą a nawet podwaliną możliwości గak
naగwiększego użytkowania z rozumu luǳkiego. Jeగ idea గest więc nierozłącznie związana
z istotą naszego rozumu. Taż sama idea గest tedy dla nas prawodawczą, zatem barǳo to
naturalnym, że się przyగmuగe odpowiadaగący గeగ prawodawczy rozum (intellectus archety-
pus [=umysłowość pra-wzór]), z którego wyprowaǳać wypadnie wszelką systematyczną
గednię przyrody, గako przedmiotu rozumu naszego.

Z okoliczności antynomii czystego rozumu powieǳieliśmy, że wszystkie pytania,
przezeń zadawane, muszą wręcz być takimi, na które odpowieǳieć można, i że wymawia-
nie się obrębami poznania naszego, równie nieuniknione గak słuszne w wielu zagadnie-
niach przyrody, tutaగ dopuszczalnym nie గest, gdyż tu nie zachoǳą pytania o przyroǳie
rzeczy, lecz గe stawia przyroda rozumu i to co do swego గedynie wewnętrznego urzą-
ǳenia. Teraz możemy to zuchwałe na pierwszy pozór twierǳenie umocnić co do dwu
pytań, wobec których czysty rozum ma interes naగwiększy, i tym sposobem doprowaǳić
do ostatecznego wykończenia rozważanie nasze nad గego dialektyką.

  Krytyka czystego rozumu 



Jeżeli tedy zapytaగą (co do teologii transcendentalneగ)²¹² po pierwsze: czy istnieగe coś
odrębnego od świata, co zawiera w sobie powód ładu wszech światowego i గego łączności
wedle praw powszechnych, to odpowiemy: bez wątpienia. Bo świat గest sumą zగawisk;
musi więc być గeగ powód transcendentalny, tగ. daగący się pomyśleć గedynie czystemu roz-
sądkowi. Jeżeli po wtóre pytaగą: czy to గestestwo గest substancగą o naగwiększeగ realności,
konieczną itd., to odpowiadam, że to pytanie nie ma żadnego zgoła znaczenia. Bo wszyst-
kie kategorie, mocą których próbuగę sobie wytworzyć poగęcie o takim przedmiocie, nie
posiadaగą żadnego innego zastosowania prócz empirycznego i nie maగą zgoła sensu, గeśli
nie odnoszą się do przedmiotów możliwego doświadczenia, tగ. do świata zmysłów. Poza
tym polem są one గeno rubrykami na poగęcia, które można uznać, ale przez które nic
zrozumieć niepodobna. Jeżeli wreszcie po trzecie pytaగą: czy nam nie wolno przynaగmnieగ
pomyśleć sobie tego గestestwa odrębnego od świata według analogii z przedmiotami do-
świadczenia? to odpowiedź brzmi: zapewne [allerdings], lecz tylko గako przedmiot w idei,
nie zaś w realności, mianowicie o tyle గeno, o ile గest nieznanym nam podścieliskiem
systematyczneగ గedni, ładu i celowości urząǳenia świata, które musi sobie rozum uczynić
kierowniczą zasadą swego badania przyrody. Co więceగ, możemy nawet bez obawy i bez
nagany zezwolić na pewne w teగ idei antropomorfizmy, sprzyగaగące wspomnianeగ zasaǳie
kierowniczeగ. Boć tu zawsze idea tylko, którą odnosimy nie bezpośrednio do గakiegoś
గestestwa odrębnego od świata, lecz do kierowniczeగ zasady గedni systematyczneగ świata,
i to tylko za pośrednictwem గeగ schematu, mianowicie naczelneగ umysłowości, będąceగ గeగ
twórcą wedle mądrych zamiarów. Czym గest ta pra-podstawa గedni świata sama w sobie,
tego przez to wcale nie mamy sobie pomyśleć, tylko గak గą, a raczeగ గeగ ideę winniśmy
zastosować ze względu na systematyczne użytkowanie z rozumu co do rzeczy tego świata.

Tym atoli sposobem możemy przecie (pytać będą daleగ) przyగąć గedynego mądre-
go i wszechmocnego twórcę świata? Bez żadnej wątpliwości, i nie tylko to, lecz musimy
takiego twórcę przypuszczać. Ależ w takim razie rozszerzamy poznanie nasze poza po-
le możliwego doświadczenia? Bynajmniej. Bośmy przypuścili గeno coś, o czym żadnego
nie mamy poగęcia, czym గest samo w sobie (przedmiot transcendentalny గeno); w od-
niesieniu wszakże do systematycznego i celowego ładu w budowie świata, గaki, studiuగąc
przyrodę, musimy z góry przyగąć, pomyśleliśmy sobie owo nieznane nam గestestwo tylko
według analogii z umysłowością (poగęciem empirycznym), tగ. ze względu na cele i dosko-
nałość, opieraగące się na nim, obdarzyliśmy గe takimi własnościami, które wedle warun-
ków rozumu naszego mogą zawierać w sobie podstawę takieగ గedni systematyczneగ. Idea ta
więc względnie do światowego użytkowania z naszego rozumu గest całkowicie uzasadniona.
Gdybyśmy atoli chcieli గeగ nadać wręcz przedmiotową ważność, to zapomnielibyśmy, że
pomyśleliśmy sobie గestestwo w idei tylko, i że zaczynaగąc tedy od podstawy, nie daగą-
ceగ się zgoła określić przez rozważanie świata, uniemożliwilibyśmy sobie zastosowanie teగ
zasady zgodnie z empirycznym użyciem rozumu.

Ależ (zapytaగą następnie) tym sposobem mogę przecie zrobić użytek w rozumowym
rozważaniu świata z poగęcia i przypuszczenia గestestwa naగwyższego? Tak jest; ku temu
też właściwie rozum wziął tę idee za podstawę. Czy wolno mi atoli celowo wyglądaగące
urząǳenia uważać za zamiary, wywoǳąc గe z woli boskieగ, lubo za pośrednictwem osob-
nych ku temu w świecie ustanowionych uzdolnień [Anlagen]? Tak, i to możecie uczy-
nić, lecz w ten sposób, iżby dla was గednako znaczyło, czy kto powie, że mądrość boska
tak wszystko urząǳiła ku swoim naczelnym celom, czy też, że idea naగwyższeగ mądro-
ści గest kierownicą w badaniu przyrody i zasadą గeగ systematyczneగ i celoweగ గedni wedle
powszechnych praw przyroǳonych, tam nawet, gǳie గeగ nie dostrzegamy; tగ. powinno
tam, gǳie గą spostrzegacie, być wam wszystko గedno, powieǳieć: Bóg tak chciał w mą-
drości swoగeగ, albo: przyroda tak to mądrze urząǳiła. Bo గak naగwiększa systematyczna
i celowa గednia, któreగ గako zasady kierowniczeగ we wszelkim badaniu przyrody wymagał
wasz rozum, byście గą wzięli za podstawę, była tym właśnie, co was upoważniało do wzię-
cia idei umysłowości naగwyższeగ గako schematu zasady kierowniczeగ za podstawę, i o ile,

²¹²co do teologii transcendentalnej — to, com గuż poprzednio powieǳiał o idei psychologiczneగ i గeగ właściwym
przeznaczeniu, గako zasady do kierowniczego గeno użycia rozumu, zwalnia mię od obszernieగszego raz గeszcze
wykładu omamienia transcendentalnego, wedle którego owa systematyczna గednia wszelkieగ rozmaitości zmy-
słu wewnętrznego przedstawia się upostaciowaną. Postępowanie గest przy tym barǳo podobne do tego, గakie
krytyka zachowuగe względem ideału teologicznego. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



według nieగ, napotykacie celowości w świecie, o tyle macie potwierǳoną prawowitość
idei waszeగ. Ale ponieważ wspomniana zasada nie miała nic innego na celu, గak tylko
poszukiwanie konieczneగ i గak naగwiększeగ గedni przyrody, to tę zawǳięczać wprawǳie
bęǳiemy, o ile గą గeno osiągniemy, idei naగwyższego గestestwa; lecz nie możemy, nie po-
padaగąc w sprzeczność z samymi sobą, pominąć powszechnych praw przyrody, ze względu
na które wziętą została właśnie ta idea za podstawę, i nie możemy teగ celowości przyrody
poczytywać za przypadkową i nadprzyroǳoną [hyperphysisch] co do swego źródła, bośmy
nie mieli uprawnienia do przyగęcia ponad przyrodą గestestwa o wspomnianych własno-
ściach, lecz tylko do położenia గego idei za podstawę, by według analogii przyczynowego
określania uważać zగawiska za powiązane ze sobą systematycznie.

Stąd także mamy prawo pomyśleć sobie przyczynę świata w idei nie tylko wedle
subtelnieగszego antropomorfizmu (bez którego nic by zgoła nie dało się o nim pomy-
śleć), mianowicie గako గestestwo, maగące rozsądek, zadowolenie i niezadowolenie, oraz
odpowiednią mu żąǳę i wolę itd., lecz przyznać mu także nieskończoną doskonałość,
przewyższaగącą więc ogromnie to, do czego może nas uprawnić empiryczna znaగomość
porządku świata. Bo prawo kierownicze గedni systematyczneగ żąda, byśmy tak studiowa-
li przyrodę, గak gdybyśmy wszędy w nieskończoność napotykali systematyczną i celową
గednię, przy możliwie naగwiększeగ rozmaitości. Chociaż bowiem niewiele గeno z teగ do-
skonałości świata wyśleǳimy, czy osiągniemy, to przecież do ustawodawstwa rozumu
naszego należy poszukiwać గeగ i domyślać się wszęǳie; i zawsze to dla nas winno stać się
korzystnym, nigdy zaś nie może być szkodliwym, gdy wedle teగ zasady prowaǳić bęǳie-
my roztrząsanie przyrody. Przy takim atoli wyobrażeniu idei naగwyższego twórcy, wzięteగ
za podstawę, widać także గasno, że biorę za podstawę nie istnienie i znanie takiego గeste-
stwa, lecz tylko గego ideę, że więc właściwie nic nie wywoǳę z tego గestestwa, lecz గedynie
z గego idei, tగ. z przyrody rzeczy świata, według takieగ idei. Zdaగe się nawet, że గakaś, lubo
nierozwinięta świadomość rzetelnego użytkowania z tego naszego poగęcia rozumowego
stała się powodem skromneగ i słuszneగ mowy filozofów, gdy mądrość i przezorność przy-
rody oraz boską mądrość biorą za wyrażenia równoznaczne, owszem przekładaగą nawet
pierwsze wyrażenie, dopóki choǳi tylko o rozum spekulatywny, gdyż ono powstrzymuగe
uroszczenia do większych twierǳeń niż te, do których గesteśmy uprawnieni, a zarazem
odprawia rozum na właściwe mu pole, do przyrody.

Tak tedy czysty rozum, który z początku obiecywać się nam zdawał ni mnieగ ni więceగ
గeno rozszerzenie wieǳy poza wszelkie granice doświadczenia, zawiera, గeżeli go dobrze
poగmiemy, kierownicze tylko zasady, które nakazuగą wprawǳie większą గednię, niż గą
osiągnąć może empiryczne zastosowania rozsądku, lecz właśnie przez to tak dalekie odsu-
niecie punktu గego przybliżenia się, doprowaǳaగą do naగwyższego stopnia zgodność గego
z samym sobą za pomocą గedni systematyczneగ. Ale గeśli się గe poగmuగe błędnie i uważa za
ustawodawcze zasady poznań transcendentnych, to wywołuగą one, mocą świetneగ wpraw-
ǳie, lecz mamiąceగ złudy, niby-przekonanie i uroగoną wieǳę, ale też wraz z nią wieczne
sprzeczności i zwady.

I tak wszelkie poznanie luǳkie poczyna od oglądów, przechoǳi potem do poగęć,
a kończy na ideach. Aczkolwiek co do wszystkich trzech pierwiastków posiada ono aprio-
ryczne źródła poznawcze, które na pierwszy rzut oka zdaగą się garǳić granicami wszelkie-
go doświadczenia, przekonywa గednak dokonana krytyka, że żaden rozum w użyciu spe-
kulatywnym nigdy nie może z tymi pierwiastkami wyగść poza pole możliwego doświad-
czenia, i że właściwym przeznaczeniem teగ naగwyższeగ właǳy poznawczeగ గest posługiwać
się wszystkimi swymi metodami i zasadami po to tylko, by wedle wszelkich możliwych
zasad గedni, w któreగ గednia celów గest naగprzednieగsza, dotrzeć aż do naగgłębszego wnętrza
przyrody, nigdy గednak nie przekraczać గeగ granicy, poza którą dla nas nie ma nic innego
గeno próżna przestrzeń. Zaiste, roztrząśnięcie krytyczne wszystkich twierǳeń, mogących
rozszerzyć poznanie nasze poza rzeczywiste doświadczenie, przekonało nas w Analityce
transcendentalneగ dostatecznie, że one nigdy nam do niczego więceగ nie zdołaగą dostarczyć
wskazówek, గak tylko do możliwego doświadczenia, a gdybyśmy nie byli nieufni nawet
wobec naగగaśnieగszych abstrakcyగnych i ogólnych twierǳeń, gdyby nas urocze i pokaź-
ne widoki nie wabiły do odrzucenia przymusu pierwszych: tobyśmy się mogli byli bądź

  Krytyka czystego rozumu 



co bądź zwolnić od nużącego przesłuchiwania wszystkich świadków dialektycznych, któ-
rych powołuగe transcendentny rozum dla poparcia swoich uroszczeń; bośmy గuż z góry
wieǳieli z zupełną pewnością, że wszelkie గego zapewnienie może w uczciweగ wpraw-
ǳie myśli podawanym było, lecz musi być wręcz nic-wartym, gdyż dotyczy wiadomości,
గakieగ nigdy żaden człowiek osiągnąć nie zdoła. Ale ponieważ nigdy nie bęǳie końca
gadaniu, గeśli się nie doగǳie prawǳiweగ przyczyny złudy, która może omamić nawet
naగrozumnieగszego, a rozkład wszelkiego transcendentnego poznania na గego pierwiast-
ki (గako studium naszeగ przyrody wewnętrzneగ) nie małą ma wartość sam w sobie, a dla
filozofa గest nawet obowiązkiem; było więc nie tylko potrzebnym zbadać wyczerpuగąco
tę całą, lubo daremną robotę rozumu spekulatywnego aż do గego pierwszych źródeł, lecz
także, gdy złuda dialektyczna గest, co do sądu, mamiącą, a co do interesu, గaki tu ma-
my w sąǳie, powabną, a zawsze naturalną i taką pozostanie na całą przyszłość, należało
owszem sporząǳić obszernie akta nieగako tego procesu i złożyć గe w archiwum rozumu
luǳkiego dla zapobieżenia przyszłeగ błąkaninie podobnego roǳaగu.

  Krytyka czystego rozumu 



II. TRANSCENDENTALNA NAUKA O MEఖTOǱIE
Patrząc na ogół wszelkich poznań czystego i spekulatywnego rozumu గak na budowlę,
któreగ ideę przynaగmnieగ mamy w sobie, mogę powieǳieć, żeśmy w transcendentalneగ
nauce o pierwiastkach poznania nacechowali i określili materiał budowlany co do tego,
na గaką starczy on budowlę, o గakieగ wysokości i mocy. Zaiste okazało się, że lubo chcie-
liśmy wznieść wieżę, maగącą sięgać bodaగ nieba, to zapas tworzywa wystarczał zaledwie
na dom mieszkalny, który dla naszych zaగęć na powierzchni doświadczenia dosyć był ob-
szerny i wysoki, by గą obగąć okiem; że గednak owo śmiałe przedsięwzięcie musiało z braku
materiału spełznąć na niczym, nie mówiąc గuż nawet o tym pomieszaniu గęzyków, które
musiało pracowników nieuchronnie co do planu rozdwoić i po całym świecie rozproszyć,
by się każdy wedle swego zamysłu osobno pobudował.

Obecnie zaగąć się mamy nie tak materiałem, గak raczeగ planem, a ponieważ గuż nas
przestrzeżono, żebyśmy się nie ważyli na గakiś dowolny ślepy proగekt, który by może
przewyższał całą naszą możność, nie możemy się przecież mimo to wyrzec wzniesienia
mocneగ sieǳiby: zrobić więc wypadnie zarys budowli, zastosowany do zapasu, గaki nam
గest dany i zarazem potrzebie naszeగ odpowiedni.

Przez transcendentalną naukę o metoǳie rozumiem tedy określenie formalnych wa-
runków całkowitego systematu rozumu czystego. W tym celu bęǳiemy mieli do czynie-
nia z karnością²¹³, kanonem, architektoniką, z ǳiejami wreszcie czystego rozumu i w za-
miarze transcendentalnym spełnimy to, czego pod nazwą logiki praktycznej ze względu na
użycie rozsądku w ogóle szukano w szkołach, ale co źle spełniano. Logika bowiem ogól-
na, nie będąc ograniczoną do żadnego szczegółowego roǳaగu poznania rozsądkowego
(np. do czystego), ani też do pewnych przedmiotów, nie może nie pożyczaగąc zasobów od
innych umieగętności, nic więceగ uczynić, గak tylko wyłożyć rubryki do możliwych metod
tuǳież wyrażenia techniczne, którymi posługuగemy się ze względu na systematyczność
w różnorodnych umieగętnościach, wyrażenia, z góry zaznaగamiaగące ucznia z nazwami,
których znaczenie i użycie ma poznać dopiero w przyszłości.
    ఝ -
. టఛ  
Sądy przeczące, które są takimi nie tylko co do formy logiczneగ, lecz także i co do treści, nie
doznaగą szczególnego poważania od ciekawości luǳkieగ: uważa się గe owszem za wrogów
zawistnych naszego popędu poznawczego, zmierzaగącego nieustannie do rozszerzenia się,
i potrzeba niemal apologii, by im zapewnić tolerancగę, a więceగ గeszcze, by uzyskać dla
nich łaskę i poszanowanie.

Można wprawǳie logicznie wszystkie zdania, గakie się zechce, wyrazić przecząco; lecz
ze względu na treść poznania naszego w ogóle, czy się ono przez sąd గakiś rozszerzy, czy
ograniczy, zdania przeczące maగą właściwe sobie zadanie powstrzymywania గeno od błędu.
Stąd też sądy przeczące, które maగą powstrzymać błędne poznanie tam, gǳie przecie
omyłka nie గest możliwą, są zaiste nader prawǳiwe, ale czcze, tగ. nie odpowiednie swemu
celowi, i właśnie dlatego częstokroć śmieszne, — గak owo zdanie mówcy szkolnego, że
Aleksander bez woగska nie mógłby był wcale kraగów zdobywać.

Gǳie atoli obręby naszego możliwego poznania są barǳo ciasne, pokusa do sąǳe-
nia wielka, nastręczaగąca się złuda — nader mamiąca, a uszczerbek z błędu — znaczny:
tam przecząca część upomnienia, która posłużyć winna గedynie ku zabezpieczeniu nas
przed omyłkami, ma więceగ doniosłości, niż nieగedno twierǳące pouczenie, przez które
by mogło doznać przyrostu poznawanie nasze. Przymus, mocą którego stała skłonność
do odstępowania od pewnych prawideł bywa ograniczaną, a wreszcie wytępianą, nazywaగą
karnością [Disciplin]. Różni się ona od uprawy [Cultur], bo ta ma wyrobić గedynie pew-
ną biegłość, nie tłumiąc w tym celu inneగ, గuż istnieగąceగ. Do wykształcenia więc talentu,

²¹³„Die Disciplin der reinen Vernunft” — tę część ǳieła Kanta nazwał Trentowski (Myślini II, ) „ćwicze-
niem czystego umysłu”; ale ponieważ Kant ma na oznaczenie „ćwiczenia” inny wyraz, mianowicie: „Unterwe-
isung”, wypadło mi więc „Disciplin” przetłumaczyć słowem: „karność”, bo గest ona równoznaczną z „Zucht”.
[przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



maగącego గuż sam przez się popęd do przeగawiania się, karność da przyczynek uగemny²¹⁴,
uprawa zaś i nauka [Doctrin] — dodatni.

Że temperament, oraz że talenty, pozwalaగące sobie łatwo na ruch swobodny i nie-
ograniczony (గak wyobraźnia i dowcip) potrzebuగą karności w nieగednym wzglęǳie, zgo-
ǳi się na to każdy bez trudu. Ale że rozum, maగący właściwie za obowiązek przepisywać
karność wszystkim innym dążeniom, sam గeszcze గeగ potrzebuగe, to się może wydać za-
iste ǳiwnym; i w istocie dlatego tylko uniknął on dotąd takiego upokorzenia, że wobec
uroczystości i niezachwianeగ powagi, z గaką występował, nikt nie mógł łatwo wpaść na
podeగrzewanie go o lekkomyślną grę uroగeniami zamiast poగęć, i słowami zamiast rzeczy.

Niepotrzebna గest krytyka rozumu w użyciu empirycznym, gdyż గego zasady ulega-
గą ciągłemu sprawǳaniu kamieniem probierczym doświadczenia; podobnież i w mate-
matyce, gǳie గego poగęcia czystego oglądu trzeba natychmiast przedstawiać in concreto,
a wszelkie nieuzasadnienie i dowolność przez to wnet się staగą oczywistymi. Ale gǳie
ani empiryczny ani czysty ogląd nie utrzymuగą rozumu na widocznym torze, mianowi-
cie w గego zastosowaniu transcendentalnem, według gołych poగęć; tam on potrzebuగe
karności, co by గego skłonność do rozszerzania się po za ciasne granice możliwego do-
świadczenia hamowała i powstrzymywała od wybryków i zboczeń, i to potrzebuగe tak
dalece, że nawet cała filozofia czystego rozumu ma do czynienia tylko z tym uగemnym
pożytkiem. Poszczególnym błędom można zaraǳić za pomocą suroweగ oceny [Censur],
a przyczynom ich za pomocą krytyki. Gǳie wszakże, గak w czystym rozumie, napoty-
ka się cały systemat zwodnictw i mamideł, połączonych ze sobą i zగednoczonych pod
wspólnymi zasadami; tam wydaగe się pożądanym osobne i to uగemne prawodawstwo, co
by pod nazwą karności wydobyło z przyrody rozumu i przedmiotów గego czystego za-
stosowania systemat nieగako oględności i samobadania, przed którym nie może się ostać
żadna fałszywa rozumkuగąca złuda, lecz się natychmiast odkryć musi pomimo wszystkich
uniewinniaగących pozornie powodów.

Trzeba గednak zauważyć, że గa w teగ drugieగ części Krytyki transcendentalneగ zwra-
cam przepisy karności czystego rozumu nie ku treści, lecz tylko ku metoǳie poznania
z czystego rozumu. Pierwszego dokonałem గuż w nauce o pierwiastkach poznania. Lecz
użycie rozumu, do గakiegokolwiek przedmiotu bęǳie zastosowane, zawiera w sobie ty-
le podobieństwa, a przecież, o ile ma być transcendentalnym, tak się równocześnie od
wszelkiego innego zasadniczo różni, że bez ostrzegawczeగ nauki uగemneగ [Negativlehre]
o osobno ku temu przeznaczoneగ karności, niepodobna zapobiec błędom, గakie koniecz-
nie wypłynąć muszą z niestosownego wykonania takich metod, przystaగących zresztą do
rozumu, ale tylko nie tutaగ.

Pierwszego odǳiału rozǳiał pierwszy. Karność czystego rozumu w zastosowaniu do-
gmatycznym

Matematyka daగe świetny przykład czystego rozumu, rozszerzaగącego się pomyślnie
przez samego siebie, bez pomocy doświadczenia. Przykłady są zaraźliwe, zwłaszcza dla
teగ sameగ właǳy, pochlebiaగąceగ sobie naturalnie, że znaగǳie w innych wypadkach toż
samo powoǳenie, గakie się w గednym wypadku stało గeగ uǳiałem. Stąd czysty rozum
w zastosowaniu transcendentalnym ma naǳieగę, że się bęǳie mógł równie szczęśliwie
i gruntownie rozszerzyć, గak mu się powiodło w matematycznym, గeśli zwłaszcza tam
użyగe teగ sameగ metody, która tutaగ wykazała pożytek tak widoczny. Wiele nam zależy
więc na tym, by wieǳieć, czy metoda dotarcia do pewności apodyktyczneగ, zwana w teగ
drugieగ umieగętności matematyczną, గest గednorodna z tą, z pomocą któreగ szukamy teగ
sameగ pewności w filozofii, i którą by w nieగ należało nazwać dogmatyczną.

Poznanie filozoficzne గesto poznanie rozumowe z pojęć; matematyczne zaś — z kon-
strukcji poగęć. A konstruować poగęcie znaczy przedstawiać odpowiadaగący mu ogląd a
priori. Do konstrukcగi poగęcia zatem wymaga się oglądu nieempirycznego, który tedy, గako
ogląd గest przedmiotem poszczególnym, ale mimo to, గako konstrukcగa poగęcia (ogólnego

²¹⁴Przymus, mocą którego stała skłonność do odstępowania od pewnych prawideł bywa ograniczaną, a wreszcie
wytępianą, nazywają karnością [Disciplin] — wiem dobrze, iż w గęzyku szkolnym wyraz: Disciplin używa się
zwykle గako równoznaczny z ćwiczeniem [Unterweisung]. Atoli istnieగe natomiast tyle innych wypadków, kie-
dy pierwszy wyraz గako karność [Zucht] starannie wyróżniany bywa od drugiego, గako pouczenia [Belehrung],
a sama przyroda rzeczy nakazuగe zachować na tę różnicę గedyne stosowne wyrazy, iż pragnąłbym, aby nigdy nie
dozwolono używać owego słowa w innym niż przeczącym znaczeniu. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



wyobrażenia) musi w wyobrażeniu wyrażać powszechną ważność dla wszystkich możli-
wych oglądów, podciągniętych pod toż samo poగęcie. I tak konstruuగę tróగkąt, przed-
stawiaగąc odpowiedni temu poగęciu przedmiot, albo samą గeno wyobraźnią w ogląǳie
czystym, albo też według nieగ na papierze w ogląǳie empirycznym, w obu zaś razach
całkiem a priori, nie zapożyczaగąc ku temu wzoru z గakiegokolwiek bądź doświadczenia.
Poszczególna wyrysowana figura గest empiryczna, a గednak służy do wyrażenia poగęcia
bez szkody dla గego ogólności, gdyż przy tym empirycznym ogląǳie wciąż zważano tylko
na czynność konstrukcగi poగęcia, dla którego wiele określeń, np. wielkość boków i kątów
గest zupełnie oboగętnych; dlatego też pominięto te odrębności, nie zmieniaగące poగęcia
tróగkąta.

Poznanie filozoficzne rozważa tedy szczegół tylko w ogóle; matematyka zaś ogół
w szczególe, a nawet w గednostce, mimo to గednak a priori i mocą rozumu, tak że గak ta
గednostka wśród pewnych ogólnych warunków konstrukcగi గest określona, tak też przed-
miot poగęcia, któremu ta గednostka odpowiada tylko గako schemat, musi być pomyślany
గako określony ogólnie.

Na teగ tedy formie polega istotna różnica tych dwu roǳaగów poznania rozumowego;
nie zasaǳa się zaś na różnicy ich materii czyli przedmiotów. Ci, którzy zamierzali tym
wyróżnić filozofię od matematyki, że o tamteగ powiadali, గakoby miała za przedmiot tylko
jakość, a ta — tylko ilość, brali skutek za przyczynę. Forma matematyki గest przyczyną,
że się ona rozciągać może tylko do ilostek [quanta]. Bo tylko poగęcie o wielkościach da-
గe się konstruować tగ. przedstawić a priori w ogląǳie; గakości zaś nie daగą się wystawiać
w żadnym innym ogląǳie prócz empirycznego. Stąd poznanie ich rozumowe nigdy przez
same poగęcia umożliwić się nie da. I tak nikt nie zdoła oglądu odpowiadaగącego poగęciu:
realność wziąć skądinąd, గak z doświadczenia; nigdy zaś nie osiągnie go a priori z sie-
bie samego i przed empiryczną గego świadomością. Kształt stożkowy można unaocznić
wyłącznie według poగęcia, bez żadneగ empiryczneగ pomocy; ale barwa tego stożka musi
nam być dana wprzód w tym czy innym doświadczeniu. Poగęcia przyczyny w ogóle nie
mogę żadnym sposobem przedstawić w ogląǳie inaczeగ గak na przykłaǳie, dostarczo-
nym mi przez doświadczenie, itd. Zresztą filozofia rozprawia o wielkościach tak samo గak
matematyka, np. o całkowitości, o nieskończoności itd. Matematyka zaగmuగe się także
różnicą linii i powierzchni గako przestrzeni o różneగ గakości, ciągłością rozciągłości, గako
గedną z గeగ గakości. Atoli chociaż w takich wypadkach maగą przedmiot wspólny; to spo-
sób obrabiania go mocą rozumu గest przecie inny w filozoficznym niż w matematycznym
roztrząsaniu. Tamto trzyma się గeno poగęć ogólnych, to niczego dokonać nie może sa-
mym poగęciem, lecz śpieszy corychleగ do oglądu, gǳie rozpatruగe poగęcie in concreto, nie
empirycznie wszelako, ale w takim tylko ogląǳie, które przedstawiło a priori tగ. skon-
struowało, i w którym to, co wynika z ogólnych warunków konstrukcగi, musi też ogólnie
popłacać o przedmiocie skonstruowanego poగęcia.

Proszę dać filozofowi poగęcie o tróగkącie i kazać mu, żeby według swego sposobu do-
wieǳiał się, గak też się ma suma గego kątów do kąta prostego. Ma on tylko poగęcie o గa-
kieగś figurze, zamknięteగ mięǳy trzema liniami prostymi, a w nieగ poగęcie o tyluż kątach.
Choćby nie wiem గak długo rozmyślał nad tym poగęciem, nic nowego nie wydobęǳie.
Może poగęcie linii prosteగ, albo kąta, albo liczbę trzy rozczłonkowywać i uwyraźniać, ale
nie może wpaść na గakieś inne własności, które w poగęciach tych wcale się nie mieszczą.
Niechże geometra weźmie przed się to pytanie. Rozpocznie zaraz od tego, że skonstruuగe
tróగkąt. Wieǳąc, że dwa kąty proste razem tyleż wynoszą, ile wszystkie razem wzięte ką-
ty przyległe, గakie z గednego punktu na linii prosteగ mogą być poprowaǳone: przedłuża
గeden bok swego tróగkąta i otrzymuగe dwa kąty przyległe, równe dwu kątom prostym.
Potem ǳieli zewnętrzny z tych kątów, prowaǳąc linię równoległą do przeciwległego
boku tróగkąta, i wiǳi, że tu powstaగe przyległy kąt zewnętrzny, równy wewnętrznemu
itd. Tym trybem przy pomocy łańcucha wniosków, wciąż kierowany oglądem, dociera
do zupełnie przekonywaగącego a zarazem ogólnego rozwiązania zagadnienia.

Matematyka wszakże konstruuగe nie tylko wielkości (quanta), గak w geometrii, lecz
także samą wielkość (quantitatem), గak w algebrze, gǳie całkiem się nie zważa na właści-
wość przedmiotu, గaki trzeba sobie pomyśleć wedle takiego poగęcia ilościowego. Wybiera
sobie wtedy గakąś oznakę wszelkich konstrukcగi ilości w ogóle (liczby), గak: dodawania,
odeగmowania itd., wyciągania pierwiastków; a oznaczywszy także ogólne poగęcie wielko-

  Krytyka czystego rozumu 



ści wedle rozmaitych ich stosunków, przedstawia w ogląǳie, według pewnych ogólnych
prawideł, wszelkie obrobienie, wywołane i zmienione przez wielkość; gǳie pewna wiel-
kość ma być poǳielona przez drugą, układa cechy obu według znamienneగ formy ǳie-
lenia itd. i za pośrednictwem konstrukcగi symboliczneగ tak samo, గak geometria przez
okazową czyli geometryczną (samychże przedmiotów) dociera tam, dokąd dyskursywne
poznanie za pomocą poగąć samych nigdy by dotrzeć nie mogło.

Cóż za przyczyna tego tak odmiennego położenia, w గakim się znaగduగą dwaగ sztuk-
mistrze rozumu, z których గeden obiera drogę według poగęć, a drugi według oglądów,
przedstawiaగąc గe a priori zgodnie z poగęciami? Podług powyżeగ wyłożonych transcenden-
talnych twierǳeń zasadniczych, przyczyna గest గasna. Nie choǳi tu o zdania analityczne,
mogące powstać przez samo rozczłonkowywanie poగęć (tu filozof miałby bez wątpie-
nia wyższość nad swym współzawodnikiem), lecz syntetyczne i to takie, które maగą być
poznane a priori. Bo nie powinienem patrzeć na to, co rzeczywiście myślę w swoim po-
గęciu o tróగkącie (to గest po prostu tylko definicగą), lecz raczeగ powinienem wyగść poza
nie ku własnościom, nie mieszczącym się w tym poగęciu, a గednak należącym do niego.
A tego nie można dokonać inaczeగ, గak przez określenie mego przedmiotu według wa-
runków oglądu czy to empirycznego czy też czystego. Pierwszy dałby mi tylko zdanie
empiryczne (przez wymierzenie గego kątów), nie zawieraగąc powszechności, a tym mnieగ
konieczności, a o czymś podobnym nie ma tu wcale mowy. Drugie postępowanie zaś
గest matematyczną, a గak tu, geometryczną konstrukcగą, za pośrednictwem któreగ dodaగę
w czystym ogląǳie, tak samo గak w empirycznym, rozmaitość, należącą do schematu
tróగkąta w ogóle, więc do గego poగęcia, przez co bądź co bądź muszą się skonstruować
ogólne zdania syntetyczne.

Na próżno bym więc filozofował nad tróగkątem, tగ. rozmyślał poగęciowo, nie mogąc
bynaగmnieగ posunąć się daleగ గak do definicగi tylko, od któreగ przecie powinien bym był
zacząć. Co prawda, istnieగe synteza transcendentalna z samych గeno poగęć, w któreగ zno-
wuż గedynie filozofowi się powoǳi; ale ona nie dotyczy nigdy czegoś więceగ ponad rzecz
w ogóle, pod గakimi by warunkami గeగ spostrzeżenie mogło należeć do możliwego do-
świadczenia. Lecz w zagadnieniach matematycznych wcale nie ma o to pytania i w ogóle
o istnienie, lecz o własnościach przedmiotów samych w sobie, i to tylko o ile te z ich
poగęciem są złączone.

W podanym przykłaǳie chcieliśmy గeno uwydatnić, గak wielka zachoǳi różnica mię-
ǳy dyskursywnym użyciem rozumu według poగęć a naocznym — za pomocą konstrukcగi
poగęć. Otóż pytamy naturalnie, co za przyczyna wywołuగe konieczność takiego dwoగakie-
go użytkowania z rozumu i z గakich warunków poznać by można, czy ukazuగe się tylko
pierwsze, czy też i drugie?

Wszelkie poznanie nasze odnosi się przecie ostatecznie do możliwych oglądów; przez
nie bowiem గedynie dawany bywa przedmiot. Otóż poగęcie a priori (poగęcie nie-empi-
ryczne) zawiera w sobie albo czysty ogląd, a wtedy może być skonstruowane, albo też
గedynie tylko syntezę możliwych oglądów, nie danych a priori, a wtedy można wpraw-
ǳie za గego pomocą sąǳić syntetycznie i a priori, lecz tylko dyskursywnie, według poగęć,
nigdy zaś naocznie przez konstrukcగę poగęcia.

Ze wszelkich atoli oglądów żaden nie గest dany a priori, prócz gołeగ formy zగawisk,
przestrzeni i czasu, a poగęcie o nich, గako o ilostkach [quanta] daగe się albo wraz z ich
గakością (ich kształtem), albo też tylko ich ilość (sama గeno synteza గednorodneగ rozma-
itości) przedstawić a priori w ogląǳie przez liczbę, tగ. daగe się skonstruować. Materię zaś
zగawisk, przez którą dane nam zostaగą rzeczy w przestrzeni i czasie, możemy wyobrazić
sobie tylko w spostrzeżeniu, więc a posteriori. Jedynym poగęciem, wyobrażaగącym a priori
tę empiryczną zawartość zగawisk, గest poగęcie rzeczy w ogóle, a syntetyczne గeగ poznanie
a priori nie może dostarczyć nic więceగ ponad prawidło గeno syntezy tego, co może dać a
posteriori spostrzeżenie, nigdy zaś nie nasunie nam a priori oglądu przedmiotu realnego,
gdyż taki ogląd musi być koniecznie empirycznym.

Zdania syntetyczne, rozciągaగące się na rzeczy w ogóle, których ogląd nie może być
zgoła dany a priori, są transcendentalnymi. Stąd zdania transcendentalne nigdy nie mogą
powstać przez konstrukcగę poగęć, lecz tylko według poగęć a priori. Zawieraగą గeno pra-
widło, wedle którego mamy szukać empirycznie pewneగ syntetyczneగ గedni tego, co nie
może być wyobrażonym a priori naocznie (spostrzeżeń). Nie mogą atoli ani గednego ze

  Krytyka czystego rozumu 



swych poగęć a priori w żadnym wypadku przedstawić, lecz czynią to tylko a posteriori, za
pośrednictwem doświadczenia, umożliwionego dopiero przez owe zasady syntetyczne.

Jeśli ma się sąǳić o గakimś poగęciu syntetycznie, to trzeba wyగść poza to poగęcie, i to
ku oglądowi, w którym ono గest dane. Bo gdybyśmy się zatrzymali przy tym, co się mie-
ści w poగęciu, sąd byłby tylko analitycznym i wyగaśnieniem గeno myśli, według tego, co
się w nieగ rzeczywiście zawiera, Mogę గednak przeగść od poగęcia do odpowiadaగącego mu
czystego lub empirycznego oglądu, aby గe w nim rozważyć in concreto i poznać a priori
lub a posteriori to, co గego przedmiotowi przysługuగe. Pierwsze గest poznaniem rozumo-
wym czyli matematycznym za pomocą konstrukcగi poగęcia; drugie — poznaniem tylko
empirycznym (mechanicznym), nie mogącym nigdy wydać sądów koniecznych i apodyk-
tycznych. I tak mógłbym swoగe empiryczne poగęcie o złocie rozczłonkowywać, nic przez
to więceగ nie zyskuగąc, po nad to, że mogę wyliczyć to wszystko, co przy tym słowie rze-
czywiście myślę; przez co w poznawaniu moim zachoǳi wprawǳie logiczne polepszenie,
lecz nie zyskuగe się ani pomnożenia ani przyczynku. Natomiast biorę materię, znaną pod
tą nazwą, i robię nad nią spostrzeżenia, których wynikiem będą różne syntetyczne, lecz
empiryczne zdania. Matematyczne poగęcie tróగkąta mógłbym skonstruować, tగ. a prio-
ri w ogląǳie, i tą drogą osiągnąć poznanie syntetyczne, lecz rozumowe. Ale gdy mi
గest dane poగęcie transcendentalne realności, substancగi, siły itd., to nie oznacza ono ani
empirycznego, ani czystego oglądu, lecz tylko syntezę oglądów empirycznych (niemo-
gących zatem być danymi a priori); więc też, ponieważ synteza nie zdoła przeగść a priori
do odpowiadaగącego mu oglądu, nie może z niego wypłynąć żadne określaగące zdanie
syntetyczne, lecz wypłynąć zasada syntezy²¹⁵ możliwych empirycznych oglądów. A więc
zdanie transcendentalne గest syntetycznym poznaniem rozumowym według samych గeno
poగęć, a stąd dyskursywnym, gdyż przez nie dopiero wszelka syntetyczna గednia poznania
empirycznego staగe się możliwą, żaden atoli ogląd przez to nie గest dany a priori.

I tak tedy istnieగe dwoగakie użycie rozumu, pomimo ogólności poznania i గego aprio-
rycznego pochoǳenia, గakie im గest wspólne, lecz w dalszym rozwinięciu barǳo odmien-
ne, a to dlatego, że w zగawisku, przez które dawane nam są wszystkie przedmioty, dwie
są strony: forma oglądu (przestrzeń i czas), mogąca być poznaną i określoną całkiem a
priori, i materia (fizyczność) czyli zawartość, znacząca coś, co się napotyka w przestrzeni
i czasie, więc zawiera istnienie i odpowiada wrażeniu. Co do tego drugiego, co nam nigdy
w sposób określony nie może zostać dane inaczeగ గak empirycznie, nie możemy mieć nic
a priori prócz nieokreślonych poగęć syntezy możliwych wrażeń, o ile należą do గedności
apercepcగi (w możliwym doświadczeniu). Co do pierwszego możemy poగęcia nasze okre-
ślić a priori w ogląǳie, stwarzaగąc sobie w przestrzeni i czasie sameż przedmioty mocą
గednostaగneగ syntezy, gdy rozważamy గe tylko గako quanta. Tamto nazywa się użyciem
rozumu według poగęć, gdy nie możemy nic więceగ uczynić ponad to, że zగawiska wedle
ich treści realneగ podciągamy pod poగęcia, które też następnie mogą zostać określone
nie inaczeగ గak tylko empirycznie, tగ. a posteriori (lecz zgodnie z owymi poగęciami గako
prawidłami syntezy empiryczneగ); — to zaś గest użycie rozumu przy pomocy konstrukcగi
poగęć, gdy te, గako గuż rozciągaగące się na ogląd a priori, właśnie dlatego mogą określnie
w czystym ogląǳie zostać przedstawionymi a priori i bez żadnych empirycznych danych
[data]. Wszystko, co istnieగe (rzecz w przestrzeni lub czasie) rozważyć, czy i o ile గest
ilostką czy nie, żeby w niem można było sobie wyobrazić istnienie lub brak గego; గak
dalece to coś (wypełniaగące przestrzeń lub czas) గest pierwszym podścieliskiem, lub też
określeniem tylko: czy గego istnienie odnosi się do czegoś innego, గako przyczyny lub
skutku, i czy wreszcie stoi odosobnione czy też we wzaగemneగ zależności z innymi ze
względu na istnienie: rozważyć możliwość tego istnienia, rzeczywistość i konieczność,
lub też odwrotniki tychże: to wszystko należy do poznania rozumowego z poగęć, nazywa-
nego filozoficznym. Ale określić a priori w przestrzeni గakiś ogląd (kształt), ǳielić czas

²¹⁵Ale gdy mi jest dane pojęcie transcendentalne realności, substancji, siły itd., to nie oznacza ono ani empiryczne-
go, ani czystego oglądu, lecz tylko syntezę oglądów empirycznych (…) — za pomocą poగęcia przyczyny wychoǳę
rzeczywiście poza empiryczne poగęcie o గakimś zdarzeniu (gǳie się coś ǳieగe), lecz nie ku oglądowi, przed-
stawiaగącemu poగęcie przyczyny in concreto, tylko ku warunkom czasowym w ogóle, గakie by się dały odnaleźć
w doświadczeniu zgodnie z poగęciem przyczyny. Postępuగę więc tylko według poగęć, a nie mogę postępować
przy pomocy konstrukcగi poగęć, gdyż poగęcie గest prawidłem syntezy spostrzeżeń, nie będących wcale oglądami
czystymi, więc też a priori danymi być niemogących. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



(trwanie), albo też tylko poznać czynnik ogólny syntezy గednego i tegoż samego w czasie
i przestrzeni, i wypływaగącą stąd wielkość oglądu w ogóle (liczbę): గest to zajęcie rozumowe
przy pomocy konstrukcగi poగęć, a zowie się matematycznym.

Wielkie powoǳenie, గakie osiąga rozum za pośrednictwem matematyki, naprowaǳa
całkiem naturalnie na domysł, że గeśli nie గeగ sameగ, to గeగ przecie metoǳie poszczęści się
również i poza obrębem pola ilostek, gdy wszystkie swoగe poగęcia przemienia na oglądy,
które może dać a priori i przez które staగe się, że tak powiem, panią przyrody; tymczasem
czysta filozofia z dyskursywnymi poగęciami a priori partaczy wciąż w przyroǳie, nie mogąc
realności ich a priori unaocznić i przez to właśnie uwierzytelnić. A గednak mistrzom
w teగ sztuce nie brak bynaగmnieగ, గak się zdaగe, ufności w samych siebie a ogółowi luǳi
— wielkich naǳiei co do ich zręczności, gdyby się గeno tym zaగąć mieli. Bo ponieważ
nigdy chyba nie filozofowali nad swoగą matematyką (ciężkie zadanie!), więc im zgoła nie
przychoǳi do głowy ani na myśl różnica gatunkowa గednego użycia rozumu od drugiego.
Utarte i empirycznie stosowane prawidła, zapożyczone od rozumu pospolitego, uchoǳą
u nich tedy za pewniki. Skąd im się dostaగą poగęcia o przestrzeni i czasie, którymi się
zaగmuగą (గako గedynymi pierwotnymi ilostkami), nic a nic im na tym nie zależy; równie
bezużytecznym wydaగe się im badanie źródła czystych poగęć rozsądkowych, a stąd i zakresu
ich ważności; wystarcza im posługiwać się niemi. I postępuగą w tym wszystkim zupełnie
słusznie, గeśli tylko nie przekraczaగą wskazaneగ sobie granicy, tగ. granicy przyrody. Inaczeగ
bowiem z pola zmysłowości dostaగą się niepostrzeżenie na niepewny grunt poగęć czystych,
a nawet transcendentalnych, gǳie dno (instabilis tellus, instabilis unda [=niestała ziemia,
nieprzepłyniona woda]) nie pozwala im ani stać, ani pływać, tak że mogą ulotne గeno
stawiać kroki, z których czas naగmnieగszego nie zachowuగe śladu; — gdy przeciwnie ich
pochód w matematyce tworzy gościniec, którym naగdalsza nawet potomność stąpać może
z ufnością.

Ponieważ wzięliśmy na siebie obowiązek określić dokładnie i niewątpliwie granice
czystego rozumu w użyciu transcendentalnym, a ten roǳaగ dążenia to ma w sobie szcze-
gólnego, że pomimo naగdosadnieగszych i naగగaśnieగszych ostrzeżeń, wciąż గeszcze żywi
naǳieగę, zanim całkowicie porzuci zamiar dostania się poza granice doświadczenia w nę-
cące okolice świata myślnego [des Intellectuellen]; więc trzeba koniecznie odగąć గeszcze
గakby ostatnią kotwicę bogateగ w fantazగę naǳiei i pokazać, że zastosowanie metody ma-
tematyczneగ w tym roǳaగu poznania nie może zapewnić naగmnieగszeగ korzyści, chyba tę
గeno, iżby sam odkrył tym wyraźnieగ swą goliznę; że sztuka miernicza i filozofia są to
dwie rzeczy całkiem różne, aczkolwiek w przyrodoznawstwie podaగą sobie wzaగem ręce;
że więc postępowanie గedneగ nigdy nie może być naśladowane przez drugą.

Gruntowność matematyki polega na definicగach, pewnikach, okazowych dowoǳe-
niach [Demonstrationen]. Poprzestanę na wykazaniu, że żadnego z tych środków w zna-
czeniu, w గakim గe bierze matematyk, nie może dostarczyć filozofia, ani ich naśladować;
że geometra, według swoగeగ metody, nic innego w filozofii nie zbuduగe ponad domki
z kart, filozof zaś według swoగeగ w ǳieǳinie matematyki wywołać może గeno szemranie,
గakkolwiek filozofia na tym właśnie się zasaǳa, żeby znała swoగe granice, a i matematyk
nawet, గeśli talentu గego nie uszczupliła గuż przyroda, ograniczywszy go గedynie do గego
zawodu, nie może pominąć ostrzeżeń filozofii, ani też wynieść się ponad nie.

. O definicjach. Definiować, గak sam wyraz wskazuగe, ma właściwie znaczyć tyle గeno,
co: dokładne poగęcie గakieగś rzeczy w obrębie గego granic zasadniczo przedstawić²¹⁶. We-
dle takiego wymagania poగęcie empiryczne nie może być wcale zdefiniowane, lecz tylko
wyłuszczone [explicirt]. Bo ponieważ mamy w niem niektóre tylko znamiona గakiegoś
roǳaగu przedmiotów zmysłowych, to nigdy się nie గest pewnym, czy przez wyraz, ozna-
czaగący ten przedmiot, myślimy raz więceగ, a drugi raz mnieగ గego znamion. I tak w poగęciu
o złocie గeden może prócz wagi, barwy, ciągliwości, pomyśleć sobie గeszcze własność nie-
-rǳewienia, o któreగ ktoś drugi snadź nie wie. Posługuగemy się pewnymi znamionami
dopóty గeno, dopóki wystarczaగą dla odróżnienia: nowe obserwacగe natomiast odrzucaగą

²¹⁶Dokładność [Ausࢲührlichkeit] oznacza గasność i dostateczność znamion; granice — ścisłość, że tych znamion
nie ma więceగ, niż ich trzeba do dokładnego poగęcia; zasadniczo [ursprünglich] zaś, że to określenie granic nie గest
pochodnym z czegoś innego, a więc że potrzebowałoby గeszcze dowodu; co by rzekome wyగaśnienie niezdatnym
uczyniło do stania na czele wszystkich sądów o గakimś przedmiocie [de-finire od finis: kres, granica]. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



niektóra z nich, a przydaగą inne; tak więc poగęcie nigdy nie mieści się wśród bezpiecz-
nych granic. I na co by się też zdało definiowanie takiego poగęcia, kiedy, గeśli np. mówimy
o woǳie i గeగ własnościach, to się nie zatrzymamy przy tym, co myślimy przez wyraz wo-
da, lecz kroczymy ku doświadczeniom, a słowo wraz z tymi niewielu znamionami, co mu
przysługuగą, ma wytworzyć tylko oznaczenie [Bezeichnung], nie zaś poగęcie rzeczy; za-
tem rzekoma definicగa గest po prostu గeno określeniem wyrazu. Po wtóre, mówiąc ściśle,
żadnego też poగęcia, danego a priori, nie można definiować, np. substancగi, przyczyny,
prawa, słuszności itd. Bo nigdy nie mogę być pewnym, że wyraźne wyobrażenie danego
(w sposób zagmatwany గeszcze) poగęcia zostało dokładnie rozwinięte, dopóki nie wiem,
że ono గest zupełnie zgodne z przedmiotem. Ale ponieważ poగęcie tegoż, tak గak గest dane,
może zawierać wiele ciemnych wyobrażeń, które w rozczłonkowywaniu pomĳamy, choć
ich wciąż używamy w zastosowaniu: więc dokładność rozczłonkowania poగęcia moగego
గest zawsze wątpliwa, i może być uczyniona, przez wielorako trafne przykłady, pewną
przypuszczalnie, nigdy zaś apodyktycznie. Zamiast wyrazu definicగa chętnieగ bym używał
wyrazu: wykład [Exposition], który zawsze zachowuగe się ostrożnie, i przy którym krytyk
może mu przyznać ważność do pewnego stopnia, a గednak mieć wciąż గeszcze wątpliwość
co do గego dokładności.

Ponieważ tedy poగęcia, ani empirycznie ani a priori, dane nie mogą mieć definicగi, to
pozostaగą గuż tylko dowolnie pomyślane, na których można teగ sztuczki próbować. W ta-
kim razie mogę poగęcie swoగe definiować zawsze, boć przecie muszę wieǳieć, com chciał
pomyśleć, gdyż utworzyłem గe sam umyślnie, a nie zostało mi ono dane ani przez przy-
rodę mego rozsądku, ani przez doświadczenie; lecz nie mogę powieǳieć, iżbym przez to
zdefiniował గakiś prawǳiwy przedmiot. Bo గeżeli poగęcie zasaǳa się na warunkach em-
pirycznych, np. zegar okrętowy, to przedmiot i గego możliwość nie zostaగą గeszcze dane
przez to dowolne poగęcie; nie wiem nawet z niego, czy ma ono gǳiekolwiek przedmiot,
a moగe obగaśnienie może raczeగ nazywać się wyగawieniem (moగego proగektu) aniżeli defi-
nicగą గakiegoś przedmiotu. A zatem nie ma innych poగęć, przydatnych do definicగi, prócz
tych, co zawieraగą w sobie dowolną syntezę, którą można skonstruować a priori; a więc
matematyka tylko posiada definicగe. Bo przedmiot, przez siebie pomyślany, przedstawia
a priori w ogląǳie także, a ten nie może na pewno zawierać ani mnieగ ani więceగ, గak
poగęcie, gdyż poగęcie to o przedmiocie danym zostało w wyగaśnieniu zasadniczo, tగ. bez
wyprowaǳania wyగaśnienia z czego bądź innego. Język niemiecki na wyrażenia: exposi-
tio (wykład), explicatio (wyłuszczenie), declaratio (wyగawienie) i definitio ma గedno tylko
słowo: Erklärung (wyగaśnienie); a stąd musimy z surowości wymagania, wzbraniaగącego
wyగaśnieniom filozoficznym zaszczytneగ nazwy definicగi, nieco spuścić, i całą tę uwagę
ograniczyć do tego, że definicగe filozoficzne powstaగą tylko గako wykłady poగęć danych,
matematyczne zaś గako konstrukcగe poగęć zasadniczo urobionych; tamte tylko analitycz-
nie przez rozczłonkowanie (którego zupełność nigdy nie గest pewna apodyktycznie), te
— syntetycznie, więc tworzą samoż poగęcie, gdy przeciwnie tamte wyగaśniaగą గe tylko.
Stąd wynika:

a) że w filozofii nie trzeba naśladować matematyki dawaniem definicగi z góry, chyba
na próbę గeno. Bo ponieważ są one rozczłonkowaniami poగęć danych, więc też poగęcia
te, lubo గeszcze zagmatwane, idą naprzód, a wykład niezupełny iǳie przed zupełnym,
tak że z kilku znamion, గakieśmy wydobyli z nieukończonego గeszcze rozczłonkowania,
możemy wnioskować to i owo wprzódy, zanim dotrzemy do wykładu zupełnego, tగ. do
definicగi; గednym słowem, że w filozofii definicగa, గako odmierzona [abgemessene] wyra-
zistość, powinna raczeగ zamykać ǳieło, aniżeli గe otwierać²¹⁷. Przeciwnie w matematyce

²¹⁷w filozofii nie trzeba naśladować matematyki dawaniem definicji z góry, chyba na próbę jeno (…) w filozofii
definicja, jako odmierzona [abgemessene] wyrazistość, powinna raczej zamykać ǳieło, aniżeli je otwierać — filozofia
roi się od błędnych definicగi, zwłaszcza takich, co rzeczywiście zawieraగą pierwiastki do definicగi, ale గeszcze nie
w zupełności. Otóż, gdyby się nic zgoła nie mogło począć z గakimś poగęciem, zanim by się go nie zdefiniowało, to
by barǳo źle było z wszelkim filozofowaniem. Ale ponieważ, o ile starczą pierwiastki (rozczłonkowania), zawsze
da się zrobić z nich dobry i bezpieczny użytek, więc z korzyścią można się posługiwać i ułomnymi definicగami,
tగ. zdaniami, które nie są గeszcze właściwie definicగami, ale zresztą są prawǳiwe, a więc przybliżeniami ku nim.
W matematyce definicగa należy ad esse [=do bytu], w filozofii ad melius esse [=do lepszego bytu]. Pięknie గest,
ale częstokroć barǳo trudno dobrać się do tego. Prawnicy wciąż గeszcze poszukuగą definicగi do swego poగęcia
o prawie. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



nie mamy żadnego poగęcia przed definicగą, bo przez nią dopiero poగęcie zostaగe danym;
od nieగ więc musi też i może ona zawsze zaczynać.

b) Definicగe matematyczne nie mogą nigdy się mylić. Bo ponieważ poగęcie zostaగe
dopiero danym przez definicగę, więc zawiera właśnie to గeno, co definicగa chce, aby przez
nie było pomyślanym. Atoli, chociaż co do treści nic tam niewłaściwego zaగść nie mo-
że, niekiedy przecież, lubo rzadko tylko, można pobłąǳić w formie (w wysłowieniu),
mianowicie pod względem ścisłości. I tak pospolite wyగaśnienie okręgu koła, że గest to
linia krzywa, któreగ wszystkie punkty od గednego (środkowego) są równo oddalone, ma
tę wadę, że określenie: krzywa, niepotrzebnie tu wpleciono. Bo powinno być osobne
twierǳenie, które wywnioskowuగe się z definicగi i łatwo może zostać dowieǳionym, że
każda linia, któreగ wszystkie punkty od గednego są równo oddalone, గest krzywą (żadna
గeగ część nie గest prostą). Definicగe analityczne natomiast mogą się mylić wielorako, czy to
wprowaǳaగąc znamiona, które rzeczywiście w poగęciu nie tkwiły, czy też szwankuగąc pod
względom dokładności, stanowiąceగ istotę definicగi, gdyż nie można być całkiem pewnym
zupełności గego rozczłonkowania. Z tego powodu metoda matematyki w definiowaniu
nie daగe się naśladować w filozofii.

. O pewnikach. Są one syntetycznymi zasadami a priori, o ile są bezpośrednio pew-
ne. Otóż poగęcie nie daగe się połączyć z drugim syntetycznie a గednak bezpośrednio, bo
ażebyśmy mogli wyగść poza గakieś poగęcie, potrzebnym గest trzecie pośredniczące pozna-
nie. A że filozofia గest tylko poznaniem rozumowym według poగęć, więc nie znaగǳiemy
w nieగ żadneగ zasady, zasługuగąceగ na nazwę pewnika. Matematyka natomiast może mieć
pewniki, gdyż za pośrednictwem konstrukcగi poగęć zdoła w unaocznieniu przedmiotu
powiązać z tobą గego orzeczenia a priori i bezpośrednio, np. że trzy punkty leżą zawsze na
గedneగ płaszczyźnie. Przeciwnie zdanie syntetyczne z samych గeno poగęć nigdy nie może
być bezpośrednio pewnym, np. zdanie: wszystko, co się ǳieగe, ma swoగą przyczynę; bo
muszę się obeగrzeć za czymś trzecim, mianowicie za warunkiem określenia czasowego
w doświadczeniu, a nie mogłem poznać takieగ zasady wprost bezpośrednio z samych po-
గęć tylko. Myślowe więc zasady są czymś zupełnie innym, aniżeli naoczne, tగ. pewniki.
Tamte wymagaగą zawsze గeszcze గakiegoś wywodu, bez którego te drugie mogą się obeగść
naగzupełnieగ; a ponieważ te z teగ sameగ przyczyny są oczywiste, czego zasady filozoficzne,
przy całeగ pewności swoగeగ, nigdy przecie osiągnąć nie zdołaగą, więc nieskończenie wiele
brakuగe do tego, ażeby గakiekolwiek zdanie syntetyczne czystego i transcendentalnego
rozumu, było tak oczywistym (choć tak uparcie wyrażać się zwykło) గak zdanie, że dwa
a dwa — to cztery. W Analityce, przy wykazie zasad czystego rozsądku, wspomniałem
wprawǳie także o nieగakich pewnikach oglądu, ale tamże przywieǳiona zasada nie była
sama pewnikiem, lecz do tego గeno służyła, by podać zasadę możliwości pewników w ogó-
le, a sama była గeno zasadą z poగęć. Bo nawet możliwość matematyki musi być wykazana
w filozofii transcendentalneగ. Filozofia tedy nie ma wcale pewników i nie wolno గeగ nigdy
swoich zasad a priori nakazywać wręcz, lecz musi ona przystać na to, żeby swoగe prawo
do nich uzasadniła gruntownym wywodem.

. O dowoǳeniach okazowych. Tylko dowód apodyktyczny, o ile గest naocznym, może
się zwać dowoǳeniem okazowym (demonstratio). Doświadczenie uczy nas wprawǳie,
że coś గest, lecz nie uczy, że to innym wcale być by nie mogło. Stąd też empiryczne za-
sady dowodowe nie mogą dostarczyć dowodu apodyktycznego. Z poగęć zaś a priori (w
poznawaniu dyskursywnym) nigdy nie może wypłynąć pewność oglądowa, tగ. oczywi-
stość, choćby zresztą sąd był apodyktycznie pewnym. Więc matematyka tylko zawiera
dowoǳenia okazowe, gdyż poznanie swoగe wydobywa nie z poగęć, lecz z ich konstrukcగi,
tగ. z oglądu, గaki może dać a priori zgodnie z poగęciami. Nawet postępowanie algebry
z గeగ równaniami, z których przez redukcగę wysnuwa prawdę wraz z dowodem, nie గest
wprawǳie geometryczną, lecz znamienną przecie konstrukcగą, w któreగ za pomocą zna-
ków przedstawia się w ogląǳie — poగęcia, zwłaszcza o stosunku wielkości, i nie zważaగąc
nawet na czynnik wynaగdywania [das Heuristiche], wszystkie wnioski zabezpiecza od błę-
dów w ten sposób, że każdy z nich kłaǳie nam przed oczyma. Poznawanie filozoficzne
przeciwnie musi się wyrzec teగ korzyści, bo musi rozważać ogół zawsze in abstracto (za
pomocą poగęć), kiedy matematyka może roztrząsać ogół in concreto (w poszczególnym
ogląǳie) a గednak za pomocą czystego wyobrażenia a priori, przy czym każdy mylny krok
widocznym się staగe. Wolałbym więc pierwsze nazwać raczeగ dowodami akroamatycznymi

  Krytyka czystego rozumu 



(dyskursywnymi [wykładowymi]), gdyż przeprowaǳić się daగą tylko za pomocą samych
wyrazów (przedmiotu w myślach), niż dowoǳeniami okazowymi, które, గak zapowiada
గuż samo wyrażenie, rozwĳaగą się przez unaocznienie przedmiotu.

Z tego wszystkiego wynika tedy, że nie przystoi naturze filozofii, zwłaszcza na polu
czystego rozumu chełpić się chodem dogmatycznym i stroić się w tytuły i wstęgi mate-
matyki, do zakonu któreగ zgoła przecie nie należy, chociaż ma wszelkie powody do naǳiei
siostrzanego z nią zగednoczenia. Tamto są próżne uroszczenia, które się nigdy nie zisz-
czą, owszem muszą udaremnić గeగ zamiar, by wykryć mamidła rozumu zapominaగącego
o swych granicach, i za pośrednictwem dostatecznego wyగaśnienia poగęć naszych spro-
waǳić zarozumiałość spekulacగi do skromnego, ale gruntownego samopoznania. Rozum
tedy nie bęǳie mógł w swoich transcendentalnych zakusach tak ufnie patrzyć przed sie-
bie, గak gdyby odbyta గuż przezeń droga prowaǳiła prosto do celu; i nie bęǳie mógł na
wzięte przez się za podstawą przesłanki liczyć tak odważnie, iżby nie potrzeba గuż było
nieraz się గeszcze oglądać poza siebie i baczyć pilnie, czy w rozwinięciu wniosków nie
wykażą się błędy, przeoczone w zasadach, wymagaగąc koniecznie albo ściśleగszego ich
określenia, albo też całkowiteగ przemiany.

Wszystkie zdania apodyktyczne (czy są dowodliwe czy też bezpośrednio pewne) ǳielę
na dogmata i mathemata²¹⁸. Zdanie bezpośrednio syntetyczne z poగęć గest to dogma; na-
tomiast takież zdanie z konstrukcగi poగęć గest to mathema. Sądy analityczne nie uczą nas
właściwie o przedmiocie nic więceగ ponad to, co się గuż mieści w poగęciu, గakie o nim ma-
my, ponieważ nie rozszerzaగą one poznania poza poగęcie podmiotu, lecz tylko obగaśniaగą
to poగęcie. Nie mogą więc zwać się słusznie dogmatami (który to wyraz może by się da-
ło przetłumaczyć przez wyrzeczenia [Lehrsprüche]). Z pomięǳy zaś dwu wspomnianych
roǳaగów zdań syntetycznych a priori, według zwykłego sposobu mówienia, tylko te, co
należą do poznawania filozoficznego, mogą mieć tę nazwę; i z trudnością chyba twier-
ǳenia arytmetyczne czy geometryczne dałoby się nazwać dogmatami. I tak ten zwyczaగ
potwierǳa dane przez nas wyగaśnienie, że tylko sądy z poగęć, nie zaś z konstrukcగi poగęć,
zwać się mogą dogmatycznymi.

Otóż cały czysty rozum w swoim spekulatywnym గedynie użyciu nie posiada ani గed-
nego bezpośrednio syntetycznego sądu z poగęć. Bo przez idee nie zyskuగe on, గakeśmy
wykazali, żadnych syntetycznych sądów, co by miały ważność przedmiotową; przez poగę-
cia rozsądkowe zaś ustala on wprawǳie niewątpliwe zasady, lecz nie bezpośrednio z poగęć,
tylko zawsze pośrednio przez odniesienie tych poగęć do czegoś zupełnie przypadkowego,
mianowicie do możliwego doświadczenia, gdyż one, przypuściwszy గe (coś గako przedmiot
możliwych doświadczeń), mogą być zaiste apodyktycznie pewne, lecz same w sobie (bez-
pośrednio) nie mogą nawet zostać poznane a priori. I tak nikt zdania: wszystko, co się
ǳieగe, ma swoగą przyczynę, nie może gruntownie zrozumieć z samego గeno tego dane-
go poగęcia. Stąd nie గest ono dogmatem, chociaż na innym stanowisku, mianowicie na
గedynym polu swego możliwego zastosowania, tగ. w doświadczeniu, może być doskona-
le i apodyktycznie dowieǳionym. Nazywa się zasadą [Grundsatz], nie zaś twierǳeniem
[Lehrsatz], lubo dowieǳionym być musi dlatego, że ma tę szczególną własność, iż ono
dopiero samo umożliwia swóగ argument, mianowicie doświadczenie i przy niem zawsze
z góry musi być przypuszczone.

Jeżeli zaś w użyciu spekulatywnym czystego rozumu nie ma wcale dogmatów i co
do treści, więc wszelka metoda dogmatyczna, czy zapożyczona u matematyka, czy też
maగąca przybrać właściwy sobie zakróగ [Manier], గest sama przez się niestosowną. Bo ona
zakrywa గeno omyłki i błędy i zwoǳi filozofię, któreగ właściwym zadaniem గest ukazywać
wszystkie kroki rozumu w naగగaśnieగszym ich świetle. Mimo to metoda może być bądź
co bądź systematyczną. Bo rozum nasz (podmiotowo) sam గest systematem, ale w czystym
użyciu swoim, za pośrednictwem poగęć గeno; systematem tylko poszukiwania zasad గedni,
do któreగ doświadczenie wyłącznie dostarczyć może tworzywa. O właściweగ zaś metoǳie
filozofii transcendentalneగ nic tu powieǳieć się nie da, ponieważ mamy tu do czynienia
tylko z krytyką naszych zasobów, czy możemy gǳiekolwiek się zabudowywać i గak wysoko

²¹⁸dogmata i mathemata — gr. δόγμα od δοκέω: mniemam; gr. μάθημα od μανθανω: uczę się, poznaగę.
[przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



wznieść zdołamy budowlę naszą z tego tworzywa, గakie posiadamy (z czystych poగęć a
priori).

Pierwszego odǳiału rozǳiał drugi. Karność czystego rozumu ze względu na గego
użycie polemiczne

Rozum we wszystkich przedsięwzięciach swoich powinien się poddać krytyce i nie
może czynić uszczerbku గeగ wolności żadnym zakazem, గeśli nie chce zaszkoǳić sobie sa-
memu i ściągnąć szkodliwego na się podeగrzenia, nie ma tu nic tak ważnego, co do pożyt-
ku, nic tak świętego, co by się śmiało uchylać od teగ badawczeగ i mustruగąceగ rewizగi, która
nie zna żadnych wglądów dla osoby. Na teగ wolności polega nawet istnienie rozumu, nie
posiadaగącego powagi dyktatorskieగ, bo గego wyrok గest zawsze tylko గednogłośną zgodą
obywateli wolnych, z których każdy powinien móc wyrazić swoగe wątpliwości, a nawet
swoగe veto [=nie pozwalam].

Ale chociaż rozum nigdy nie może się uchylać od krytyki, to nie zawsze też ma powód
lękać się గeగ. Atoli czysty rozum w swym użyciu dogmatycznym (nie matematycznym) nie
tak barǳo గest świadom naగściśleగszego zachowywania praw swoich naczelnych, żeby się
nie musiał z nieśmiałością, ba, z całkowitym odrzuceniem wszelkieగ uroszczoneగ dogma-
tyczneగ powagi, stawić przed krytycznym okiem rozumu wyższego a sęǳiowskiego.

Inaczeగ గednak zupełnie గest wtedy, gdy nie z oceną sęǳiego, lecz z pretensగami swych
współobywateli ma do czynienia, i przeciw nim గedynie ma się bronić. Bo ponieważ ci
chcą być również dogmatycznymi, lubo w zaprzeczeniu, గak tamten w twierǳeniu, zacho-
ǳi więc usprawiedliwienie κατ ἄνθρωπον [=ad hominem, dowoǳenie ściągaగące się do
osoby], ubezpieczaగące przeciwko wszelakiemu uszczerbkowi i zapewniaగące posiadanie
oparte na tytule prawnym [einen titulirten Besitz], które nie potrzebuగe się lękać żadnych
cuǳych uroszczeń, aczkolwiek nie może być dostatecznie dowieǳionym κατ’ ἀλήθειαν
[ad veritatem, =co do prawdy rzetelneగ].

Przez polemiczne użycie rozumu czystego poగmuగę tedy obronę గego zdań przeciw
dogmatycznym ich zaprzeczeniom. Nie choǳi tu więc o to, czy గego twierǳenia nie są
może również mylne, lecz tylko o to, że nikt nigdy nie zdoła z apodyktyczną pewnością
(a nawet bodaగ z większym గeno pozorem) utrzymywać czegoś odwrotnego. Wówczas
bowiem nie గesteśmy przecie posiadaczami z łaski [bittweise], kiedy mamy przed sobą
గakiś, choćby niewystarczaగący tytuł posiadania, i kiedy pewnym గest, że nikt nie potrafi
nigdy dowieść nieprawności tego posiadania.

Jest coś zasmucaగącego i przygnębiaగącego w tym, że w ogóle istnieగe antytetyka czy-
stego rozumu i że ten, co wyobraża naగwyższy trybunał dla wszystkich kłótni, ma sam
z sobą w spór popadać. Wprawǳie roztoczyła się przed nami powyżeగ taka గego pozor-
na antytetyka; ale okazało się, że polegała na nieporozumieniu, ponieważ mianowicie,
zgodnie z pospolitym uprzeǳeniem, brano zగawiska za rzeczy same w sobie, i wymagano
tedy bezwzględneగ zupełności ich syntezy, w ten lub inny sposób (chociaż ona niemoż-
liwą była గednakowo na oba sposoby), czego przecież zgoła się nie można spoǳiewać po
zగawiskach. Nie było więc wówczas wcale rzeczywisteగ sprzeczności rozumu z sobą samym
wobec zdań: szereg danych samych w sobie zగawisk ma bezwzględnie pierwszy początek —
i: szereg ten గest wręcz i sam w sobie bez wszelkiego początku; bo oba zdania utrzymuగą się
wybornie obok siebie, gdyż zjawiska co do istnienia swego (గako zగawiska) są same w sobie
niczym tగ. są czymś sprzecznym w sobie, a więc ich poగęcie musi naturalnie pociągnąć za
sobą sprzeczne wnioski.

Ale takiemu nieporozumieniu nie można zapobiec i przez to spór rozumu załatwić,
gdyby się daగmy na to utrzymywało teistycznie: istnieje najwyższe jestestwo — i na odwrót
ateistycznie: nie ma naగwyższego గestestwa; albo też, w psychologii: wszystko, co myśli,
ma bezwzględną trwałą గedność, a więc różni się od wszelkieగ przemĳaగąceగ materialneగ
గedności, któremu to zdaniu przeciwstawiłoby się drugie: dusza nie గest niematerialną
గednością i nie może zostać wyగęta spod przemienności. Bo przedmiot pytania గest tu
wolny od wszelkiego czynnika obcego, sprzecznego z గego przyrodą, a rozsądek ma do
czynienia tylko z rzeczami samymi w sobie; a nie ze zగawiskami. Znalazłaby się tu zaiste
sprzeczność prawǳiwa, gdyby గeno czysty rozum po stronie przecząceగ miał coś takiego
do powieǳenia, co by się zbliżało do podstawy గakiegoś zapatrywania; gdyż co się tyczy
krytyki argumentów twierǳenia dogmatycznego, na tę można mu swobodnie zezwolić,

  Krytyka czystego rozumu 



nie porzucaగąc przez to zdań swoich, maగących za sobą bądź co bądź interes rozumu, na
co przeciwnik powołać się nie może.

Nie poǳielam గa, co prawda, mniemania, wygłaszanego tak często przez wybornych
i rozważnych mężów (np. Sulzera²¹⁹), gdy uczuwali słabość dowodów dotychczasowych,
గakoby można się było spoǳiewać, iż kiedyś wynaగǳie się గeszcze oczywiste dowoǳenia
dwu zdań kardynalnych naszego czystego rozumu: గest Bóg, గest życie przyszłe. Raczeగ
pewny గestem, że się to nigdy nie stanie. Bo skąd weźmie rozum podstawę do takich
syntetycznych zapatrywań, co się nie odnoszą do przedmiotów doświadczenia i ich we-
wnętrzneగ możliwości? Ale apodyktycznie pewnym też గest, iż nigdy nie wystąpi żaden
człowiek, który by mógł udowodnić z naగmnieగszym choćby pozorem prawdy, a cóż do-
piero dogmatycznie, zdanie odwrotne. Bo ponieważ mógłby tego dokonać czystym గeno
rozumem, to musiałby wziąć na się dowoǳenie, że గestestwo naగwyższe, że myślący w nas
podmiot, గako czysta umysłowość, są niemożliwe. Ale skąd poweźmie wiadomości, co by
go uprawniły do sąǳenia syntetycznie o rzeczach poza wszelkim możliwym doświadcze-
niem? Możemy więc być zupełnie bez troski, co do tego, żeby ktoś kiedykolwiek do-
wiódł zdania odwrotnego; stąd nie potrzebuగemy też dumać nad szkolarskimi dowody,
lecz wciąż możemy przyగmować owe zdania, które doskonale się wiążą ze spekulatyw-
nym interesem naszego rozumu w empirycznym użyciu, a nadto są గedynymi środkami
zగednoczenia go z interesem praktycznym. Dla przeciwnika (którego tu traktować należy
nie tylko గako krytyka) mamy w pogotowia swoగe non liquet [=to nie గest గasne]²²⁰, które
go nieochybnie musi zmieszać, my zaś nie lękamy się zwrócenia tego zarzutu do nas,
maగąc ustawicznie w zapasie podmiotową maksymę rozumu, గakieగ przeciwnikowi z ko-
nieczności brakuగe, a pod któreగ ochroną możemy przypatrywać się spokoగnie i oboగętnie
wszystkim గego ciosom zadawanym w powietrze.

Tym sposobem nie ma właściwie wcale antytetyki czystego rozumu. Bo గedynego dla
nieగ boగowiska szukać by trzeba na polu czysteగ teologii i psychologii; ten grunt atoli nie
utrzyma żadnego szermierza w całym గego uzbroగeniu i z orężem, którego by się lękać
należało. Może on tylko wstąpić z szyderstwem i przechwałkami, co wyśmiać można గako
zabawą ǳiecinną. Ta pocieszaగąca uwaga przywraca męstwo rozumowi, bo na czymże by
się on zresztą oparł, gdyby, maగąc గedyne powołanie do usuwania wszelkich zbłąkań, sam
w sobie się rozprzągł, nie mogąc się spoǳiewać spokoగu i bezpiecznego posiadania?

Wszystko, co przyroda sama rozporząǳa, గest dobrem w గakimś celu. Nawet trucizny
służą ku temu, by przemagały nad truciznami, tworzącymi się we własnych sokach na-
szych; nie powinno ich tedy brakować w całkowitym zbiorze środków leczniczych (ap-
tece). Zarzuty przeciwko wmówieniom i zarozumiałości naszego spekulatywnego గeno
rozumu są podane przez samąż przyrodę tego rozumu, muszą więc mieć గakieś dobre
przeznaczenie i zamiar, których nie należy puszczać z wiatrem. Czemu Opatrzność nie-
które przedmioty, chociaż się one wiąże a naగwyższym interesem naszym, postawiła tak
wysoko, że nam niemal dozwolono tylko spotykać గe w niewyraźnym i przez nas samych
w wątpliwość podawanym spostrzeganiu, przez co śledcze spoగrzenia są raczeగ podrażnio-
ne niż zaspokoగone? Czy pożytecznym గest, ze względu na takie widoki, ośmielać się na
zuchwałe określenia, to co naగmnieగ rzecz wątpliwa, a może nawet szkodliwa. W każdym
atoli razie i bez wątpienia pożytecznym గest dać zarówno badaగącemu గak oceniaగącemu
rozumowi zupełną wolność, by mógł bez przeszkody zaగąć się własnym interesem, który
doznaగe poparcia zarówno przez to, gdy się wieǳy rozumu naznacza obręby, గak i gdy się
go rozszerza, a który zawsze cierpi, గeśli się cuǳe ręce mieszaగą, by wbrew przyroǳonemu
pochodowi rozumu, kierować nim wedle zamiarów wymuszonych.

Dozwólcie więc, aby wasz przeciwnik mówił గeno rozumnie, i zwalczaగcie go tylko
bronią rozumu. Zresztą pozbądźcie się troski o dobrą sprawę (interesu praktycznego),
gdyż ta w spekulatywnym గeno sporze nigdy w grę nie wchoǳi. Spór nie odkrywa wtedy
nic innego, tylko pewną antynomię rozumu, która, zasaǳaగąc się na గego przyroǳie, musi

²¹⁹Sulzer, Jan Jerzy (–) — filozof, głównie estetyk, niemiecki, autor ǳieła Allgemeine Theorie der
schönen Künste, był గednym z tych, co wobec panuగącego w owym czasie racగonalizmu uwydatniali wielkie zna-
czenie uczucia zarówno pod względem poznawczym గak moralnym. [przypis redakcyగny]

²²⁰non liquet— starorzymskie wyrażenie prawne, wskazuగące, że dostarczone dowody nie są గeszcze prze-
konywaగące, że zatem sprawę na nowo roztrząsnąć potrzeba, గeśli się znaగdą inne గakieś dokumenty. [przypis
redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



zostać koniecznie przesłuchaną i ocenioną. Spór గą rozwĳa przez rozpatrzenie గeగ przed-
miotu z dwu stron, i prostuగe గeగ sąd przez గego ograniczenie. Co tutaగ గest spornym, to
nie sprawa, lecz ton. Bo zawsze wam గeszcze pozostanie dosyć, byście przemawiali uspra-
wiedliwionym wobec naగostrzeగszego rozumu గęzykiem silneగ wiary, chociaż musieliście
zaniechać గęzyka wieǳy.

Gdyby się miało zapytać chłodnego, do równowagi sądu గakby stworzonego Dawida
Hume’a: co was spowodowało, żeście mozolnie wydłubanymi wątpliwościami podkopali
tak pocieszaగące dla człowieka i tak pożyteczne wmówienie, iż గego przenikliwość rozu-
mowa wystarcza do uznania i do określonego poగęcia గestestwa naగwyższego: to by on
odpowieǳiał: Nic, గeno zamiar posunięcia rozumu daleగ w గego samopoznaniu, a za-
razem pewna niechęć do przymusu, గaki chcą zadać rozumowi, przechwalaగąc się nim,
a równocześnie przeszkaǳaగąc mu, by złożył szczere wyznanie swoich ułomności, గa-
kie mu się uwidoczniły przy badaniu siebie samego. — Gdybyście natomiast zapytali
oddanego గedynie nudom empirycznego użytkowania z rozumu, i niechętnego wszelkieగ
transcendentneగ spekulacగi Priestley’a²²¹, గakie on miał pobudki do zaprzeczenia naszeగ
duszy wolności i nieśmiertelności (naǳieగa życia przyszłego గest u niego oczekiwaniem
tylko cudu zmartwychwstania), do poderwania dwu takich filarów wszelkieగ religii, on,
co గest sam pobożnym i gorliwym nauczycielem religii; to by nic innego odpowieǳieć
nie mógł, tylko że pobudką był mu interes rozumu, tracącego na tym, gdy pewne przed-
mioty chcemy usunąć spod praw przyrody materialneగ, గedynych, గakie dokładnie znamy
i określić możemy. Wydawałoby się niesłusznym zniesławiać takiego, co swoగe paradok-
salne zapatrywania umie zగednoczyć z zamiarem religĳnym i krzywǳić dobrze myślącego
męża dlatego, że nie umie sobie poraǳić, skoro tylko zeగǳie z pola nauki o przyroǳie.
Ale taż sama łaska powinna stać się również uǳiałem niemnieగ dobrze usposobionemu
i w swoim charakterze moralnym nieskalanemu Hume’owi, który swoగeగ oderwaneగ spe-
kulacగi dlatego nie może porzucić, iż słusznie utrzymuగe, że గeగ przedmiot leży całkiem
poza granicami przyrodoznawstwa na polu czystych idei.

Cóż tedy tutaగ zrobić, zwłaszcza ze względu na niebezpieczeństwo, గakie stąd grozić
się zdaగe dobru ogólnemu? Nie ma nie naturalnieగszego, nic słusznieగszego nad postano-
wienie, które winniście powziąć z tego powodu. Niech sobie ci luǳie pracuగą; గeśli tylko
maగą talent: గeśli okazuగą głębokie i nowe poszukiwania; గednym słowem, గeśli tylko oka-
zuగą rozum; to bądź co bądź rozum na tym zyskuగe. Chwytaగąc się innych środków, niż
środków nieskrępowanego rozumu, wrzeszcząc o zbrodni stanu, zwołuగąc pospólstwo,
nie znaగące się zgoła na tak subtelnych robotach, గak gdyby do gaszenia pożaru, ośmie-
szacie się గeno. Bo nie ma tu wcale mowy o tym, co dla dobra ogólnego గest korzystnym
czy szkodliwym, lecz tylko o tym, గak dalece zaగść też może rozum w swoగeగ spekulacగi
odrywaగąceగ się od wszelkiego interesu, i czy można na nią w ogóle cośkolwiek liczyć, lub
też raczeగ zaniechać గeగ zupełnie na rzecz praktyczności. Zamiast więc wyskakiwać z sza-
blą i płatać, przypatruగcie się owszem spokoగnie z bezpiecznego sieǳenia krytyki temu
sporowi, który dla walczących musi wypaść mozolnie, ale was zaగmuగąco, a wobec bez-
krwawego na pewno zakończenia, dla waszych wiadomości korzystnie. Bo గest to wielką
niedorzecznością oczekiwać oświecenia od rozumu, a przepisywać mu z góry, po któreగ
stronie ono koniecznie paść powinno. Prócz tego rozum గuż sam przez się గest tak skrę-
powany przez rozum i trzymany w obrębach, że zgoła nie potrzebuగecie zwoływać straży,
ażeby teగ stronie, któreగ domyślna przewaga wydaగe się wam niebezpieczną, przeciwstawić
opór obywatelski. W dialektyce teగ nie ma zwycięstwa, którego byście się mieli powód
obawiać.

Wielce nawet potrzebuగe rozum takiego sporu, i byłoby do życzenia, żeby go wcześnieగ
podగęto i z nieograniczonym publicznym przyzwoleniem prowaǳono. Bo tym rychleగ
byłaby się poగawiła doగrzała krytyka, przy ukazaniu się któreగ wszystkie te sprzeczki muszą
upaść, ponieważ spieraగący się poznaగą przez nią swoగe zaślepienie i uprzeǳenia, które ich
rozdwoiły.

²²¹Priestley, Józef (–) — filozof angielski, wychoǳąc z zasad Locke’a, doszedł do materializmu w psy-
chologii, lubo umiał go zespolić ze szczerym wyznawstwem dogmatów chrześcĳańskich. Główne గego ǳieła są:
Theory of human mind ; Disquisitions relating to matter and spirit ; The doctrine of philosophical necessity
. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Istnieగe గakaś w przyroǳie luǳkieగ nieszczerość, która గednak ostatecznie, గak wszyst-
ko, co pochoǳi od przyrody, musi zawierać usposobienie do dobrych celów; గest to mia-
nowicie skłonność do ukrywania swoich prawǳiwych usposobień, a do popisywania się
గakimiś przybranymi, które się poczytuగą za dobre i chwalebne. Niewątpliwie wskutek
tego pociągu, zarówno do taగenia się, గak i przybierania pozoru korzystnego dla siebie,
luǳie nie tylko się cywilizowali, lecz nawet z wolna, w pewneగ mierze, umoralniali, bo
nikt pod barwiczkę przystoగności, uczciwości i obyczaగności nie mógł przeniknąć, więc
w rzekomo istotnych przykładach dobrego, గakie wiǳiał wkoło, znaగdował dla samego
siebie szkołę udoskonalenia. Atoli to usposobienie do przedstawiania się lepieగ, niż się
గest, i do okazywania usposobień, గakich się nie ma, służy గakby tymczasowo గeno ku
temu, by wyprowaǳić człowieka z ǳikości i kazać mu przybrać naగpierw przynaగmnieగ
zakróగ tego dobrego, గakie zna; następnie bowiem, gdy się rzetelne zasady గuż rozwinęły
i przeszły w sposób myślenia, wszelką fałszywość powoli zwalczać trzeba silnie, gdyż psu-
గe ona serce i nie pozwala wzeగść dobrym usposobieniom pod chwastowiskim pięknego
pozoru.

Przykro mi, że tęż samą nieszczerość, udawanie i obłudę spostrzegam także w przeగa-
wach spekulatywnego sposobu myślenia, gǳie przecież luǳie daleko mnieగ chyba maగą
przeszkód ani żadneగ korzyści w słusznie otwartym i szczerym odkryciu i wyznaniu my-
śli swoich. Bo cóż może być szkodliwszego dla wieǳy nad to, gdy nawet myśli same
uǳielamy sobie sfałszowane, gdy ukrywamy wątpliwości, గakie czuగemy wobec naszych
własnych zapatrywań, lub gdy argumentom, które nie zadowalaగą nas samych, nadaగemy
pokost oczywistości? Dopóki atoli urząǳa te taగemne zamachy próżność గeno prywat-
na (co zazwyczaగ bywa w sądach spekulatywnych, które nie buǳą szczególnego interesu
i niełatwo się nadaగą do apodyktyczneగ pewności); to opiera się im przecie próżność in-
nych za publicznym przyzwoleniem, a sprawy w końcu tam dochoǳą, dokąd by గe, lubo
znacznie wcześnieగ, doprowaǳił naగotwartszy sposób myślenia i szczerość. Gǳie గednak
społeczeństwo mniema, że wykrętni rozumkowicze zmierzaగą ni mnieగ ni więceగ గeno do
zachwiania główneగ twierǳy pomyślności publiczneగ, tam wydaగe się nie tylko zgodnym
z roztropnością, lecz też dozwolonym, a nawet chwalebnym przyగść dobreగ sprawie na po-
moc raczeగ z pozornymi dowodami, aniżeli domniemanym గeగ przeciwnikom pozostawiać
choćby tę tylko wyższość, by ton nasz obniżali do miary praktycznego గeno przeświadcze-
nia i zmuszali nas do wyznania braku spekulatywneగ i apodyktyczneగ pewności. Myślał-
bym wszelako, że z zamiarem podtrzymywania dobreగ sprawy nic w świecie gorzeగ nie da
się złączyć గak podstęp, udanie i oszukaństwo. Że w odważaniu dowodów rozumowych
sameగ గeno spekulacగi wszystko ǳiać się winno uczciwie, to chyba గest naగmnieగ, czego
wymagać można. Ale gdyby można było na pewno liczyć choć tylko na to „naగmnieగ”,
tedy spór rozumu spekulatywnego o ważne pytania co do Boga, nieśmiertelności (du-
szy) i wolności byłby గuż albo od dawna rozstrzygnięty, lub też niebawem mógłby dobiec
swego końca. Tak to częstokroć szczerość usposobienia zostaగe w odwrotnym stosunku
do słuszności sprawy sameగ, i ta ma może otwartych i prawych przeciwników więceగ, niż
obrońców.

Przypuszczam tedy, że mam czytelników którzy by nie chcieli, iżby słuszneగ sprawy
broniono niesłusznymi środkami. Wobec takich czytelników గest గuż więc rozstrzygnię-
tym, że wedle naszych zasad krytyki, గeśli się patrzy nie na to, co się ǳieగe, lecz co
rzetelnie ǳiać się ma, nie powinno być właściwie wcale polemiki czystego rozumu. Bo
గakże mogą dwie osoby prowaǳić spor o rzecz, któreగ realności żadna z nich nie zdoła
przedstawić w doświadczeniu rzeczywistym, a choćby nawet możliwym tylko, nad ideą
któreగ ślęczy గeno, aby z nieగ wydobyć coś więcej niż ideę, mianowicie rzeczywistość same-
goż przedmiotu? Jakim środkiem chcą oni wyplątać się ze sporu, kiedy żaden z nich nie
zdoła uczynić sweగ sprawy wprost zrozumiałą i pewną, tylko potrafi sprawę swego prze-
ciwnika zaczepiać i odpierać? Bo taki గest los wszystkich zapatrywań czystego rozumu, że
wychoǳąc poza warunki wszelkiego możliwego doświadczenia, za obrębem którego nie
podobna nigǳie znaleźć żadnego dokumentu prawdy, a mimo to zmuszone posługiwać
się prawami rozsądkowymi, które przeznaczone są గedynie do użytku empirycznego, lecz
bez których nie da się zrobić ani kroku w myśleniu syntetycznym, odkrywaగą wciąż prze-
ciwnikowi słabiznę twoగą i nawzaగem mogą tylko słabiznę przeciwnika na swą korzyść
wyzyskać.

  Krytyka czystego rozumu 



Można uważać krytykę czystego rozumu za prawǳiwy trybunał dla wszelkich గego
z sobą samym zatargów, gdyż nie గest ona w nie, గako bezpośrednio ściągaగące się do
przedmiotów, także wwikłaną, lecz na to zaprowaǳoną, by należytości rozumu w ogóle
określała i osąǳała według zasad swego pierwszego ustanowienia [ihrer ersten Institution].

Bez nieగ rozum గest గakoby w stanie natury, i nie może zapatrywaniom swoim i pre-
tensగom nadać ważności, lub గe zabezpieczyć inaczeగ, గak tylko z pomocą wojny. Krytyka
natomiast, czerpiąca wszystkie swoగe decyzగe z zasadniczych prawideł swego własnego
ustanowienia, których powagi nikt nie może w wątpliwość podawać, zapewnia nam po-
kóగ stanu prawnego, gǳie zatargu naszego nie możemy inaczeగ załatwić, గak za pomocą
procesu. W pierwszym stanie kończy kłótnie zwycięstwo, którym się przechwalaగą obie
strony, po którym po większeగ części następuగe niepewny గeno pokóగ, zaprowaǳany przez
zwierzchność, narzucaగącą się na pośredniczkę; — w drugim stanie — wyrok, który ude-
rzaగąc w samo źródło zatargów, musi sprowaǳić pokóగ wieczysty. Nieskończone zatargi
dogmatycznego గeno rozumu zmuszaగą w końcu szukać uspokoగenia w గakieగś krytyce te-
goż rozumu i w prawodawstwie, które się na nieగ opiera; tak గak utrzymuగe Hobbes²²²,
że stan natury గest to stan bezprawia i przemocy i że trzeba go koniecznie porzucić, by
się poddać przymusowi prawnemu, który wolność naszą o tyle గeno ogranicza, żeby się
z wolnością każdego innego zgaǳała i przez to właśnie mogła się pogoǳić z dobrem
ogółu.

Do teగ wolności należy także swoboda wystawiania publicznie swoich myśli, swoich
wątpliwości, których sami nie możemy rozstrzygnąć, ku osąǳeniu, nie narażaగąc się przez
to na osławę niespokoగnego i niebezpiecznego obywatela. Leży to గuż w pierwotnym pra-
wie rozumu luǳkiego, nie uznaగącego żadnego innego sęǳi, tylko znowuż tenże rozum
luǳki, w którym każdy ma głos; a ponieważ od niego wychoǳić musi wszelkie polep-
szenie, ku గakiemu stan nasz się nadaగe, więc prawo takie గest święte i nie powinno być
uszczuplane. Jest też to barǳo niemądrze pewne śmiałe zapatrywania lub też zuchwałe
napady na tych, co గuż maగą po sweగ stronie przychylność naగwiększeగ i naగlepszeగ części
społeczeństwa, okrzykiwać గako niebezpieczne; bo to znaczy nadawać im ważność, గakieగ
by mieć zgoła nie powinny. Słysząc, że గakaś niepospolita głowa miała niby wykazać na-
ocznie, że wolność woli luǳkieగ, naǳieగa życia przyszłego i istnienie Boga są uroగeniem,
pożądam książkę గego odczytać, gdyż po talencie గego spoǳiewam się, iż posunie daleగ
moగą wieǳę. A z góry wiem గuż całkiem na pewno, że z tego wszystkiego nic nie dokona,
nie dlatego, గakobym snadź mniemał, że గestem గuż posiadaczem niezwalczonych dowo-
dów na te ważne twierǳenia, lecz dlatego, że transcendentalna krytyka, wykrywszy mi
cały zasób naszego czystego rozumu, przekonała mnie naగzupełnieగ, że గak nie wystarcza
on bynaగmnieగ do twierǳących zapatrywań na tym polu, tak też samo, a nawet mnieగ
గeszcze wieǳieć bęǳie, by móc o tych pytaniach przecząco cośkolwiek ustalić. Bo skądże
ów przypuszczalny wolnomyślnik zaczerpie wiadomości, ze np. nie ma wcale naగwyższe-
go గestestwa? Zdanie to leży poza obrębem możliwego doświadczenia, a stąd też i poza
granicami wszelkieగ luǳkieగ wieǳy. — Dogmatycznego obrońcy dobreగ sprawy prze-
ciwko temu wrogowi nie czytałbym wcale, gdyż wiem z góry, że dlatego గeno zaczepiać
bęǳie pozorne గego argumenty, by zrobić weగście dla swoich własnych; prócz tego złuda
coǳienna nie daగe przecież tyle materiału do nowych uwag, ile zaǳiwiaగąca i dowcipnie
obmyślona. Natomiast dogmatyczny również na swóగ sposób przeciwnik religii dostar-
czyłby krytyce moగeగ pożądanego zatrudnienia i pobuǳiłby do nieగednego sprostowania
గeగ zasad, a co do siebie samego nie wywołałby naగmnieగszych obaw.

Ależ młoǳież, poruczoną nauczaniu akademickiemu, należy chyba co naగmnieగ strzec
przed takimi pismami i powstrzymywać od zawczesneగ znaగomości z tak niebezpiecznymi
zdaniami, zanim nie doగrzeగe గeగ rozwaga, a raczeగ zanim się w nieగ mocno nie zakorzeni
nauka, którą chcemy w nią wpoić, by mogła silnie się oprzeć wszelkiemu wmawianiu do
odwrotnego twierǳenia, skądkolwiek by pochoǳiło?

Gdyby w sprawach czystego rozumu trzeba było pozostać przy postępowaniu dogma-
tycznym, i gdyby załatwianie się z przeciwnikami musiało być właściwie polemicznym tగ.

²²²Hobbes, Tomasz (–) — przyగaciel Bacona, zwolennik absolutyzmu, gdyż bez silnego rządu nie ma
(గak mówi) pokoగu, bezpieczeństwa, bogactwa, towarzyskości, nauki, życzliwości. Stan natury, to stan woగny
wszystkich przeciw wszystkim. Główne గego ǳieła są: De cive ; Leviathan, or the matter, form and authority
of government  (po łacinie ); Quaestiones de libertate, nacessitate et casu . [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



takim, żeby się wdawało w potyczkę i zbroiło w dowoǳenia wprost przeciwnych twier-
ǳeń; to zapewne nic by lepszego nie było na razie, lecz zarazem nic pustszego i bezowoc-
nieగszego na stałe, గak umieścić rozum młoǳieży na czas గakiż pod opieką, i na tak długo
przynaగmnieగ uchronić od uwieǳenia. Atoli గeśli następnie, czy to ciekawość, czy mod-
ny ton wieku wciśnie గeగ do rąk takie pisma; to czy wtedy owo młodociane wmówienie
zdoła się obronić natarciu! Ten, kto przynosi z sobą broń dogmatyczną tylko, by stawić
opór napadom swego przeciwnika, i nie umie rozwikłać ukryteగ dialektyki, గaka tkwi nie
mnieగ we własneగ గego piersi, గak w piersi strony przeciwneగ, zobaczy dowody pozorne,
maగące zaletę nowości, stawione przeciw dowodom pozornym, గuż గeగ nie posiadaగącym,
lecz raczeగ obuǳaగącym podeగrzenia o nadużycie łatwowierności młoǳieży. Mnie ma on,
że nie może lepieగ okazać, iż wyrósł గuż z pod karności ǳiecinneగ, గak odrzucaగąc owe po-
czciwe ostrzeżenia, a maగąc nałóg dogmatyczny, spĳa truciznę, niszczącą dogmatycznie
గego zasady, wielkimi łykami.

Zupełnie coś odwrotnego temu, co się tutaగ doraǳa, ǳiać się winno w wykształ-
ceniu akademickim, ale tylko zaiste zastrzegaగąc z góry gruntowne zgłębienie krytyki
czystego rozumu. Bo, ażeby గeగ zasady wprowaǳić w wykonanie గak można naగwcześnieగ
i okazać గeగ dostateczną przydatność przy గak naగwiększeగ złuǳie dialektyczneగ, niezbęd-
nie potrzeba skierować tak straszne dla dogmatyka napady przeciwko słabemu గeszcze
co prawda, lecz przez krytykę oświeconemu rozumowi młoǳieńca i pozwolić mu zrobić
próbę zbadania bezpodstawnych twierǳeń przeciwnika punkt po punkcie według owych
zasad. Nie może mu być wcale trudno obrócić గe w czczą parę, a tym sposobem wcze-
śnie poczuగe on własną swą siłę, by się ubezpieczyć całkowicie przed takimi szkodliwymi
mamidłami, które w końcu utracić muszą dla niego wszelki pozór łuǳący. A chociaż co
prawda też same ciosy, co walą budynek wroga, muszą być również zgubnymi dla గego
własneగ spekulatywneగ budowli, గeśli wznieść గą może zamyślał; to zgoła się tym nie mar-
twi, ponieważ nie potrzebuగe wcale w nieగ mieszkać, lecz ma గeszcze przed sobą widoki
na pole praktyczne, gǳie zasadnie może się spoǳiewać mocnieగszego gruntu, by na nim
wysławić swóగ rozumny i zbawienny systemat.

A zatem nie ma wcale właściweగ polemiki na polu czystego rozumu. Obie strony są
szampierzami powietrznymi, co się borykaగą ze swym cieniem, gdyż wychoǳą poza przy-
rodę, gǳie dla ich dogmatycznych chwytów nie ma nic, co by się dało obగąć i utrzymać.
Walczą na próżno; cienie, przerąbywane przez nich, zrastaగą się గak bohaterowie w Wal-
halli w గedneగ chwili znowuż, by się móc na powrót zabawiać w boగach niekrwawych.

Atoli nie ma też wcale dopuszczalnego sceptycznego użytkowania z czystego rozu-
mu, które by nazwać można było zasadą neutralności wobec wszelkich గego zatargów.
Podగuǳać rozum przeciw sobie samemu, dostarczać mu broni z obu stron, a potem గe-
go naగgorętszeగ potyczce przypatrywać się spokoగnie i szyderczo, nie dobrze to wygląda
z dogmatycznego punktu wiǳenia, owszem, ma w sobie odcień złośliwego i drwiącego
nastroగu. Jeżeli się గednak przyగrzymy niepokonanemu zaślepieniu i przechwałkom ro-
zumkowiczów, nie daగącym się umiarkować żadneగ krytyce; to rzeczywiście nie ma inneగ
rady, గak chełpliwości z గedneగ strony przeciwstawić drugą, opartą na takich samych pra-
wach, byleby tylko wprawić rozum w zǳiwienie przynaగmnieగ oporem nieprzyగaciela,
ażeby wsączyć nieగaką wątpliwość w గego uroszczenia i dać posłuch krytyce. Lecz na tych
wątpliwościach poprzestać całkowicie i ku temu zmierzać, by przekonanie i wyznanie
swoగeగ niewiadomości zalecić nie tylko గako środek leczniczy na zarozumiałość dogma-
tyczną, lecz takie గako sposób zakończenia sporu rozumu samego z sobą: to przedsięwzię-
cie zupełnie daremne i żadną miarą nie zda się na to, by zapewnić rozumowi uspokoగenie,
lecz co naగwyżeగ గest środkiem tylko do obuǳenia go z గego słodkiego snu dogmatycz-
nego, aby గego stan poddać starannieగszemu zbadaniu.

Ale ponieważ ten sceptyczny sposób wydobycia się z przykreగ kłótni rozumu wydaగe
się przecie niby krótką drogą do osiągnięcia trwałeగ filozoficzneగ spokoగności, a przynaగ-
mnieగ gościńcem, obieranym chętnie przez tych, co w szyderczeగ pogarǳie dla wszelkich
poszukiwań tego roǳaగu, nadaగą sobie, swym zdaniem, powagę filozoficzną; uważam
więc za potrzebne wystawić ten sposób myślenia w గego świetle właściwym.

  Krytyka czystego rozumu 



O niemożności sceptycznego zaspokoగenia rozumu czystego, rozdwoగonego z samym
sobą

Świadomość niewiadomości moగeగ (గeśli గeగ nie uznamy równocześnie za koniecz-
ną) zamiast co by miała zakończyć moగe badania, గest raczeగ właściwym powodem ich
rozbuǳenia. Wszelka niewiadomość tyczy się albo rzeczy, albo też określenia i granic
moగego poznania. Jeżeli tedy niewiadomość గest przypadkowa, to powinna pobuǳać mię
w pierwszym razie badać rzeczy (przedmioty) dogmatycznie, w drugim — granice mego
możliwego poznania krytycznie. Że niewiadomość moగa గest wręcz konieczną, a stąd zwal-
nia mię od wszelkiego poszukiwania, wykazać to się daగe nie empirycznie, z obserwacji,
lecz tylko krytycznie przez zgłębienie pierwszych źródeł poznania naszego. A więc okre-
ślenia granic rozumu naszego można dokonać గedynie według podstaw a priori; గego zaś
ograniczenie, które గest poznaniem, lubo nieokreślonym, niepewności, nigdy usunąć się
nie daగąceగ, można poznać także a posteriori przez to, co nam przy całeగ wieǳy wciąż గesz-
cze do wieǳenia pozostaగe. Owo mocą krytyki rozumu samego గedynie możliwe pozna-
nie swoగeగ niewiadomości గest tedy umiejętnością, a ta గest po prostu గeno spostrzeganiem,
o którym niepodobna powieǳieć, గak daleko sięgać bęǳie wniosek z niego wyprowa-
ǳony. Wystawiaగąc sobie (zgodnie ze zmysłowym pozorem) powierzchnię ziemi గako
talerz, nie mogę wieǳieć, గak daleko się rozciąga. Ale doświadczenie uczy mię, że gǳie-
kolwiek zaగdę, wiǳę wciąż przestrzeń wkoło siebie, ku któreగ mógłbym daleగ podążyć;
stąd znam obręby swoగeగ za każdym razem rzeczywisteగ znaగomości ziemi, lecz nie granice
wszelkiego możliwego ziemiopisu. Jeżeli zaś posunąłem się tak dalece, że wiem, iż ziemia
గest kulą a గeగ powierzchnia powierzchnią kulistą, to mogę nawet z małeగ గeగ części, np.
z wielkości గednego stopnia poznać ściśle i według zasad a priori, గeగ średnicę, a przez nią
całkowite granice ziemi, tగ. గeగ zewnętrzną powierzchnię; a chociaż co do przedmiotów na
teగ powierzchni się mieszczących గestem nieświadom, to przecież nie గestem nieświadom
co do obszaru przez nią uగmowanego, co do గeగ wielkości i obrębów.

Ogół wszystkich możliwych dla posilania naszego przedmiotów wydaగe się nam płasz-
czyzną, maగącą twóగ pozorny widnokrąg, mianowicie to, co obeగmuగe cały గeగ obszar, a co
przez nas nazwanym zostało rozumowym poగęciem bezwarunkoweగ całkowitości. Dosię-
gnąć go empirycznie niepodobna, a określić go a priori wedle గakieగś zasady okazało się
daremnym we wszelkich próbach. Tymczasem wszystkie przecie pytania naszego czyste-
go rozumu rozciągaగą się na to, co leży poza obrębem tego widnokręgu, lub bodaగ choćby
na గego linii graniczneగ.

Sławny Dawid Hume był గednym z tych geografów rozumu luǳkiego, co to z py-
taniami owymi załatwił się, గak mniemał, ogółem dostatecznie w ten sposób, że గe wy-
rzucił poza obręb గego widnokręgu, którego గednak nie mógł określić. Zatrzymał się on
głównie przy zasaǳie przyczynowości i zauważył zupełnie trafnie, że గeగ prawǳiwość (a
nawet choćby przedmiotowa wartość poగęcia sprawczeగ przyczyny w ogóle) nie opiera
się na żadnym wniknięciu, tగ. poznaniu a priori, że zatem bynaగmnieగ nie konieczność
tego prawa, lecz tylko powszechna గego przydatność w biegu doświadczenia i wypływa-
గąca stąd konieczność podmiotowa, nazwana przezeń przyzwyczaగeniem, wytwarza całe
గego poważanie. Otóż z niemożności naszego rozumu zrobienia z teగ zasady użytku, wy-
biegaగącego poza wszelkie doświadczenie, wywnioskował on nicość wszystkich uroszczeń
rozumu w ogóle wybiegania poza empirię.

Postępowanie tego roǳaగu w poddawaniu faktów rozumu egzaminowi a w miarę po-
trzeby — naganie, można nazwać surową oceną [Censur] rozumu. Nie ma wątpliwości,
że ta surowa ocena prowaǳi nieodwołalnie do zwątpienia o wszelkim transcendentnym
użyciu zasad. Ale to dopiero krok drugi, wcale గeszcze nie kończący ǳieła. Pierwszy
krok w sprawach czystego rozumu, oǳnaczaగący wiek గego ǳieciństwa, గest dogmatycz-
ny. Dopiero co wymieniony krok drugi గest sceptyczny i świadczy o ostrożności rozwagi
zaostrzoneగ przez doświadczenie. Otóż potrzebny గest గeszcze krok trzeci, przysługuగący
గeno doగrzałeగ i męskieగ rozwaǳe, która bierze sobie za podstawę silne i co do powszech-
ności swoగeగ wypróbowane maksymy, mianowicie, by nie fakty rozumu, lecz sam rozum,
co do całeగ గego możności i przydatności ku czystym apriorycznym poznaniom poddać
oszacowaniu, co గuż nie గest surową oceną, lecz krytyką rozumu, przez co nie గuż obręby,
lecz określone గego granice, nie sama niewiadomość co do గedneగ i drugieగ części, lecz ze

  Krytyka czystego rozumu 



względu na wszystkie możliwe pytania pewnego roǳaగu, i to nie tylko domyślnie, lecz
dowodnie z zasad zostaగe wykazane. Tak tedy sceptycyzm గest mieగscem wypoczynku dla
rozumu luǳkiego, gǳie się może nad swoగą dogmatyczną wędrówką zastanowić i zro-
bić sobie plan okolicy, w గakieగ się znaగduగe, by móc dalszą swą drogę obrać z większym
bezpieczeństwem; ale nie గest mieగscem zamieszkania na stały pobyt, gdyż takie odnaleźć
można dopiero w zupełneగ pewności, czy to co do poznania samychże przedmiotów, czy
też granic, wśród których zamyka się wszelkie nasze poznanie tych przedmiotów.

Rozum nasz nie గest snadź గakąś nieokreślnie daleko rozciągaగącą się równiną, któreగ
obręby poznawałoby się ogólnie గeno; musi być raczeగ porównany do kuli, któreగ promień
daగe się obliczyć z krzywizny tuku na గeగ powierzchni (z przyrody syntetycznych zdań a
priori), a stąd też na pewno podać można గeగ zawartość i ograniczenie. Prócz teగ kuli
(pola doświadczenia) nic dla niego nie గest przedmiotem; owszem nawet pytania o ta-
kie rzekome przedmioty dotyczą గedynie zasad podmiotowych wyczerpuగącego określenia
stosunków, గakie zachoǳić mogą w obrębie teగ kuli pomięǳy poగęciami rozsądkowymi.

Jesteśmy rzeczywiście w posiadaniu syntetycznego poznania a priori, గak to wykazu-
గą zasady rozsądkowe, które antycypuగą doświadczenie. Choć ktoś nie może zgoła poగąć
ich możliwości, to wolno mu wprawǳie wątpić z początku, czy one rzeczywiście istnieగą
w nas a priori, ale nie może గeszcze podawać tego za ich niemożliwość mocą గedynie sił
rozsądku, i poczytywać wszystkich kroków, గakie rozum czyni według ich wskazówki, za
nic-warte. Może tylko powieǳieć: gdybyśmy poగmowali ich źródło i rzetelność, toby-
śmy mogli określić obszar i granice rozumu naszego; zanim się గednak to stanie, wszystkie
twierǳenia tegoż są rzucone na ślepo. I tym sposobem nieprzerwane wątpienie o wszel-
kieగ filozofii dogmatyczneగ, krocząceగ bez dokonania krytyki samegoż rozumu, byłoby
doskonale uzasadnione; lecz przez to niepodobna by przecie odmówić całkiem rozumo-
wi takiego dalszego rozwinięcia, gdyby ono zostało przygotowane i ubezpieczone przez
lepsze założenie podwaliny. Boć wszystkie poగęcia, ba, wszystkie pytania, zadawane nam
przez czysty rozum, nie tkwią snadź w doświadczeniu, lecz znowuż właśnie w rozumie
tylko; powinny więc móc zostać rozwiązanymi i poగętymi w swoగeగ ważności czy nicości.
Nie గesteśmy też uprawnieni tych zagadnień, గakoby ich rozwiązanie rzeczywiście tkwiło
w przyroǳie rzeczy, odrzucać pod pozorem naszeగ niemożności i wzbraniać się od dalsze-
go ich badania; rozum to bowiem sam począł te idee w swym łonie, więc ma obowiązek
zdać sprawę z ich ważności czy też złudy dialektyczneగ.

Wszelkie sceptyczne polemizowanie zwraca się właściwie tylko przeciw dogmatyko-
wi, co nie żywiąc nieufności do swych pierwotnych zasad przedmiotowych, tగ. bez krytyki,
kroczy swoగą drogą maగestatycznie, — a to żeby mu pomieszać szyki i przywieść go do
samopoznania. Samo w sobie nie dokonywa ono niczego ze względu na to, co wiemy
a czego przeciwnie wieǳieć nie możemy. Wszystkie nieudałe dogmatyczne zakusy rozu-
mu są to fakty, które poddawać suroweగ ocenie zawsze గest pożytecznym. Ale to wcale nie
może rozstrzygać o oczekiwaniach rozumu, o naǳiei lepszego powoǳenia w przyszłych
గego wysiłkach i zakładaniu na tym గego pretensగi; sama గeno surowa ocena nie może tedy
nigdy sporu o należytości rozumu luǳkiego doprowaǳić do końca.

Ponieważ Hume గest bodaగ naగlotnieగszym z pomięǳy wszystkich sceptyków a bezza-
przeczenia naగznakomitszym pod względem wpływu, గaki mieć może postępowanie scep-
tyczne na rozbuǳenie gruntownego zbadania rozumu; warto więc zadać sobie trud wy-
stawienia, o ile to odpowiada memu zamiarowi, pochodu గego wniosków oraz błędów
tak bystrego i szanownego męża, błędów, które przecież od śladu prawdy zaczęły.

Hume miał może na myśli, chociaż nigdy tego całkowicie nie rozwinął, że w sądach
pewnego roǳaగu wychoǳimy poza nasze poగęcie o przedmiocie. Tego roǳaగu sądy na-
zwałem syntetycznymi. Jak mógłbym poza poగęcie swoగe, గakie miałem do teగ pory, wyగść
za pośrednictwem doświadczenia, to nie buǳi żadnych wątpliwości. Doświadczenie గest
samo taką syntezą spostrzeżeń, pomnażaగącą moగe poగęcie, గakie mam za pośrednictwem
takiego spostrzegania, innym, do tamtego się przyłączaగącym. Atoli mniemamy, że mo-
żemy i a priori także wyగść poza nasze poగęcie i rozszerzyć poznawanie nasze. Próbuగemy
tego albo czystym rozsądkiem ze względu na to, co może być przynaగmnieగ przedmiotem
doświadczenia, lub też nawet czystym rozumem ze względu na takie własności rzeczy, al-
bo i na istnienie takich przedmiotów, które się nigdy nie mogą ukazać w doświadczeniu.
Nasz sceptyk nie rozróżnił tych dwu roǳaగów sądów, గak był powinien to zrobić, i to

  Krytyka czystego rozumu 



pomnożenie poగęć z siebie samego i to, że tak powiem samoróǳtwo naszego rozsądku
(wraz z rozumem), bez zapłodnienia przez doświadczenie, poczytał wprost za niemożliwe,
więc wszystkie rzekome గego zasady aprioryczne za uroగone, i sąǳił, że są one po prostu
przyzwyczaగeniem tylko, wynikłem z doświadczenia i గego praw, a zatem prawidłami గe-
no empirycznymi, tగ. przypadkowymi same w sobie, którym my przyznaగemy mniemaną
konieczność i powszechność. By zaś to zaǳiwiaగące zdanie podtrzymać, powoływał się
na ogólnie uznaną zasadę o stosunku przyczyny do skutku. Bo ponieważ żadna właǳa
rozsądkowa nie może nas od poగęcia గakieగś rzeczy prowaǳić do istnienia గakieగś inneగ,
która by przez to daną była w sposób powszechny i konieczny: więc sąǳił, że może stąd
wywnioskować, iż bez doświadczenia nie posiadamy nic, co by zdołało pomnożyć poగęcie
nasze i uprawnić do takiego sądu rozszerzaగącego się sam przez się a priori. Że światło sło-
neczne, oświetlaగące wosk, topi go równocześnie, gdy przeciwnie glinę czyni twardą, tego
rozsądek nie mógłby odgadnąć z poగęć, గakieśmy wprzódy mieli o tych rzeczach, a ten
mnieగ nie mógłby wywnioskować prawidłowo; i doświadczenie tylko może nas nauczyć
tego prawa. Natomiast wiǳieliśmy w Logice transcendentalneగ, że lubo nigdy nie zdoła-
my wyగść bezpośrednio poza treść poగęcia nam danego, możemy przecież całkiem a priori,
co prawda w odniesieniu do czegoś trzeciego, mianowicie do możliwego doświadczenia,
więc bądź co bądź a priori, poznać prawo powiązania z innym rzeczami. Kiedy zatem
twardy poprzednio wosk topnieగe, to mogę poznać a priori, że coś musiało zaగść wprzódy
(np. ciepło słoneczne), po czym to nastąpiło według prawa stałego, aczkolwiek, bez do-
świadczenia, nie mógłbym ani ze skutku poznać przyczyny, ani też z przyczyny poznać
skutku a priori i bez wskazówki doświadczalneగ w sposób określony. Otóż z przypadkowo-
ści naszego określania według prawa zawnioskował on mylnie o przypadkowości samegoż
prawa, i wychoǳenie z poగęcia o గakieగś rzeczy do możliwego doświadczenia (co ǳieగe
się a priori i wytwarza గego przedmiotową realność) pomieszał z syntezą przedmiotów
rzeczywistego doświadczenia, która zaiste గest wciąż empiryczną; a przez to z zasady po-
krewieństwa, maగąceగ swą sieǳibę w rozsądku i orzekaగącą konieczne powiązanie, uczynił
prawidło koగarzenia się, które napotyka się tylko w wyobraźni odtwarzaగąceగ i przedsta-
wiać może przypadkowe గeno, wcale nie przedmiotowe połączenia.

Sceptyczne atoli błędy tego zresztą tak naǳwyczaగnie bystrego męża wynikły głównie
z pewnego braku, spólnego mu ze wszystkimi dogmatykami, mianowicie, że nie ogarnął
systematycznie wszystkich roǳaగów aprioryczneగ syntezy rozsądku. Wówczas bowiem, że
tu o innych nie wspomnę, uznałby np. zasadę trwałości za taką, która podobnie గak zasa-
da przyczynowości, antycypuగe doświadczenie. Przez to mógłby także wytknąć określone
granice rozsądkowi, rozszerzaగącemu się a priori, i czystemu rozumowi. Ale ponieważ on
uగmuగe rozsądek nasz tylko w obręby, nie zaś w granice i wytwarza wprawǳie ogólną nie-
ufność, lecz nie daగe określoneగ znaగomości o nieuniknioneగ dla nas niewieǳy; ponieważ
niektóre zasady rozsądku poddaగe suroweగ ocenie, lecz nie kłaǳie tego rozsądku co do
całeగ గego możności na próbneగ waǳe krytyki, i odmawiaగąc mu tego, czego on rzeczy-
wiście dostarczyć nie może, iǳie daleగ i zaprzecza mu wszelkieగ właǳy do rozszerzenia się
a priori, lubo nie poddał całeగ teగ właǳy oszacowaniu: więc spotyka go to, co zawsze గest
pognębieniem sceptycyzmu, mianowicie że on sam ulega powątpiewania, gdyż zarzuty
గego opieraగą się tylko na faktach, które są przypadkowe, nie zaś na zasadach, które mogą
wywołać zrzeczenie się prawa do twierǳeń dogmatycznych.

A że przy tym nie zna on różnicy mięǳy uzasadnionymi pretensగami rozsądku a dia-
lektycznymi uroszczeniami rozumu, przeciwko którym przecie głównie zwrócone były
గego napady: więc rozum, którego całkiem osobliwy polot nie doznał tu bynaగmnieగ zata-
mowania, lecz tylko przeszkody, czuగe przestrzeń do swego rozszerzenia się nie zamkniętą
i nie może być nigdy całkowicie powstrzymanym od zakusów swoich, chociaż tu i owǳie
doznaగe szarpnięcia. Bo przeciwko napadom przybiera się w rynsztunek ku obronie i tym
barǳieగ podnosi głowę, by żądania swe przeprowaǳić. Zupełny atoli obrachunek całego
గego maగątku i wypływaగące stąd niewątpliwe przeświadczenie o szczupłym posiadaniu,
przy czczości wyższych pretensగi, usuwa upór wszelki i skłania do zadowolenia się w spo-
koగu ograniczoną wprawǳie, lecz bezsporną własnością.

Dla niekrytycznego dogmatyka, który nie zmierzył ǳieǳiny swego rozsądku, więc
nie określił według zasad granic swego możliwego poznania, który zatem nie wie గuż
z góry, co może, lecz zamierza dowieǳieć się o tym za pomocą prób గedynie, te sceptyczne

  Krytyka czystego rozumu 



napady są nie tylko niebezpieczne, lecz nawet zgubne. Bo గeśli go się pochwyci bodaగ na
గednym tylko twierǳeniu, którego nie może udowodnić, a గego złudy nie potrafi rozwikłać
według zasad, to pada podeగrzenie na wszystkie inne, choćby nie wiem గak były ponętne.

Tak więc sceptyk గest dozorcą karcącym [Zuchtmeister] dogmatycznego rozumkowi-
cza i zwraca go ku zdroweగ krytyce samegoż rozsądku i rozumu. Jeżeli dotarł aż tam, to
nie potrzebuగe się lękać żadneగ napaści; bo wówczas wyróżnia posiadłość swoగą od te-
go, co leży całkiem poza nią, do czego żadnych nie rości pretensగi i o co też nie może
być uwikłany w żadne kłótnie. Sceptyczne tedy postępowanie samo w sobie nie zaspoka-
ja wprawǳie pytań rozumu, lecz ćwicząc przygotowuje go, by rozbuǳić గego ostrożność
i wskazać gruntowne środki, mogące go ubezpieczyć w గego prawowitych posiadłościach.

Pierwszego odǳiału rozǳiał trzeci. Karność czystego rozumu ze względu na hipotezy
Skoro గuż z krytyki rozumu naszego tyle w końcu wiemy, że w గego czystym i spe-

kulatywnym zastosowaniu istotnie nic a nic wieǳieć nie możemy; to czy by nie powin-
na ona otworzyć tym szerszego pola dla hipotez, gǳie przynaగmnieగ dozwolono dumać
i mniemać, chociaż nie twierǳić na pewno?

Jeśli wyobraźnia nie ma wprost marzyć [schwärmen], lecz pod surowym naǳorem
rozumu dumać [dichten]; to powinno być zawsze wprzódy coś zupełnie pewnego i nie
uroగonego, czyli nie samo గeno mniemanie, a tym గest możliwość samegoż przedmiotu.
Wówczas co do గego rzeczywistości wolno గest zaiste uciekać się do mniemania, które
గednak, by nie być bezpodstawnym, powinno z tym, co గest rzeczywiście danym a więc
pewnym, wiązać się ściśle గako powód wyగaśniaగący, i wtedy zowie się hipotezą.

A ponieważ o możliwości dynamicznego powiązania a priori nie możemy sobie wy-
robić naగmnieగszego poగęcia, a kategoria czystego rozsądku nie służy do tego, by takie
powiązanie wymyślać, lecz tylko by గe zrozumieć tam, gǳie się ono napotyka w do-
świadczeniu; nie możemy więc ani గednego przedmiotu wedle గakieగś noweగ i empirycz-
nie wykazać się nie daగąceగ właściwości, zgodnie z tymi kategoriami źródłowo wymyślić
i wziąć go za podstawę గakieగś dozwoloneగ hipotezy; bo to by znaczyło poddawać rozu-
mowi czcze uroగenia mózgu, zamiast poగęć o rzeczach. I tak nie wolno wydumywać sobie
గakichś nowych pierwotnych sił, np. rozsądku, który by zdolnym był oglądać przedmiot
swóగ bez zmysłów, lub też గakieగś siły przyciągania bez wszelkiego zetknięcia, lub nowe-
go roǳaగu substancగi, np. takieగ, która by zaగmowała przestrzeń bez nieprzenikliwości,
a więc także i takiego obcowania substancగi, co by się różniło od wszystkich tych, గakich
dostarcza doświadczenie: żadneగ obecności inneగ గak w przestrzeni, żadnego trwania గak
tylko w czasie. Jednym słowem: rozum nasz zdolen గest tylko posługiwać się warunkami
możliwego doświadczenia గako warunkami możliwości rzeczy; żadną zaś miarą, całkiem
od nich niezależnie tworzyć sobie nie గako swoగe własne, gdyż takie poగęcia byłyby wpraw-
ǳie bez sprzeczności, ale też i bez przedmiotu.

Poగęcia rozumowe są, గak się powieǳiało, ideami tylko i nie maగą zaiste żadnego
przedmiotu w గakim bądź doświadczeniu, ale też nie oznaczaగą przeto wydumanych a za-
razem za możliwe przyగętych przedmiotów. Są one pomyślane గeno problematycznie,
ażeby w odniesieniu do nich (గako heurystycznych zmyśleń) ugruntować kierownicze za-
sady systematycznego użycia rozsądku na polu doświadczenia. Jeżeli na to nie zważamy,
to są one tylko rzeczami myślnymi, których możliwość nie గest dowodna, które zatem
w wyగaśnianiu zగawisk rzeczywistych za pomocą hipotezy nie mogą zostać wzięte za pod-
stawę. Pomyśleć sobie duszę గako poగedynczą, wolno గest, ażeby według teగ idei zupełną
i konieczną గedność wszystkich sił umysłowych, chociaż గeగ nie można ogarnąć in concreto,
uczynić zasadą naszego sądu o గeగ wewnętrznych zగawiskach. Ale przyjmować duszę గako
poగedynczą substancగę (poగęcie transcendentne) byłoby zdaniem, które nie tylko dowieść
by się nie dało (గak wiele hipotez fizycznych), lecz grzeszyłoby dowolnością i zaślepie-
niem, gdyż poగedynczość nie może się ukazać w żadnym a żadnym doświadczeniu, a గeśli
tu przez substancగę rozumie się trwały przedmiot zmysłowego oglądu, to niepodobna
zgoła poగąć możliwości గakiegoś zjawiska pojedynczego. Myślne tylko గestestwa albo też
myślne tylko własności rzeczy świata zmysłowego daగą się z uzasadnionym uprawnieniem
rozumu przyగmować గako mniemanie, a równocześnie (ponieważ o ich możliwości lub

  Krytyka czystego rozumu 



niemożliwości nie mamy żadnych poగęć) nie podobna ich zaprzeczyć dogmatycznie na
mocy గakiegoś rzekomo lepszego wniknięcia w sprawę.

Dla wyగaśnienia danych zగawisk nie można przytaczać żadnych innych rzeczy i powo-
dów wyగaśniaగących prócz tych, które zostały powiązane z danymi według znanych గuż
praw zగawisk. A zatem hipoteza transcendentalna, w któreగ by gołą ideę rozumu wzięto
ku wyగaśnieniu rzeczy przyroǳonych, żadnym nie byłaby obగaśnieniem, gdyż to, czego
się nie rozumie należycie ze znanych zasad empirycznych, obగaśnione by zostało tym,
z czego się nic zgoła nie rozumie. Zasada też takieగ hipotezy posłużyłaby właściwie tylko
ku zaspokoగeniu rozumu, nie zaś ku ulepszeniu użytkowania z rozsądku ze względu na
przedmioty. Porządek i celowość w przyroǳie należy obగaśniać znowuż tylko z podstaw
przyroǳonych i wedle praw natury, i tu naగǳiksze nawet hipotezy, గeśli są గeno fizyczny-
mi, są znośnieగsze, niż గakaś hiperfizyczna, tగ. powołanie się na boskiego twórcę, którego
się w tym celu z góry przypuszcza. Byłoby to bowiem zasadą ospałego rozumu (ignava
ratio), wszystkie przyczyny, których przedmiotową realność, przynaగmnieగ co do możli-
wości, można poznać tylko przez coraz dalsze doświadczenie, tak sobie po prostu pomĳać,
by odpocząć w gołeగ idei, barǳo dla rozumu dogodneగ. A co się tyczy bezwzględneగ cał-
kowitości powodu wyగaśniaగącego w szeregu przyczyn, nie może to stanowić przeszkody
ta względu na przedmioty świata, bo ponieważ te są zగawiskami tylko, nie można się
w nich nigdy spoǳiewać czegoś ukończonego w syntezie szeregu warunków.

Transcendentalne hipotezy spekulatywnego użycia rozumu i wolność posługiwania
się bądź co bądź nadprzyroǳonymi powodami wyగaśniaగącymi, dla zastąpienia braku po-
wodów przyroǳonych, nie mogą być dozwolone, częścią dlatego, te przez to rozum nie
posuwa się zgoła daleగ, lecz raczeగ cały dalszy pochód swego zastosowania przecina; czę-
ścią dlatego, że swoboda taka musiałaby w końcu przyprawić rozum o stratę wszystkich
owoców pracy na właściwym mu gruncie, mianowicie, w doświadczeniu. Bo kiedy nam
tu i owǳie trudnym się staగe wyగaśnienie przyrody, to mamy wciąż na podoręǳiu trans-
cendentny powód wyగaśniaగący, co zwalnia nas od owego poszukiwania i zamyka nasze
badanie przyrody nie wniknięciem w rzecz, ale zupełną niezrozumiałością zasady, tak గuż
z góry obmyślaneగ, iżby mieściła w sobie poగęcie czegoś bezwzględnie pierwszego.

Drugim znamieniem, wymaganym od hipotezy, ażeby zasługiwała na przyగęcie, Jest
గeగ dostateczność dla apriorycznego według nieగ określenia następstw, które są dane. Je-
śli w tym celu zmuszeni గesteśmy przybierać గakieś hipotezy pomocnicze, to buǳą one
podeగrzenie, że są prostym గeno zmyśleniem, gdyż każda z nich sama w sobie wymaga
takiegoż usprawiedliwienia, గakiego potrzebowała myśl, wzięta za podstawę, a stąd nie
może wcale wydać ǳielnego świadka. Jeśli przyగąwszy z góry nieograniczenie doskona-
łą przyczynę, nie zbraknie nam, co prawda, powodów wyగaśniaగących wszelką celowość,
ład i wielkość, గakie się w świecie znaగduగą, to గednak wobec ukazuగących się odstępstw
i klęsk, przynaగmnieగ według poగęć naszych, potrzebować ona bęǳie nowych గeszcze hi-
potez, by przeciwko nim, గako zarzutom, ocalić się dała. Jeżeli poగedyncza samoistność
duszy luǳkieగ, wzięta za podstawę గeగ zగawisk, zostanie zachwianą trudnościami, wynikły-
mi z గeగ zగawisk, podobnych do zmian materii (wzrostu i zanikania), to trzeba przywołać
na pomoc nowe hipotezy, maగące zaiste pewien łuǳący pozór, lecz bez nĳakiego uwie-
rzytelnienia, prócz tego, గakie im daగe mniemanie, wzięte za główną podstawę, za którym
one mimo to przemawiać maగą.

Jeżeli tutaగ przykładowo podane twierǳenia rozumowe (niecielesna గedność duszy
i istnienie naగwyższego గestestwa) maగą uchoǳić nie za hipotezy, lecz za dogmata dowie-
ǳione a priori; to wówczas zgoła nie ma o nich mowy. W takim wypadku atoli trzeba być
na to przygotowanym, żeby dowód miał apodyktyczną pewność dowoǳenia okazowego.
Bo chcieć rzeczywistość idei takich uczynić prawdopodobną tylko, గest przedsięwzięciem
niedorzecznym, tak samo, గak gdyby się zamierzało గakieś twierǳenie geometryczne do-
woǳić గako prawdopodobne గeno. Rozum, odłączony od wszelkiego doświadczenia, mo-
że wszystko poznawać tylko a priori i గako konieczne, albo też nie poznawać nic zgoła;
zatem గego sąd nigdy nie గest mniemaniem, lecz albo powstrzymaniem się od wszelkie-
go sądu, lub też apodyktyczną pewnością. Mniemania i sądy prawdopodobne o tym, co
przysługuగe rzeczom, mogą zachoǳić గeno గako wyగaśniaగące powody tego, co గest danym
rzeczywiście, albo గako następstwa, wedle praw empirycznych, tego, co గako rzeczywiste
stanowi podstawę, a więc tylko w szeregu przedmiotów doświadczenia. Poza tym po-

  Krytyka czystego rozumu 



lem, mniemać znaczy tyle, co igrać myślami; wypadłoby więc, że się ma mniemanie గeno
o గakieగś niepewneగ droǳe sądu, iż może na nieగ znaగǳie się prawdę.

Jakkolwiek wobec spekulatywnych గeno pytań czystego rozumu nie przyగmuగe się hi-
potez by na nich opierać sądy; są one గednak całkiem dopuszczalne, by tych sądów bronić
tylko, tగ. nie w dogmatycznym, lecz w polemicznym గedynie zastosowaniu. Przez obronę
zaś rozumiem nie pomnożenie argumentów dla naszego twierǳenia, lecz tylko udarem-
nienie pozornych rozumowań przeciwnika, maగących czynić uszczerbek zdaniu przez nas
utrzymywanemu. Otóż wszystkie zdania syntetyczne z czystego rozumu maగą tę własność,
że, గeśli ten, co utrzymuగe realność pewnych idei, nigdy nie wie tyle, by sąd swóగ uczynić
niewątpliwym, to i z drugieగ strony przeciwnik również nie może wieǳieć tyle, aby po-
deprzeć twierǳenie odwrotne. Ta równość losu rozumu luǳkiego nie wspiera wprawǳie
w poznawaniu spekulatywnym ani గednego ani drugiego, i tu też గest rzetelne boగowisko
nigdy nie kończących się zatargów. Okaże గednak w dalszym ciągu, że ze względu na
użycie praktyczne, rozum ma przecie prawo przyగmowanie czegoś, czego by żadną miarą
na polu sameగ గeno spekulacగi nie był uprawniony przypuszczać bez dostatecznych do-
wodów, gdyż wszystkie takie przypuszczenia czynią uszczerbek doskonałości spekulacగi,o
గaką się atoli interes praktyczny zgoła nie troszczy. Tam więc ma on posiadłość, któreగ
prawowitości dowoǳić nie potrzebuగe, i co do któreగ istotnie nie mógłby przeprowaǳić
dowodu. A zatem dowód złożyć powinien przeciwnik. Ale ponieważ ten nic również nie
wie o przedmiocie podanym w wątpliwość, by dowieść గego nieistnienia, గak i pierw-
szy, popieraగący గego rzeczywistość: więc pokazuగe się tutaగ wyższość po stronie tego, kto
utrzymuగe coś గako praktycznie konieczne założenia (melior est conditio possidentis [=lep-
szym గest położenie posiadaగącego]). Wolno mu mianowicie గakby w konieczneగ obronie
użyć dla sweగ dobreగ sprawy tychże samych środków, co i przeciwnik przeciw nieగ, tగ.
hipotez, które nie na to maగą służyć, by wzmocnić dowoǳenie, lecz tylko by pokazać,
że przeciwnik zbyt mało wie o przedmiocie sporu, iżby mógł sobie pochlebiać co do
wyższości sweగ w spekulatywnym wyrozumieniu w stosunku do naszego.

Hipotezy więc na polu czystego rozumu są dozwolone గedynie గako oręż woగenny, nie
po to, by na nich oprzeć గakieś prawo, lecz tylko by go bronić. Przeciwnika zaś powinni-
śmy tu wciąż szukać w sobie samych. Bo rozum spekulatywny w swoim transcendental-
nym użyciu గest sam w sobie dialektycznym. Zarzuty, గakich by się lękać wypadało, tkwią
w nas samych. Powinniśmy గe wyszukiwać niby dawne గakieś, lecz nigdy nie przedaw-
nione pretensగe, by na ich zniszczeniu oprzeć pokóగ wieczysty. Spokóగ zewnętrzny గest
pozornym tylko. Zarodek waśni, leżący w przyroǳie rozumu luǳkiego, trzeba wyrwać
z korzeniem; ale గakże go wyrwać możemy, గeśli nie damy mu swobody, ba, karmi nawet,
by zielem wystrzelił i w ten sposób się odkrył, daగąc nam możność wyplenienia go z grun-
tu? Więc wymyślaగcie takie nawet zarzuty, na గakie nie wpadł గeszcze żaden przeciwnik;
owszem pożyczaగcie mu broni, albo też odstępuగcie mu naగdogodnieగszego mieగsca, గakie-
go గeno zapragnie. Nie ma się tu czego obawiać, ale można się spoǳiewać, mianowicie,
że zdobęǳiemy posiadłość, nie podległą nigdy గuż na całą przyszłość గakimś napaściom.

Do zupełnego więc uzbroగenia należą też hipotezy czystego rozumu, które, choć to
ołowiany గeno oręż (bo go nie zahartowało żadne prawo doświadczalne), tyle przecież
zawsze potrafią co i te, గakimi się zechce posłużyć względem was గaki bądź przeciwnik.
Jeżeli wam tedy przeciwko przyగęteగ (w గakimkolwiek innym, nie spekulatywnym wzglę-
ǳie) niematerialneగ i żadnemu cielesnemu przekształceniu niepodległeగ przyroǳie duszy,
nasunie się wątpliwość, że przecież doświadczenie zdaగe się wykazywać zarówno wznie-
sienie గak i rozstróగ naszych sił duchowych గako różnorodneగ tylko modyfikacగi narządów
naszych: to moc tego dowodu możecie osłabić, uznaగąc, że ciało nasze గest po prostu zగa-
wiskiem zasadniczym [Fundamentalerscheinung], do którego గako do warunku, odnosi
się w obecnym naszym stanie (w życiu) cała właǳa zmysłowości a wraz z nią i wszelkie
myślenie. Odǳielenie się od ciała niech bęǳie końcem tego zmysłowego użycia waszeగ
siły poznawczeగ a początkiem umysłowego. Ciało zatem trzeba by uważać nie za przy-
czynę myślenia, lecz tylko za ścieśniaగący గe warunek, więc za pomoc wprawǳie w życiu
zmysłowym i zwierzęcym, lecz tym barǳieగ za przeszkodę — w czystym i duchowym;
a zależność myślenia od właściwości cielesneగ wcale by nie dowoǳiła zależności całego
życia od stanu narządów naszych.

  Krytyka czystego rozumu 



Możecie atoli póగść గeszcze daleగ i wynaleźć zupełnie nowe, albo wcale nie podeగmo-
wane, albo też niezbyt daleko posuwane wątpliwości. Przypadkowość zapłodnień, zależąca
wśród luǳi, గak i wśród stworzeń bezrozumnych, od sposobności, a prócz tego także czę-
sto od utrzymania, od rządu, od గego zachcianek i konceptów, nieraz nawet od występku,
sprawa wielką trudność względem mniemania o trwaniu na wieczność całą rozciągaగącym
się istoty, któreగ życie poczęło się w tak nieznacznych i wolności naszeగ tak naగzupełnieగ
pozostawionych okolicznościach. Co się tyczy trwania całego roǳaగu (tutaగ na ziemi),
to trudność ta względem niego nie గest wielka, gdyż przypadek w szczegółach tym nie
mnieగ podlega prawidłu w całości; lecz ze względu na każdą గednostkę oczekiwanie tak
potężnego skutku po tak drobnych przyczynach wydaగe się bądź co bądź wątpliwym.
Ale przeciwko temu możecie wysunąć hipotezę transcendentalną, iż wszelkie życie గest
właściwie tylko myślnym, niepodległym wcale zmianom czasu, i że ani się zaczęło wraz
z uroǳeniem, ani też się skończy śmiercią; — że życie to గest po prostu zగawiskiem గeno,
tగ. zmysłowym wyobrażeniem o życiu czystym duchowym, że cały świat zmysłowy గest
గeno obrazem, unoszącym się przed naszym obecnym sposobem poznawania, i గako sen-
ne marzenie nie ma sam w sobie wcale przedmiotoweగ realności; — że gdybyśmy mieli
oglądać rzeczy i samych siebie, గakimi są, tobyśmy się uగrzeli w świecie natur duchowych,
z których nasze గedynie prawǳiwe obcowanie ani się poczęło przez uroǳenie, ani też nie
ustanie przez śmierć ciała (గako zగawisk tylko) itd.

Otóż lubo o tym wszystkim, czym się tu przeciw napaści hipotetycznie zasłaniamy,
nie wiemy nic a nic, ani nie utrzymuగemy tego poważnie; lecz wszystko to nie గest na-
wet ideą rozumową, lecz tylko poగęciem wymyślonym [ausgedachter] ku obronie గedynie;
postępuగemy wszelako przy tym całkiem zgodnie z rozumem, ponieważ przeciwnikowi,
mniemaగącemu, że wyczerpnął wszelką możliwość, podaగąc mylnie brak గeగ empirycznych
warunków za dowód całkowiteగ niemożliwości przedmiotu wiary naszeగ, wykazuగemy tyl-
ko, że on samymi prawami doświadczalnymi nie potrafi rozmierzyć pola rzeczy możli-
wych samych w sobie tak samo, గak my poza obrębem doświadczenia nie możemy osią-
gnąć w sposób uzasadniony nic zgoła dla naszego rozumu. Kto takie hipotetyczne środki
zaradcze zwraca przeciwko uroszczeniom zuchwale przeczącego szampierza, nie powinien
గuż przez to samo uważanym być za takiego, co by గe chciał sobie przyswoić గako własne
oczywiste mniemania. Porzuca on గe, skoro przytarł rogów dogmatyczneగ zarozumiałości
przeciwnika. Bo chociaż wygląda to tak niby skromnie i umiarkowanie, gdy ktoś wobec
cuǳych twierǳeń zachowuగe się odpornie i przecząco; to przecież zawsze, skoro tylko on
te swoగe zarzuty chce udać za dowody czegoś odwrotnego, pretensగa గego గest nie mnieగ
dumną a uroగoną, గak gdyby chwycił się strony twierǳąceగ i గeగ zapatrywania.

Widać więc z tego, że w użyciu spekulatywnym rozumu nie maగą hipotezy ważności
గako mniemania same w sobie, lecz tylko względnie do wprost przeciwnych transcen-
dentnych uroszczeń. Bo rozciągnięcie zasad możliwego doświadczenia na możliwość rze-
czy w ogóle గest równie transcendentne, గak popieranie przedmiotoweగ realności takich
poగęć, które przedmiotów swoich nie mogą znaleźć nigǳie, prócz chyba za granicą wszel-
kiego możliwego doświadczenia. O czym czysty rozum wydaగe sąd asertoryczny, musi być
(గak wszystko, co poznaగe rozum) koniecznym, albo గest niczym zgoła. Stąd w istocie nie
mieści on w sobie żadnych mniemań. Wspomniane zaś hipotezy są tylko sądami pro-
blematycznymi, których nie da się przynaగmnieగ odeprzeć, chociaż zaiste i dowieść ich
niczym niepodobna; a tak są czystymi mniemaniami prywatnymi, ale obeగść się bez nich
snadnie (nawet dla wewnętrznego uspokoగenia) przeciwko podnoszącym się skrupułom
nie można. W tym atoli charakterze trzeba గe utrzymać, a nawet zastrzec pilnie, żeby nie
występowały గako udowodnione same w sobie i o bezwzględneగ ważności, i nie utopiły
rozumu wśród uroగeń i mamideł.

Odǳiału pierwszego rozǳiał czwarty. Karność czystego rozumu ze względu na గego
dowody

Dowody zdań transcendentalnych a syntetycznych maగą tę osobliwość, wśród wszyst-
kich dowodów syntetycznego poznania a priori, że rozum przy nich za pośrednictwem
swych poగęć nie może się zwracać wprost do przedmiotu, lecz winien wprzódy wykazać
a priori przedmiotową ważność poగęć i możliwość ich syntezy. Jest to snadź nie tyl-
ko potrzebnym గeno prawidłem ostrożności, lecz dotyczy istoty i możliwości samychże

  Krytyka czystego rozumu 



dowodów. Kiedy mam wyగść a priori poza poగęcie o గakimś przedmiocie, గest to niemoż-
liwym bez osobneగ i za obrębem tego poగęcia znaగduగąceగ się wskazówki. W matematyce
syntezą moగą kieruగe ogląd a priori, i tam wszystkie wnioski mogą być wyprowaǳone
bezpośrednio z czystego oglądu. W poznawaniu transcendentalnym, dopóki ma się do
czynienia tylko z poగęciami rozsądku, takim wskaźnikiem గest możliwe doświadczenie.
Mianowicie dowód nie pokazuగe, że dane poగęcie (np. o tym, co się ǳieగe) prowaǳi
wprost do innego poగęcia (గakieగś przyczyny); bo takie przeగście byłoby skokiem, który
by się nie dał wcale usprawiedliwić; lecz pokazuగe, że samoż doświadczenie, więc i przed-
miot doświadczenia, byłyby mimo woli bez takiego powiązania. A zatem dowód musiał
zarazem wykazać możliwość dotarcia syntetycznie i a priori do గakiegoś poznania rzeczy,
గakie nie mieściło się w poగęciu o nich. Bez teగ baczności dowody przepływaగą గak wo-
da, roztrącaగąc swe brzegi, ǳiko i bokiem tam, dokąd గe przypadkowo skieruగe skłon
utaగonego koగarzenia się. Pozór przeświadczenia, polegaగący na podmiotowych przyczy-
nach koగarzenia, a poczytywany za zrozumienie przyroǳonego pokrewieństwa, nie maże
stanowić przeciwwagi względem powątpiewania, గakie się słusznie poగawić musi co do
takich zuchwałych kroków. Stąd też wszystkie próby udowodnienia prawa dostateczneగ
przyczyny, wedle గednomyślnego wyznania znawców, były daremne, i zanim wystąpiła
krytyka transcendentalna, powoływano się uporczywie, nie mogąc wyrzec się takieగ za-
sady, raczeగ na zdrowy rozsądek luǳki (ucieczka świadcząca zawsze, że o sprawie rozumu
zrozpaczony), niż kuszono się o nowe dowoǳenia dogmatyczne.

Atoli గeśli zdanie, którego dowód dać mamy, గest twierǳeniem czystego rozumu, i గe-
śli zwłaszcza za pośrednictwem idei tylko zamierzam wyగść poza swoగe poగęcia doświad-
czalne, to powinno by daleko barǳieగ గeszcze mieścić w sobie usprawiedliwienie takiego
kroku syntezy (gdyby to zresztą było możliwe), గako warunek konieczny swoగeగ mocy
dowodoweగ. Jakkolwiek tedy łuǳącym byłby rzekomy dowód poగedynczeగ przyrody sub-
stancగi naszeగ myśląceగ z గedności apercepcగi; przeciwstawia mu się wszakże nieuchronnie
ta wątpliwość, że ponieważ bezwzględna poగedynczość nie గest przecie poగęciem, które by
mogło zostać bezpośrednio odniesionym do గakiegoś spostrzeżenia, lecz musi być గedy-
nie wywnioskowane గako idea, niepodobna zrozumieć, గakim sposobem goła świadomość,
zawarta w każdym myśleniu lub zawierać się w niem mogąca, chociaż గest o tyleż poగe-
dynczym wyobrażeniem, ma mię przeprowaǳić do świadomości i znania గakieగś rzeczy,
w której wyłącznie może się mieścić myślenie. Bo gdy sobie wyobrażam siłę గakiegoś ciała
w ruchu, to గest ono dla mnie o tyle bezwzględną గednością, i moగe o niem wyobrażenie
గest poగedyncze; stąd też mogę గe wyrazić ruchem punktu, gdyż గego obగętość nic tu nie
znaczy, i może zostać pomyślana, bez zmnieగszenia siły, bodaగ గak naగmnieగszą, a więc
i mieszczącą się w గednym punkcie. Z tego గednak nie zawnioskuగę przecie, że gdy mi
nie గest danym nic więceగ prócz poruszaగąceగ siły ciała, tu ciało mogę sobie pomyśleć గako
poగedynczą substancగę, dlatego, że గego wyobrażenie odrywa się od wszelkieగ wielkości
treści przestrzenneగ, a zatem గest poగedyncze. Otóż stąd, że poగedynczość w abstrakcగi
różni się naగzupełnieగ od poగedynczości w przedmiocie, i że Ja, które w pierwszym ro-
zumieniu nie obeగmuగe w sobie nic zgoła rozmaitego, w drugim, gǳie oznacza samąż
duszę, może być poగęciem barǳo złożonym, mianowicie barǳo wiele pod siebie garnąc
i oznaczaగąc, — odkrywam paralogizm. Atoli, ażeby go przeczuć z góry (gdyż bez takie-
go tymczasowego domysłu nie powzięłoby się żadnego podeగrzenia względem dowodu),
potrzeba koniecznie mieć na podoręǳiu trwały sprawǳian możliwości takich zdań syn-
tetycznych, co maగą dowoǳić więceగ, niż dać zdoła doświadczenie; a polega on na tym, że
przeprowaǳa się dowód nie wprost co do żądanego orzeczenia, lecz tylko za pomocą za-
sady możliwości rozszerzenia naszego danego poగęcia a priori aż do idei i do realizowania
tychże. Jeżeli takieగ ostrożności zawsze trzymać się bęǳiemy, గeżeli zanim pokusimy się
o dowód, zastanowimy się wprzódy, గakim sposobem i z గaką podstawą naǳiei możemy
oczekiwać takiego rozszerzenia mocą czystego rozumu, i skąd w takim razie poweźmiemy
te wiadomości, których nie można rozwinąć z poగęć, ani też antycypować w odniesieniu
do możliwego doświadczenia: — to możemy sobie oszczęǳić wielu mozolnych a గed-
nak bezowocnych wysiłków, nie żądaగąc od rozumu nic takiego, co widocznie przechoǳi
గego właǳę, albo raczeగ nakładaగąc na rozum, niechętnie ulegaగący ograniczeniom przy
zachciankach sweగ żąǳy rozszerzenia się spekulatywnego, karność powściągliwości.

  Krytyka czystego rozumu 



Pierwszym tedy prawidłem గest nie kusić się o dowody transcendentalne, zanim
wprzódy nie rozważymy i nie usprawiedliwimy się w danym razie, skąd zamierzamy wziąć
zasady, na których wznieść గe chcemy, i గakim prawem możemy po nich spoǳiewać się
dobrego powoǳenia wniosków. Jeżeli są to zasady rozsądku (np. przyczynowość), to na
próżno chcemy dotrzeć za ich pośrednictwem do idei czystego rozumu, gdyż tamte po-
płacaగą tylko co do przedmiotów możliwego doświadczenia. Jeżeli maగą to być zasady
z czystego rozumu, to także trud గest daremny. Bo rozum ma గe wprawǳie, lecz గako za-
sady przedmiotowe są one wszystkie dialektycznymi, i mogą popłacać bądź co bądź tylko
గako kierownicze zasady systematycznie łącznego użytkowania z doświadczenia. Jeżeli zaś
takie mniemane dowody గuż istnieగą, to przeciwstawcie zwodniczemu przeświadczeniu
non liquet swoగeగ doగrzałeగ rozwagi, a chociaż nie możecie గeszcze przeniknąć na wskroś
ich mamidła, macie przecież zupełne prawo żądać wywodu użytych w nich zasad, którego
nikt wam nigdy dostarczyć nie może, గeżeli one maగą wypływać z samego గeno rozumu.
Tak więc nie tylko nie potrzebuగecie się zaprzątać rozwikływaniem i odpieraniem గakieగ-
kolwiek bezpodstawneగ złudy, lecz możecie całą dialektykę, niewyczerpaną w kruczkach,
odpalić od razu ryczałtem wobec trybunału rozumu krytycznego, który praw wymaga.

Drugą osobliwością dowodów transcendentalnych గest, że na każde zdanie transcen-
dentalne można odnaleźć గeden tylko గedyny dowód. Jeżeli mam wnioskować nie z poగęć
lecz z oglądu, odpowiadaగącego గakiemuś poగęciu, czy to bęǳie ogląd czysty, గak w mate-
matyce, czy empiryczny, గak w przyrodoznawstwie: to wzięty za podstawę ogląd daగe mi
materiał różnorodny do zdań syntetycznych, który mogę wiązać z sobą więceగ niż గednym
sposobem, a ponieważ wolno mi wychoǳić więceగ niż z గednego punktu, mogę dotrzeć
do tegoż samego zdania różnymi drogami. Otóż każde zdanie transcendentalne wychoǳi
z jednego tylko poగęcia i orzeka syntetyczną możliwość przedmiotu, według tego poగęcia.
Argument więc może być tylko గeden-గedyny, gdyż oprócz tego poగęcia nie ma nic in-
nego, przez co by przedmiot mógł zostać określonym; dowód zatem nic więceగ nie może
zawierać, tylko określenie గakiegoś przedmiotu w ogóle według tego poగęcia, które także
గest గedno-గedyne. W Analityce transcendentalneగ mieliśmy np. zasadę: wszystko, co się
ǳieగe, ma przyczynę, zasadę, wyciągniętą z గedynego warunku przedmiotoweగ możliwo-
ści poగęcia o tym, co się ǳieగe w ogóle, iż określenie గakiegoś zdarzenia w czasie, więc
też zdarzenie గako należące do doświadczenia, byłoby niemożliwe, gdyby nie podlegało
takiemu dynamicznemu prawidłu. I to గest też గedyny możliwy argument, gdyż przez to
గeno, że za pośrednictwem prawa przyczynowości określonym zostaగe przedmiot dla po-
గęcia, wyobrażone zdarzenie zyskuగe ważność przedmiotową tగ. prawǳiwość. Próbowano
wprawǳie innych గeszcze dowodów teగ zasady, np. z przypadkowości; ale gdy ten rozpa-
trzymy przy świetle, to nie zdołamy wynaleźć żadneగ inneగ cechy przypadkowości prócz
ǳiania się, tగ. istnienia, przed którym był niebyt przedmiotu; i tak znowu wracamy do
tego samego argumentu. Gdy trzeba dowieść zdania: wszystko, co myśli, గest poగedyncze,
to nie zatrzymuగemy się przy rozmaitości myślenia, tylko trwamy wyłącznie przy poగęciu
Ja, które గest poగedyncze i do którego odnosi się wszelkie myślenie. Tak samo rzecz się
ma z transcendentalnym dowodem istnienia Boga, polegaగącym గedynie na współodpo-
wiedniości [Reciprocabilität] poగęć o గestestwie naగrealnieగszym i koniecznym; nigǳie go
też inǳieగ szukać niepodobna.

Przez tą ostrzegaగącą uwagę sprowaǳa się krytyka twierǳeń rozumowych do barǳo
szczupłych rozmiarów. Gǳie rozum załatwia swą sprawę mocą poగęć tylko, tam możli-
wym గest గeden-గedyny dowód, గeżeli w ogóle możliwym గest గakikolwiek. Stąd, wiǳąc
dogmatyka występuగącego z ǳiesięcioma dowodami, można గuż na pewno wierzyć, że
nie ma on żadnego zgoła. Bo gdyby miał గakiś, który by (గak to być powinno w rzeczach
czystego rozumu) dowoǳił apodyktycznie, to na cóż by potrzebował innych? Zamiar గego
గest takiż, గak u owego rzecznika parlamentu; ten argument dla tego, drugi dla tamte-
go, mianowicie by wyciągnąć dla siebie korzyść ze słabostek sęǳiów swoich, którzy, nie
zagłębiaగąc się w sprawę i byle by గeగ się pozbyć czym pręǳeగ, chwytaగą pierwsze lepsze
dowoǳenie, గakie ich zastanawia, i według niego rozstrzygaగą.

Trzecim osobliwym prawidłem czystego rozumu, గeśli się go poddaగe karności ze
względu na dowody transcendentalne, గest, że dowody గego nigdy nie powinny być apa-

  Krytyka czystego rozumu 



gogiczne²²³, lecz zawsze tylko wskazuగące [ostensiv]. Bezpośrednim czyli wskazuగącym do-
wodem we wszelkim roǳaగu poznania గest ten, który wraz z przeświadczeniem o praw-
ǳiwości łączy zarazem wglądnięcie w గeగ źródła; apagogiczny natomiast może wprawǳie
wywołać pewność, lecz nie zrozumienie prawdy ze względu na łączność z podstawami గeగ
możliwości. Stąd te drugie dowody są raczeగ pomocą w bieǳie, niż postępowaniem, czy-
niącym zadość wszystkim zamiarom rozumu. Maగą one గednak wyższość oczywistości nad
dowodami bezpośrednimi, w tym, że sprzeczność bądź co bądź sprowaǳa więceగ గasności
w wyobrażeniu, niż naగlepsze powiązanie, i przez to barǳieగ się zbliża do unaocznienia
demonstracగi.

Właściwa przyczyna używania dowodów apagogicznych w różnych umieగętnościach
గest następna. Gdy podstawy, z których ma być wywieǳione గakieś poznanie, są zbyt
rozmaite lub też głęboko ukryte: próbuగemy wtedy, czy go nie osiągniemy, przy pomo-
cy następstw. Otóż modus ponens [=sposób twierǳący] wnioskowania o prawǳiwości
poznania z prawǳiwości గego następstw, wtedy గeno గest dozwolony, gdy wszystkie moż-
liwe stąd następstwa są prawǳiwe, wówczas bowiem możliwą గest dla nich గedna tylko
podstawa, która zatem గest takie prawǳiwą. To wszakże postępowanie nie da się prze-
prowaǳić, gdyż przechoǳi nasze siły ogarnięcia wszystkich możliwych następstw గakiego
bądź przyగętego zdania. Używa się గednak tego sposobu wnioskowania, lubo zaiste z pew-
nym pobłażaniem, kiedy choǳi o dowieǳenie czegoś గako hipotezy గedynie, przystaగąc
na wniosek według analogii, że గeśli tyle następstw, ile się ich tylko próbowało, zga-
ǳa się z przyగętą podstawą, to i wszystkie inne możliwe zgaǳać się z nią będą. Stąd też
tą drogą nigdy nie można hipotezy przemienić na prawdę dowieǳioną. Modus tollens
[=sposób przeczący] wniosków rozumowych, wnioskuగących z następstw o powodach,
dowoǳi nie tylko całkiem ściśle, ale także naǳwyczaగ łatwo. Bo choćby tylko గedno-
-గedyne błędne następstwo wydobyć dało z గakiegoś zdania, to zdanie takie గest błędne.
Zamiast tedy przebiegać cały szereg powodów w dowoǳie wskazuగącym, mogący do-
prowaǳić do prawǳiwości గakiegoś poznania za pośrednictwem zupełnego wniknięcia
w గego możliwość, należy tylko wpośród następstw, wymywaగących z odwrotnego twier-
ǳenia, wynaleźć గedno-గedyne błędne, a wtedy i cały ten odwrotnik గest błędny, więc
poznanie, którego dowieść się miało, prawǳiwe.

Apagogiczny sposób dowoǳenia może być గednak dozwolony w tych గeno umieగęt-
nościach, gǳie niepodobna podsuwać [unterschieben] czynnika podmiotowego wyobra-
żeń naszych — przedmiotowemu, mianowicie poznaniu tego, co గest w przedmiocie. Ale
gǳie to właśnie panuగe, tam częstokroć zdarzać się musi, że odwrotnik pewnego zdania
albo sprzecznym గest tylko z podmiotowymi warunkami myślenia, ale nie z przedmiotem,
albo też oba zdania sprzeczne są z sobą tylko pod warunkiem podmiotowym, uważanym
mylnie za przedmiotowy, a ponieważ warunek గest błędny, oba też mogą być mylne, tak
że z mylności గednego niepodobna wnioskować o prawǳiwości drugiego.

²²³apagogiczny — gr. άπαγωγή znaczyło w గęzyku prawnym odprowaǳenie schwytanego na uczynku prze-
stępcy przed sęǳiego lub też do więzienia i wytoczoną przeciw niemu skargę. W గęzyku filozoficznym użyto
pochoǳącego stąd przymiotnika apagogicus na oznaczenie dowodu nie-wprost, tylko przez okazanie, iż przeciw-
ne twierǳenie గest fałszem; zatem demonstratio apagogica itd. indirecta są to równoznaczniki. Wyrażenie Kanta:
ostensiver Beweis, na oznaczenie dowodu wprost: demonstratio directa, nie utrzymało się w logice. [przypis re-
dakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



W matematyce taka mrzonka²²⁴ గest niemożliwą; stąd dowody apagogiczne maగą
w nieగ mieగsce sobie właściwe. W przyrodoznawstwie, gǳie się wszystko opiera na oglą-
dach empirycznych, można się po większeగ części ustrzec teగ mrzonki przy pomocy licz-
nych porównywanych z sobą obserwacగi; ale dowoǳenie owo గest tu naగczęścieగ bez
większego znaczenia. Transcendentalne natomiast zakusy czystego rozumu odbywaగą się
wszystkie w obrębie właściwego środowiska złudy dialektyczneగ, tగ. czynnika podmioto-
wego, który się rozumowi w గego przesłankach podaగe, albo nawet narzuca గako przed-
miotowy. Otóż tutaగ, co się tyczy zdań syntetycznych, nie może być dozwolonym udo-
wodnienie twierǳeń swoich przez odpieranie twierǳenia odwrotnego. Bo albo to od-
parcie గest po prostu tylko wyobrażeniem sporu przeciwnych sobie mniemań z podmio-
towymi warunkami zrozumienia przez nasz rozum, co wcale nie upoważnia do odrzuce-
nia sameగże rzeczy (tak np. bezwarunkoweగ konieczności w istnieniu గakiegoś గestestwa
wręcz nie możemy poగąć, i dlatego opieramy się podmiotowo każdemu spekulatywnemu
dowodowi koniecznego naczelnego గestestwa — i to słusznie, lecz niesłusznie co do moż-
liwości takiego pra-గestestwa samego w sobie); albo też obie strony, zarówno twierǳąca గak
przecząca, oszukane złudą transcendentalną, biorą za podstawę గakieś niemożliwe poగęcie
o przedmiocie, a wtedy popłaca prawidło: non entis nulla sunt praedicata [=co nie istnieగe,
nie ma wcale orzeczeń], tగ. zarówno to, co twierǳąco, గak i to, co przecząco utrzymywa-
no o przedmiocie, గest niesłuszne, i nie można apagogicznie przez odparcie mniemania
odwrotnego dotrzeć do poznania prawdy. Tak np. గeżeli przypuścimy, że świat zmysło-
wy sam w sobie dany గest co do sweగ całkowitości, to fałszem గest, że on musi być albo
nieskończony co do przestrzeni, albo skończony i ograniczony, gdyż i to i tamto గest
mylne. Bo zగawiska (గako wyobrażenia tylko), które by గednak dane były same w sobie
(గako przedmioty), są czymś niemożliwym, a nieskończoność teగ uroగoneగ całości byłaby
wprawǳie bezwarunkową, lecz byłaby sprzeczną (bo w zగawiskach wszystko గest uwarun-
kowane) z bezwarunkowym określeniem wielkości, którą przecież przypuszcza się z góry
w poగęciu.

Apagogiczny sposób dowoǳenia గest też właściwym mamidłem, które wciąż zachwy-
cało poǳiwiaగących gruntowność naszych dogmatycznych rozumkiewiczów; గest on nie-
గako szampierzem, chcącym wykazać cześć i bezsporne prawo bronioneగ przez siebie stro-
ny tym trybem, że obowiązuగe się rąbać z każdym, kto by o tym powątpiewał; aczkolwiek
taką fanfaronadą nie zyskuగe się nic dla sprawy, a tylko coś dla względneగ siły przeciwnika
i to tylko po stronie tego, kto występuగe zaczepnie. Wiǳowie, spostrzegaగąc, że każdy
w szeregu swoim గuż to గest zwycięzcą, గuż to pokonanym, biorą stąd częstokroć pochop
do powątpiewania sceptycznie o samymże przedmiocie sporu. Ale nic ich do tego nie
upoważnia, i dosyć గest krzyknąć ku nim: non defensoribus istis tempus eget [=nie takich
to obrońców czas wymaga]. Każdy powinien sprawę swą popierać prawowitym dowo-
dem, wynikaగącym z transcendentalnego wywodu argumentów, tగ. bezpośrednio, ażeby
wiǳiano, na co mogą się powołać same przez się గego pretensగe rozumowe. Bo గeśli గego

²²⁴mrzonka — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice vitium sub-
reptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem” i tak
opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trze-
ba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem
 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się
గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-
nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



przeciwnik oprze się na powodach podmiotowych, to łatwo go wprawǳie odeprzeć, lecz
bez korzyści dla dogmatyka, który zazwyczaగ również trzyma się podmiotowych przy-
czyn sądu i takimże trybem గak i గego przeciwnik może zostać w kozi róg zapęǳonym.
Ale గeśli obie strony postępuగą wprost, to albo sami zauważą trudność, ba, niemożliwość
odnalezienia tytułu do swoich twierǳeń, i będą mogli odwołać się గedynie w końcu na
przedawnienie albo też krytyka łatwo odkryగe złudę dogmatyczną i zmusi czysty rozum do
zaniechania swoich zbyt wysoko posuniętych uroszczeń w zastosowaniu spekulatywnym,
i do cofnięcia się w granice właściwego sobie gruntu, mianowicie zasad praktycznych.
    ఝ -.   
Jest to upokarzaగącym dla rozumu luǳkiego, że w swoim czystym zastosowaniu nie do-
konywa nic, a nawet potrzebuగe గeszcze karności, by గego wybryki hamowała, i od ma-
mideł, stąd wynikaగących, chroniła. Z drugieగ గednak strony podnosi go i zaufaniem ku
sobie samemu napawa to, że karność tę sam wykonywać może i powinien, nie dozwalaగąc
cuǳego nad sobą naǳoru [Censur], oraz że granice, గakie musi zakreślić swemu speku-
latywnemu zastosowaniu, równocześnie stanowią obręby dla rozumkuగących uroszczeń
każdego przeciwnika, a stąd wszystko, co గeno గeszcze గeగ pozostało z గego przesadnych
dawnieగszych wymagań, może zabezpieczyć przeciwko wszelkim napaściom. Naగwiększy
tedy a może గedyny pożytek wszelkieగ filozofii czystego rozumu గest snadź uగemny tyl-
ko, gdyż służy ona mianowicie nie za organon, ku rozszerzeniu, lecz za naukę karności,
dla określenia granic, i zamiast odkrywać prawdę, ma cichą గeno zasługę chronienia od
błędów.

Jednakowoż musi być gǳieś przecie źródło poznań dodatnich, należących do ǳieǳi-
ny czystego rozumu, które może tylko wskutek niezrozumienia daగą pochop do błędów,
w istocie zaś stanowią cel usiłowań rozumu. Bo గakieగże przyczynie mamy przypisać nie
daగącą się poskromić żąǳę znalezienia bądź co bądź gǳieśkolwiek twardego gruntu po-
za granicą doświadczenia? Przeczuwa on przedmioty, wzbuǳaగące w nim wielki interes.
Wchoǳi na drogę sameగ గeno spekulacగi, aby się do nich przybliżyć, lecz one uciekaగą
przed nim. Przypuszczalnie spoǳiewać się można, że mu się lepieగ powieǳie na గedneగ
గeszcze droǳe, గaka mu pozostaగe, mianowicie na droǳe zastosowania praktycznego.

Przez kanon rozumiem ogół apriorycznych zasad właściwego użycia pewnych właǳ
poznawczych w ogóle. I tak logika ogólna w sweగ części analityczneగ గest kanonem dla roz-
sądku i rozumu w ogóle, lecz tylko co do formy, gdyż odrywa się ona od wszelkieగ treści.
Tak Analityka transcendentalna była kanonem czystego rozsądku, bo on గedynie uzdol-
niony గest do prawǳiwych syntetycznych poznań a priori. Gǳie atoli nie గest możebnym
właściwe użycie siły poznawczeగ, tam nie ma wcale kanonu. Otóż wedle wszystkich dotąd
przeprowaǳonych dowodów, zupełnie గest niemożliwym గakie bądź syntetyczne pozna-
nie czystego rozumu w గego użyciu spekulatywnym. Nie ma więc wcale kanonu na గego
użycie spekulatywne (gdyż గest ono na wskroś dialektycznym); lecz cała Logika transcen-
dentalna గest w teగ mierze nauką karności tylko. A zatem, గeżeli w ogóle istnieగe właściwe
zastosowanie czystego rozumu, w którym to razie musi być też గego kanon; to dotyczyć on
bęǳie nie spekulatywnego, lecz praktycznego użycia rozumu; co teraz zbadać zamierzamy.

Kanonu czystego rozumu rozǳiał pierwszy. O ostatecznym celu czystego użytkowania
z rozumu naszego

Rozum skłonnością przyrody swoగeగ zostaగe pobuǳony do wychoǳenia poza użyt-
kowanie doświadczalne, do wychylania się w czystym గeno użyciu i z pomocą samych
idei tylko poza naగdalsze granice wszelkiego poznania, i do znaగdowania spokoగu dopiero
w ukończeniu swego koła, w całostce systematyczneగ, istnieగąceగ sama przez się. Czy to
dążenie opiera się tylko na గego spekulatywnym, czy też raczeగ గedynie i wyłącznie na గego
praktycznym interesie?

Los, గakiego doznaగe czysty rozum w swym spekulatywnym zamiarze, odłożę teraz
na bok, i zapytam tylko o zagadnienia, których rozwiązanie stanowi cel గego ostateczny,
czy go osiąga czy też nie, i wobec którego wszystkie inne maగą wartość środków గedy-
nie. Te naగwyższe cele będą musiały, wedle przyrody rozumu, mieć znowuż గednię, by

  Krytyka czystego rozumu 



w połączeniu popierać ten interes luǳkości, który nie గest podporządkowany żadnemu
wyższemu.

Ostateczny zamiar, ku któremu zdąża spekulacగa rozumu w użyciu transcendental-
nym, dotyczy trzech przedmiotów: wolności woli, nieśmiertelności duszy i istnienia Bo-
ga. Co do wszystkich trzech, spekulatywny గeno interes rozumu గest barǳo drobny, i ze
względu nań chyba nie podeగmowano by żmudneగ, z ustawicznymi przeszkodami bory-
kaగąceగ się pracy transcendentalnego badania; ze wszystkich bowiem odkryć, గakich by
tu dokonać się dało, nie można przecie zrobić żadnego użytku, który by okazał swą przy-
datność in concreto, tగ. w badaniu przyrody. Niech sobie wola bęǳie wolną, to obchoǳić
przecież może tylko myślną przyczynę naszego chcenia. Bo co się tyczy zగawisk గeగ uze-
wnętrznienia, tగ. ǳiałań; to wedle nietykalneగ zasadniczeగ maksymy, bez któreగ wcale nie
możemy posługiwać się rozumem w użyciu empirycznym, musimy గe zawsze obగaśniać
zupełnie tak samo గak wszystkie inne zగawiska przyrody, mianowicie podług praw గeగ nie-
zmiennych. Po wtóre, daగmy na to, że zdołamy zrozumieć duchową przyrodę duszy (a
wraz z tym i గeగ nieśmiertelność); to przecież na tym nie można bynaగmnieగ się oprzeć
ani co do zగawisk tego życia గako na powoǳie wyగaśniaగącym, ani też co do szczegól-
neగ właściwości stanu przyszłego: gdyż poగęcie nasze o przyroǳie niecielesneగ గest tylko
uగemnym i ani trochę nie rozszerza poznania naszego, ani też nie przedstawia przydat-
nego materiału do wnioskowań, chyba snadź do takich, co uchoǳić mogą గedynie za
zmyślenia, ale na które filozofia nie zezwala. Gdyby, po trzecie, zostało nawet dowieǳio-
nym istnienie naగwyższeగ umysłowości; tobyśmy wprawǳie wytłumaczyli sobie przez to
całość w urząǳeniu świata i ład w ogóle, lecz bynaగmnieగ nie bylibyśmy upoważnieni
do wyprowaǳania stąd గakiegoś szczegółowego porządku i ładu, albo గeśli go gǳieś nie
dostrzeżemy, do wnioskowania o nim śmiało, ponieważ koniecznym prawidłem spekula-
tywnego użycia rozumu గest: nie pomĳać przyczyn przyroǳonych i nie zaniedbywać tego,
o czym pouczyć nas może doświadczenie, po to, ażeby to, co znamy, wywoǳić z tego,
co całkowicie prześciga wszelkie wiadomości nasze. Jednym słowem, trzy te twierǳenia
pozostaగą dla rozumu spekulatywnego zawsze transcendentnymi i nie maగą zgoła zasto-
sowania immanentnego, tగ. dla przedmiotów doświadczenia dopuszczalnego, zatem dla
nas w గakiś sposób użytecznego, lecz są, rozważane same w sobie, próżnymi a przy tym
గeszcze niesłychanie ciężkimi wysiłkami rozumu naszego.

Jeśli zatem te trzy zdania zasadnicze nie są nam wcale potrzebne do wieǳy, a గednak
natarczywie zaleca గe nam nasz rozum: to doniosłość ich musi właściwie obchoǳić tylko
praktykę.

Praktycznym గest wszystko, co గest możliwym na mocy wolności. Jeżeli గednak wa-
runki wykonania naszeగ wolneగ samowoli są empiryczne, to rozum nie może mieć w tym
żadnego innego zastosowania prócz kierowniczego i służyć tylko do wywołania గedni praw
empirycznych; గak np. w nauce roztropności zగednoczenie wszystkich celów, narzuconych
nam przez nasze skłonności, w గednym: w szczęśliwości, i zharmonizowanie środków dla
గeగ osiągnięcia, stanowi całe zaగęcie rozumu, który z tego powodu może dostarczyć గe-
dynie pragmatycznych²²⁵ praw wolnego zachowania się dla doగścia do celów zaleconych
nam przez zmysły, a zatem nie może dać wcale praw czystych, zupełnie a priori określo-
nych. Natomiast czyste praktyczne prawa, których cel dany గest przez rozum zupełnie a
priori, i które rozkazuగą nie pod uwarunkowaniem empirycznym, ale wręcz, byłyby wy-
tworami czystego rozumu. Takimi zaś są prawa moralne, a zatem one గedynie należą do
praktycznego użytkowania z czystego rozumu, i pozwalaగą na kanon.

Całe więc przygotowanie się rozumu w opracowaniu, które nazwać można czystą filo-
zofią, zwrócone గest w istocie tylko ku trzem wspomnianym zagadnieniom. Ale one same
maగą znowuż zamiar odlegleగszy, mianowicie, co trzeba czynić, గeżeli wola గest wolna, గeżeli
istnieగe Bóg i świat przyszły. A ponieważ to dotyczy naszego zachowania się względem

²²⁵pragmatyczny (z gr. πράγμα: ǳieło, sprawa, zwłaszcza ważna np. państwowa) — గako wyraz techniczny
miał i ma przeróżne zastosowania w retoryce, historii, polityce. Kant użył go na oznaczenie poగęcia, które zwy-
kle praktycznym nazywamy (oczywiście w szczupleగszym rozumieniu), tగ. na oznaczenie przepisów, mogących
znaleźć bezpośrednie w życiu potocznym zastosowanie (prawidła roztropności), zachowuగąc dla wyrazu „prak-
tyczny” wyższą, szlachetnieగszą, „rozumową” doniosłość w ǳieǳinie moralności, w ǳieǳinie ideałów. [przypis
redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



celu naగwyższego, więc ostateczny zamiar mądrze opiekuగąceగ się nami przyrody, przy
urząǳeniu rozumu naszego, ściąga się właściwie tylko do czynnika moralnego.

Potrzeba tu గednak ostrożności, byśmy, zwracaగąc baczność swoగą na przedmiot, któ-
ry dla filozofii transcendentalneగ గest obcy²²⁶, nie puścili się na epizody i nie uszkoǳili
గedni systematu; z drugieగ zaś strony, byśmy, zbyt mało mówiąc o nowym swoim mate-
riale, nie uchybili wyraźności lub sile przeświadczenia. Mam naǳieగę, że uczynię zadość
obu wymaganiom, trzymaగąc się గak można naగbliżeగ transcendentalności, a odkładaగąc
całkowicie na bok to, co snadź byłoby tu psychologicznym, tగ. empirycznym.

I oto trzeba naగprzód zauważyć, że na teraz posługiwać się będę poగęciem wolności
w praktycznym గeno rozumieniu, a poగęcie to w znaczeniu transcendentalnym, ponie-
waż nie może być empirycznie przypuszczonym గako wyగaśniaగący powód zగawisk, lecz
గest samo zagadnieniem dla rozumu, odłożę tutaగ na bok, గako obrobione గuż powyżeగ.
Otóż samowola గest tylko zwierzęca (arbitrium brutum); nie można గeగ określić inaczeగ గak
tylko przez zmysłowe popędy, tగ. patologicznie. Ta zaś, która niezależnie od popędów zmy-
słowych, więc przez pobudki, wyobrażane గedynie przez rozum, może zostać określoną
[nakłonioną do ǳiałania], zowie się wolną samowolą (arbitrium liberum), a wszystko, co
się z nią wiąże, czy to గako powód czy గako następstwo, nazywamy praktycznym. Wolności
praktyczneగ dowieść można doświadczeniem. Bo nie tylko to, co drażni, tగ. pobuǳa zmy-
sły bezpośrednio, określa samowolę luǳką, lecz mamy także możność zwalczania wrażeń
naszeగ zmysłoweగ właǳy pożądania za pomocą wyobrażeń o tym, co dopiero na dalszą
metę గest pożytecznym lub szkodliwym; a takie zastanowienia nad tym, co ze względu na
cały nasz stan గest godnym pożądania, tగ. dobrym i pożytecznym, polegaగą na rozumie.
Ten daగe więc także prawa, które są rozkaźnikami [Imperativen], tగ. przedmiotowymi
prawami wolności i które orzekaగą, co ǳiać się powinno, chociaż może się nie ǳieగe, i róż-
nią się tym od praw przyrody, mówiących o tym tylko, co się ǳieje; stąd też zowią się
prawami praktycznymi.

Czy atoli rozum nawet w tych ǳiałaniach, którymi przepisuగe prawa, nie గest zno-
wuż określony przez dalsze wpływy, i czy to, co ze względu na popędy zmysłowe zowie się
wolnością, nie గest, ze względu na wyższe i odlegleగ ǳiałaగące przyczyny, znowuż przy-
rodą — to nas wcale nie obchoǳi w praktyce, gǳie pytamy rozum przede wszystkim
tylko o przepis postępowania; lecz stanowi spekulatywne గeno pytanie, które możemy
odłożyć na bok, dopóki zamiar nasz zwraca się గedynie ku ǳiałaniu lub zaniechaniu
ǳiałania. Z doświadczenia tedy poznaగemy wolność praktyczną గako గedną z przyczyn
naturalnych, mianowicie గako przyczynowość rozumu w określaniu woli; gdy tymcza-
sem wolność transcendentalna żąda niezależności samegoż tego rozumu (ze względu na
గego przyczynowość rozpoczynania szeregu zగawisk) od wszelkich określaగących przy-
czyn świata zmysłowego, i o tyle wydaగe się przeciwną prawu przyrody, więc wszelkiemu
możliwemu doświadczeniu; a zatem pozostaగe zagadnieniem. Zagadnienie to wszakże nie
dotyczy rozumu w użyciu praktycznym: więc w kanonie czystego rozumu mamy do czy-
nienia z dwoma tylko pytaniami, obchoǳącymi praktyczny interes czystego rozumu, i co
do których możliwym być musi kanon గego użycia; mianowicie: czy గest Bóg? czy గest
życie przyszłe? Pytanie co do wolności transcendentalneగ dotyczy గedynie wieǳy speku-
latywneగ; możemy గe గako całkiem oboగętne odłożyć na bok, kiedy choǳi o praktykę;
a o niem w Antynomii czystego rozumu można odnaleźć wykład గuż dostateczny.

Kanonu rozumu czystego rozǳiał drugi. O ideale naగwyższego dobra, గako powoǳie
określaగącym ostateczny cel czystego rozumu

Rozum w swoim spekulatywnym zastosowaniu prowaǳił nas przez pole doświad-
czeń, a ponieważ nigdy tam nie mógł znaleźć zupełnego zaspokoగenia, wiódł ku ideom
spekulatywnym, które గednak w końcu znowuż zawróciły do doświadczenia, a zatem do-
konały swego zamiaru w sposób pożyteczny wprawǳie, lecz oczekiwaniu naszemu nie-

²²⁶Potrzeba tu jednak ostrożności, byśmy, zwracając baczność swoją na przedmiot, który dla filozofii transcenden-
talnej jest obcy, nie puścili się na epizody — wszystkie poగęcia praktyczne rozciągaగą się na przedmioty podobania
się lub niepodobania się tగ. na przyగemności i nieprzyగemności, więc, przynaగmnieగ pośrednio, na przedmioty
uczucia naszego. A ponieważ ono nie గest wcale siłą wyobrażaగącą rzeczy, lecz mieści się poza całą siłą poznawczą,
więc pierwiastki sądów naszych, o ile się te odnoszą do przyగemności i nieprzyగemności, czyli sądów praktycz-
nych, nie należą do zawartości filozofii transcendentalneగ, maగąceగ do czynienia tylko z czystymi poznaniami a
priori. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



odpowiedni. Atoli pozostaగe nam గeszcze గedna próba, mianowicie: czy i w zastosowaniu
praktycznym da się odszukać czysty rozum, czy w niem prowaǳi do idei, osiągaగących
naగwyższe cele czystego rozumu, గakie właśnie przywiedliśmy, i czy tenże zatem ze stano-
wiska praktycznego swego interesu nie zdoła nam uǳielić tego, czego nam naగzupełnieగ
odmawia ze względu na interes spekulatywny.

Cały interes mego rozumu (zarówno spekulatywny గak praktyczny) skupia się w trzech
następnych pytaniach:

. Co mogę wieǳieć?
. Co powinienem czynić?
. Czego mam się spoǳiewać?

Pierwsze pytanie గest spekulatywnym గeno. Wyczerpaliśmy (గak sobie pochlebiam)
wszystkie możliwe na nie odpowieǳi i w końcu znaleźliśmy tę, którą rozum zaspokoić
się co prawda musi, i గeśli się nie ogląda na praktykę, ma nawet powód być zadowolonym.
Tak daleko గednak pozostały one odległe od dwu wielkich celów, ku którym właściwie
zwracało się całe to dążenie czystego rozumu, గak gdybyśmy dla wygody zaraz z początku
uchylili się od teగ pracy. Jeżeli więc choǳi o wieǳę, to tyle przynaగmnieగ pewnym గest
i rozstrzygniętym, że nigdy się ona nie może stać naszym uǳiałem co do dwu owych
zagadnień.

Drugie pytanie గest praktycznym tylko. Jako takie może ono wprawǳie dotyczyć
czystego rozumu, ale wówczas nie గest przecie transcendentalnym, lecz moralnym, więc
nie może samo w sobie zatrudniać krytyki naszeగ.

Trzecie pytanie, mianowicie: గeżeli czynię, com powinien, czego się wtedy mam spo-
ǳiewać? గest praktycznym i teoretycznym zarazem, tak że praktyka గako nić przewodnia
గeno prowaǳi do odpowieǳi na teoretyczne pytanie, a గeśli ta wysoko szybuగe, na spe-
kulatywne. Bo wszelka naǳieja zmierza do szczęśliwości i గest ze względu na praktykę
i prawo moralne tym samym, co wieǳa i prawo przyroǳone ze względu na teoretyczne
poznawanie rzeczy²²⁷. Tamta [praktyka] w końcu sprowaǳa się do wniosku, że coś jest
(co określa ostatni możliwy cel) dlatego, że coś ǳiać się powinno; ta zaś [wieǳa], że coś
jest (co ǳiała గako przyczyna naczelna) dlatego, że coś się ǳieje.

Szczęśliwość గest zaspokoగeniem wszystkich naszych skłonności (zarówno extensive co
do ich rozmaitości, గak intensive, co do ich stopnia, a także protensive, co do trwania). Pra-
wo praktyczne z podniety szczęśliwości nazywam pragmatycznym (prawidłem roztropno-
ści); to zaś prawo, o ile గest takie, które za podnietę nie ma nic innego prócz zasługiwania
na szczęście, moralnym (prawem obyczaగowym). Pierwsze doraǳa, co mamy czynić, గeśli
chcemy osiągnąć szczęśliwość, drugie nakazuగe, గak powinniśmy postępować, ażeby się
stać godnymi szczęśliwości. Pierwsze opiera się na zasadach empirycznych, gdyż inaczeగ
గak za pośrednictwem doświadczenia nie mogę ani wieǳieć, గakie to skłonności zaspoko-
గenia żądaగą, ani też గakie to są przyczyny przyroǳone, mogące wywołać ich zaspokoగenie.
Drugie nie zważa na skłonności i przyroǳone środki ich zaspokoగenia, a rozpatruగe tylko
wolność rozumnego గestestwa w ogóle oraz konieczne warunki, pod którymi ona గedynie
zgaǳa się z rozdawaniem szczęśliwości według zasad; może zatem przynaగmnieగ polegać
na samych గeno ideach czystego rozumu i zostać poznanym a priori.

Przyగmuగę, że istnieగą rzeczywiście czyste prawa moralne, określaగące zupełnie a priori
(bez względu na empiryczne pobudki, tగ. na szczęśliwość) ǳiałanie i zaniechanie ǳiałania,
tగ. użycie wolności rozumnego గestestwa w ogóle, i że te prawa rozkazuగą wręcz (nie tylko
hipotetycznie, przypuszczaగąc inne empiryczne cele), a zatem są konieczne w całeగ pełni.
Zdanie to mogę słusznie dopuścić, powołuగąc się nie tylko na dowoǳenia naగoświeceń-
szych moralistów, lecz także na sąd moralny każdego człowieka, kiedy chce sobie wyraźnie
pomyśleć takie prawo.

Czysty rozum zawiera tedy, wprawǳie nie w swym spekulatywnym, ale w pewnym
praktycznym, mianowicie moralnym zastosowaniu, zasady możliwości doświadczenia, to
znaczy takich ǳiałań, które by zgodnie z przepisami obyczaగowymi można było odnaleźć

²²⁷jest ze względu na praktykę i prawo moralne tym samym, co wieǳa i prawo przyroǳone — proponowana
przez Adickesa poprawka brzmi „(…) i గest wraz z prawem moralnym ze względu na praktykę tym samym, co
wieǳa (…)”; „spoǳiewanie się” bowiem może odpowiadać „wieǳy”, lecz nie odpowiada wyrażeniu: „prawo
przyroǳone”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



w ǳiejach człowieka. Bo ponieważ rozum nakazuగe, ażeby takie czynności ǳiały się, to
muszą one mieć możność ǳiania się i musi być zatem możliwym osobny roǳaగ గedni
systematyczneగ, mianowicie moralna, gdy tymczasem systematyczneగ గedni przyroǳoneగ
nie dało się dowieść według spekulatywnych zasad rozumu, dlatego, że rozum wywiera
wprawǳie przyczynowość ze względu na wolność w ogóle, lecz nie ze względu na całą
przyrodę, a moralne zasady rozumowe mogą wprawǳie wydać wolne ǳiałanie, lecz nie
mogą wydać praw dla przyrody. Stąd więc zasady czystego rozumu w swoim zastosowaniu
praktycznym, mianowicie zaś moralnym, posiadaగą realność przedmiotową.

Świat, o ile by zgodnym był ze wszystkimi prawami obyczaగowymi (గakim przecie,
wedle wolności గestestw rozumnych, być może, a wedle koniecznych praw obyczajowości,
być powinien), nazywam światem moralnym. Pomyślanym zostaగe గako świat myślny గeno
o tyle, że w nim nie zważa się wcale na żadne warunki (cele) a nawet na żadne przeszkody
moralności (słabostki lub nieszczerość przyrody luǳkieగ). O tyle też గest on więc ideą
గeno, lecz ideą praktyczną, która wpływ swóగ na świat zmysłowy rzeczywiście mieć może
i powinna, by go o ile tylko można uczynić zgodnym z tą ideą. Idea świata moralnego ma
zatem realność przedmiotową, nie గakoby rozciągała się na przedmiot గakiegoś myślnego
oglądu (takiego nie możemy sobie zgoła pomyśleć), tylko na świat zmysłowy, lecz గako
na przedmiot czystego rozumu w గego zastosowaniu praktycznym, i na corpus mysticum
[=ciało mistyczne] గestestw rozumnych w nim, o ile ich wolna wola pod prawami mo-
ralnymi posiada sama przez się nieprzerwaną systematyczną గednię zarówno sama z sobą,
గak i z wolnością każdego innego.

To było odpowieǳią na pierwsze z tych dwu pytań czystego rozumu, które dotyczyły
interesu praktycznego. Czyń to, przez co stajesz się godnym szczęścia. Drugie pyta tedy:
గeżeli więc tak postępuగę, że nie గestem niegodny szczęśliwości, czy wolno mi też się spo-
ǳiewać, że przez to będę mógł stać się గeగ uczestnikiem? W odpowieǳi na nie choǳi
o to, czy zasady czystego rozumu, przepisuగące a priori prawo, łączą z niem tę naǳieగę
w sposób konieczny.

Powiadam zatem, że గak zasady moralne wedle rozumu w గego praktycznym użyciu są
konieczne, tak samo koniecznym też గest wedle rozumu w గego użyciu teoretycznym uznać,
że każdy ma się spoǳiewać szczęśliwości w teగ sameగ mierze, w గakieగ postępowaniem
swoim stał się గeగ godnym, i że tedy system obyczaగowości గest nierozǳielnym od systemu
szczęśliwości, złączonym గednak tylko w idei czystego rozumu.

Otóż w świecie myślnym tగ. moralnym, w poగęciu którego odrywamy się od wszel-
kich przeszkód obyczaగowości (skłonności), daగe się taki system proporcగonalneగ szczę-
śliwości połączoneగ z moralnością pomyśleć także గako konieczny, gdyż wolność prawami
moralnymi గuż to w ruch wprawiana, గuż to ścieśniana, byłaby sama przyczyną powszech-
neగ szczęśliwości; a więc గestestwa rozumne, pod kierunkiem takich zasad byłyby same
twórcami swoగeగ własneగ a zarazem i cuǳeగ trwałeగ pomyślności. Lecz ten systemat mo-
ralności nagraǳaగąceగ samą siebie గest ideą tylko, któreగ wykonanie polega na warunku,
żeby każdy czynił, co powinien, tగ. żeby wszystkie ǳiałania గestestw rozumnych tak się
dokonywały, గak gdyby wypływały z గakieగś woli naczelneగ, ogarniaగąceగ wszelką wolę pry-
watną w sobie, lub pod sobą. Ale ponieważ zobowiązanie z prawa moralnego ważnym
pozostaగe dla każdego osobnego użytkowania z wolności, chociażby inni nie postępowa-
li zgodnie z tym prawem; więc ani przyroda rzeczy świata tego, ani też przyczynowość
samychże ǳiałań i ich stosunek do obyczaగowości nie określaగą, గak się గeగ następstwa
zachowaగą względem szczęśliwości; a wspomniane konieczne powiązanie naǳiei zostania
szczęśliwym z nieustannym dążeniem do zasłużenia na szczęśliwość nie może być po-
znanym przez rozum, gdy się bierze za podstawę tylko przyrodę, lecz spoǳiewać się go
wolno గedynie, gdy rozum najwyższy, rozkazuగący wedle praw moralnych, weźmiemy za
podstawę równocześnie także గako przyczynę przyrody.

Ideę takieగ umysłowości, w któreగ moralnie naగdoskonalsza wola, złączona z naగwyższą
błogością, గest przyczyną wszelkieగ szczęśliwości w świecie, o ile zostaగe w ścisłym sto-
sunku z obyczaగowością (గako zasługiwaniem na szczęście), nazywam ideałem najwyższego
dobra. A więc czysty rozum może గeno w ideale naగwyższego pierwotnego dobra odnaleźć
podstawę praktycznie koniecznego powiązania dwu pierwiastków naగwyższego pochodne-
go dobra, mianowicie świata myślnego, tగ. moralnego. A ponieważ musimy siebie samych

  Krytyka czystego rozumu 



wyobrażać sobie mocą rozumu w sposób konieczny i గako należących do takiego świata,
lubo nam zmysły przedstawiaగą గedynie świat zగawisk; więc bęǳiemy musieli przyగąć świat
tamten గako następstwo naszego zachowania się w świecie zmysłowym, ponieważ tenże
nie wykazuగe takiego powiązania, za świat dla nas przyszły. Bóg zatem i życie przyszłe są
to dwa założenia, nie daగące się wedle zasad czystego rozumu odǳielić od zobowiązania,
గakie na nas tenże rozum nakłada.

Obyczaగowość sama w sobie tworzy systemat, ale nie tworzy go szczęśliwość, chyba
że ta గest dokładnie przystosowana do moralności. Lecz to możliwym గest tylko w świe-
cie myślnym pod mądrym twórcą i rządcą. Rozum wiǳi się zmuszonym przyగąć takiego
wraz z życiem w takim świecie, które musimy uważać za przyszłe; — albo też poczytać
prawa moralne za czcze uroగenia mózgu, gdyż konieczny praw tych wynik, łączony z nie-
mi przez tenże rozum, bez takiego założenia, musiałby odpaść. Dlatego też każdy uznaగe
prawa moralne za przykazania, czym by przecie być nie mogły, gdyby nie wiązały a priori
odpowiednich następstw ze swym prawidłem i nie prowaǳiły za sobą obietnic i pogróżek.
A tego nie mogą też czynić, గeśli nie tkwią w గestestwie koniecznym, గako naగwyższym
dobru, które samo tylko umożliwić zdoła taką celową గedność.

Leibniz nazwał świat, kiedy się w nim zwraca baczność గedynie na గestestwa rozumne
i ich łączność wedle praw moralnych pod zarządem naగwyższego dobra, królestwem Łaski
i odróżnił go od królestwa Przyrody²²⁸, gǳie luǳie podlegaగą wprawǳie prawom mo-
ralnym, lecz żadnych innych następstw swego postępowania nie oczekuగą, prócz tych,
గakie płyną z biegu przyrody naszego świata zmysłowego. Wiǳieć się zatem w królestwie
Łaski, gǳie oczekuగe nas wszelka szczęśliwość, chyba że sami ograniczymy nasz w nieగ
uǳiał nie zasłużywszy na szczęście, గest praktycznie konieczną ideą rozumu.

Prawa praktyczne, o ile staగą się zarazem podmiotowymi powodami ǳiałań, tగ. pod-
miotowymi zasadami, zowią się maksymami. Osąǳenie obyczaగowości co do గeగ czystości
i następstw odbywa się według idei, wykonywanie zaś గeగ praw — według maksym.

Koniecznym గest, żeby cały nasz tryb życia podporządkował się maksymom obyczaగo-
wym; lecz zarazem గest niemożliwym, żeby się to stało, గeśli rozum z prawem moralnym,
będącym ideą tylko, nie powiąże przyczyny sprawczeగ, określaగąceగ postępowaniu według
mego naszym naగwyższym celom dokładnie odpowiadaగący wynik, czy to w tym, czy też
w innym życiu. A zatem bez Boga i niewiǳialnego obecnie dla nas, lecz oczekiwanego
świata, wspaniałe idee moralności są wprawǳie przedmiotami uznania i poǳiwu, lecz
nie są sprężynami postanowienia i wykonania, gdyż nie spełniaగą całkowitego celu, గaki
dla każdego rozumnego గestestwa గest naturalnym, a przez ten sam rozum czysty గest
określony a priori i konieczny.

Sama tylko szczęśliwość nie గest dla rozumu naszego bynaగmnieగ dobrem zupełnym.
On గeగ nie pochwala (గakkolwiek by skłonność mocno గeగ sobie życzyła), గeśli się ona
nie గednoczy z zasłużeniem na szczęście, tగ. z moralnie dobrym postępowaniem. Sama
moralność tylko, a wraz z nią samo zasługiwanie na szczęście, również nie గest wcale do-
brym zupełnym. Ażeby ono było zupełnym, musi ten, co postępował nie bez zasłużenia
na szczęśliwość, móc się spoǳiewać, że గą osiągnie. Nawet rozum, wolny od wszelkiego
prywatnego zamiaru, gdyby, nie zwracaగąc przy tym uwagi na własny interes, postawił
się na mieగscu గestestwa, co by wszelką szczęśliwość miało innym wyǳielać, nie może są-
ǳić inaczeగ; bo w idei praktyczneగ oba względy łączą się z sobą zasadniczo, chociaż w ten
sposób, iż usposobienie moralne, గako warunek, umożliwia dopiero uǳiał w szczęśliwo-
ści, nie zaś na odwrót liczenie na szczęśliwość naprowaǳa na moralne usposobienie. Bo
w tym drugim razie nie byłoby ono moralnym, a więc i nie godnym całeగ szczęśliwości,
która wobec rozumu nie uznaగe żadnego innego ograniczenia prócz tego, గakie wynika
z naszego własnego niemoralnego postępowania.

Szczęśliwość zatem, w ściśle równeగ mierze z obyczaగowością గestestw rozumnych,
przez które one staగą się godnymi tamteగ, stanowi గedynie naగwyższe dobro świata, do
którego wedle przepisów czystego, lecz praktycznego rozumu całkiem przenieść się win-
niśmy, a który zaiste గest tylko światem myślnym, gdyż świat zmysłowy z przyrody rzeczy

²²⁸Leibniz nazwał świat (…) — Leibniz wyłożył wspomniane przez Kanta poglądy w rozprawie: Principes de la
nature et de la grâce, stwierǳaగąc, że pomięǳy królestwem Przyrody i królestwem Łaski istnieగe przedustawna
harmonia; na teగ też zasaǳie oparł swą obronę Boga co do istnienia Zła na świecie, czyli Teodyceę (Théodicée),
). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



nie obiecuగe nam takieగ systematyczneగ గedni celów. Realność owego świata nie może się
też oprzeć na czym innym, గeno na przypuszczeniu naగwyższego pierwotnego dobra, gǳie
samoistny rozum, uzbroగony w całkowitą dostateczność przyczyny naczelneగ, według naగ-
doskonalszeగ celowości zaprowaǳa, utrzymuగe i spełnia powszechny, lubo w świecie zmy-
słowym dla nas barǳo zakryty, ład rzeczy.

Ta teologia moralna ma tedy właściwą sobie wyższość nad spekulatywną. że napro-
waǳa nieodwołalnie na poగęcie jedynego, wszechdoskonałego i rozumnego pra-గestestwa,
którego nam teologia spekulatywna nawet nie wskazuje na zasaǳie podstaw przedmio-
towych, nie mówiąc గuż o tym, żeby nas mogła o nim przeświadczyć. Bo ani w trans-
cendentalneగ, ani w naturalneగ teologii, గakkolwiek by daleko prowaǳił nas rozum, nie
znaగduగemy గakieగś znacząceగ podstawy do przyగęcia jednego tylko గestestwa, które byśmy
nad wszystkimi przyczynami przyroǳonymi przełożonym uczynili i mieli dostateczny
powód do zrobienia tychże zależnymi od niego we wszystkich względach. Natomiast, గe-
żeli ze stanowiska గedni moralneగ, గako koniecznego prawa świata, rozważamy przyczynę,
mogącą mu గedynie nadać odpowiednią doniosłość, a więc i siłę nas zobowiązuగącą: to
musi istnieć గedna naczelna wola, obeగmuగąca w sobie te wszystkie prawa. Bo గakżeby-
śmy inaczeగ wśród rozmaitych chceń odnaleźli doskonałą గedność celów? Wola ta winna
być wszechpotężną, by గeగ podlegała cała przyroda i గeగ odnoszenie się do obyczaగowości
w świecie; wszechwiedną, ażeby poznawała naగgłębsze wnętrze usposobień i moralną ich
wartość; wszechobecną, ażeby się stykała bezpośrednio z wszelką potrzebą, గakieగ się do-
maga naగwyższe dobro świata; wieczną, ażeby w żadnym czasie nie brakło teగ harmonii
mięǳy przyrodą a wolnością, itd.

Atoli ta systematyczna గednia celów w tym świecie umysłowości, który lubo గako
przyroda tylko, గest światem zmysłowym, lecz గako system wolności może być nazwany
światem myślnym, tగ. moralnym (regnum gratiae) prowaǳi nieuchronnie także do ce-
loweగ గedni wszech rzeczy, stanowiących tę wielką całość, według powszechnych praw
przyrody, tak గak pierwsza według powszechnych i koniecznych praw moralnych, i గed-
noczy rozum praktyczny ze spekulatywnym. Świat trzeba wyobrażać sobie గako wynikły
z గedneగ idei, గeżeli ma się zgaǳać z tym zastosowaniem rozumu, bez którego uważali-
byśmy się za niegodnych samegoż nawet rozumu, mianowicie moralnym, gdyż to polega
wyłącznie na idei dobra naగwyższego.

Przez to wszelkie badanie przyrody skierowuగe się ku formie systematu celów i sta-
గe się w naగwyższym rozwinięciu swoim fizyko-teologią. A że ta rozpoczynała przecież
od ładu moralnego, గako గedni gruntuగąceగ się na istocie wolności, nie zaś ustanowioneగ
przypadkowo przez zewnętrzne nakazy, więc sprowaǳa celowość przyrody do podstaw,
które a priori wiązać się muszą nierozłącznie z wewnętrzną możliwością rzeczy, a przez to
do teologii transcendentalnej, biorąceగ sobie ideał naగwyższeగ ontologiczneగ doskonałości za
zasadę గedni systematyczneగ, za zasadę, wiążącą wedle powszechnych i koniecznych praw
przyrody wszystkie rzeczy, gdyż wszystkie one maగą swe źródło w bezwzględneగ koniecz-
ności గedynego pra-గestestwa.

Jakiż możemy zrobić użytek z naszego rozsądku, nawet wobec doświadczenia, గeżeli
sobie celów nie zakładamy? Naగwyższymi zaś celami są cele moralności, a te może nam
dać poznać czysty rozum గedynie. Zaopatrzeni w nie i za ich wskazówką, nie możemy
గednak ze znaగomości sameగże przyrody zrobić celowego użytku ze względu na poznanie,
gǳie sama przyroda nie zaprowaǳiła celoweగ గedności; gdyż bez teగ nie mielibyśmy nawet
wcale rozumu, ponieważ nie posiadalibyśmy szkoły dla niego i uprawy za pośrednictwem
przedmiotów, które by dostarczały tworzywa do takich poగęć. Owa celowa గedność గest
atoli konieczną i na sameగ istocie woli ufundowaną; ta więc, która mieści w sobie warunek
zastosowania గeగ in concreto, musi być także konieczną; i tym sposobem transcendentalne
wzmożenie się [Steigerung] naszego poznania rozumowego byłoby nie przyczyną, lecz
tylko skutkiem celowości praktyczneగ, wskazaneగ nam przez czysty rozum.

Stąd też w ǳieగach rozumu luǳkiego wiǳimy, że zanim poగęcia moralne należy-
cie oczyszczono, określono i zanim doగrzano systematyczneగ గedni celów według nich
i to z zasad koniecznych, znaగomość przyrody a nawet znacznieగszy stopień uprawy rozu-
mu w niektórych innych umieగętnościach గuż to mogły wydać surowe zaledwie i obłędne
poగęcia o bóstwie, గuż to okazywały nawet ǳiwną oboగętność w ogóle względem tego py-

  Krytyka czystego rozumu 



tania. Większe obrobienie idei obyczaగowych, które wskutek niezmiernie czystego prawa
moralnego religii naszeగ stało się koniecznym, zaostrzyło rozum co do tego przedmiotu,
zmuszaగąc go do zainteresowaniu się tymże; i lubo ani rozlegleగsze poznanie przyrody,
ani też trafne i niewątpliwe rozumowania transcendentalne (tych brakło po wszystkie
czasy) nie przyczyniły się do tego, wytworzyło się poగęcie o గestestwie boskim, uważane
przez nas obecnie za słuszne, nie dlatego, że o గego słuszności przekonywa nas rozum
spekulatywny, lecz dlatego, że ono doskonale się zgaǳa z moralnymi zasadami rozu-
mowymi. I tak w końcu przecież zawsze tylko czysty rozum, lecz w praktycznym గeno
zastosowaniu swoim, ma tę zasługę, że poznanie, o którym spekulacగa mogła roić tylko,
nie mogąc mu nadać ważności, wiąże z naగwyższym interesem naszym i przez to czyni గe
nie dowieǳionym dogmatem wprawǳie, ale గednak wręcz koniecznym przypuszczeniem
wobec swoich naగistotnieగszych celów.

Atoli గeśli rozum praktyczny dotarł do tego wysokiego punktu, mianowicie do poగę-
cia గedneగ-గedyneగ pra-istoty, గako naగwyższego dobra, to nie wolno inu się przechwalać,
గakoby się wyniósł ponad wszelkie empiryczne warunki w గego zastosowaniu i గakoby
przedarł się do bezpośredniego znania nowych przedmiotów, tak żeby mógł z tego po-
గęcia wychoǳić i z niego wyprowaǳać sameż prawa moralne. One to bowiem właśnie
wewnętrzną praktyczną koniecznością swoగą doprowaǳiły nas do przypuszczenia przyczy-
ny samoistneగ, czy mądrego rządcy świata, aby prawom owym nadać skuteczność [Effect];
i dlatego nie możemy ich znowuż według tego poగęcia rządcy świata uważać za przypadko-
we i z sameగ woli tylko wynikłe, szczególnieగ takieగ woli, o któreగ nie mielibyśmy żadnego
zgoła poగęcia, gdybyśmy గeగ nie ukształtowali zgodnie z owymi prawami. Dokąd rozum
praktyczny ma prawo nas prowaǳić, bęǳiemy poczytywali ǳiałania za obowiązuగące nie
dlatego, że są przykazaniami boskimi, lecz dlatego గe uważać bęǳiemy za boskie przy-
kazania, że గesteśmy wewnętrznie do tego zobowiązani. Bęǳiemy rozpatrywali wolność
wśród celoweగ గedni według zasad rozumu, i o tyle tylko wierzyć bęǳiem, że zgodnie
z wolą boską postępuగemy, o ile prawo moralne, którego uczy nas rozum z przyrody sa-
mychże ǳiałań, uznaగemy za święte, wierząc, że mu służymy tym గedynie sposobem, iż
przykładamy się do naగwiększego dobra świata [das Weltbeste] w sobie i w innych.

A zatem teologia moralna ma tylko immanentne zastosowanie, mianowicie, byśmy
przeznaczenie nasze tu na tym świecie spełnili, zastosowuగąc się do systematu wszech
celów i nie opuszczaగąc po marzycielsku lub nawet występnie przewodnieగ nici moralnie
prawodawczego rozumu w dobrym trybie życia, na to, by గą uwiązać bezpośrednio u idei
naగwyższego గestestwa, co by było గuż zastosowaniem transcendentnym, które tak samo,
గak zastosowanie sameగ గeno spekulacగi, musiałoby ostateczne cele rozumu wykrzywić
i udaremnić.

Kanonu rozumu czystego rozǳiał trzeci. O mniemaniu, wieǳy i wierze
Uważanie czegoś za prawdę గest zdarzeniem w rozsądku naszym, które choćby pole-

gało na podstawach przedmiotowych, wymaga także powodów podmiotowych w umyśle
tego, kto sąd wydaగe. Jeżeli popłaca ono u każdego, kto గeno ma rozum, గego podstawa
గest przedmiotowo wystarczaగącą, a uważanie za prawdę zwie się wówczas przekonaniem
[Überzeugung]. Jeżeli zaś ma ono podstawę swoగą tylko w szczególneగ właściwości pod-
miotu, to nazywamy గe wmówieniem [Überredung].

Wmówienie గest złudą గeno, gdyż podstawę sądu, tkwiącą tylko w podmiocie, po-
czytuగemy za przedmiotową. Sąd taki ma zatem popłatność గeno prywatną, a uważanie
za prawdę nie daగe się uǳielić komu innemu. Prawda zaś polega im zgodności z przed-
miotem, wobec którego zatem sądy każdego rozsądku muszą być zgodne (consentientia
uni tertio consentiunt inter se [=poగęcia zgodne z గakimś trzeciem zgodne są z sobą]). Ka-
mieniem probierczym uważania czegoś za prawdę, czy ono గest przekonaniem czy też
wmówieniem tylko, గest tedy zewnętrznie — możliwość uǳielenia go i uznania za ważne
dla rozumu każdego człowieka; ponieważ wówczas గest przynaగmnieగ domysł, iż podsta-
wa zgodności wszystkich sądów, pomimo różnic podmiotów mięǳy sobą, opiera się na
podstawie wspólneగ, mianowicie na przedmiocie, z którym będą się one zgaǳały i przez
to dowoǳiły prawǳiwości sądu.

Wmówienia tedy nie można wprawǳie odróżnić od przekonania podmiotowo, gdy
podmiot ma przed oczyma uważanie za prawdę గako zగawisko గeno swego własnego umy-

  Krytyka czystego rozumu 



słu; próba atoli, dokonywana z గego podstawami, dla nas popłatnymi, na rozsądku in-
nych, czy one ten sam skutek wywieraగą na cuǳy rozum, గak na nasz, గest podmiotowym
wprawǳie tylko, lecz bądź co bądź przecież środkiem, nie sprawienia przekonania, ale
odkrycia prywatneగ popłatności sądu, tగ. czegoś w nim, co గest wmówieniem tylko.

Jeżeli nadto możemy rozwikłać podmiotowe powody sądu, które bierzemy za గego
przedmiotowe podstawy, a stąd zwodnicze uważanie za prawdę, గako zdarzenie w umy-
śle naszym, nie potrzebuగąc ku temu właściwości przedmiotu; to obnażamy złudę i గuż
się గeగ podeగść nie damy, chociaż ona kusić nas గeszcze bęǳie wciąż do pewnego stopnia,
గeśli podmiotowy powód złudy tkwi w przyroǳie naszeగ.

Nie mogę nic utrzymywać [behaupten], tగ. wypowiadać గako sąd dla każdego ważny
koniecznie, prócz tego, co przeగmuగe przekonaniem. Wmówienie mogę zachować dla sie-
bie, గeśli mi z niem dobrze, ale nie mogę i nie powinienem chcieć uczynić గe popłatnym
poza mną.

Uważanie za prawdę czyli podmiotowa popłatność sądu w stosunku do przekona-
nia (popłacaగącego zarazem przedmiotowo) ma następne trzy szczeble: mniemanie, wiarę
i wieǳę: Mniemanie [Meinen] గest to świadome uważanie czegoś za prawdę, niedosta-
teczne zarówno podmiotowo గak przedmiotowo. Jeżeli to uważanie za prawdę గest do-
statecznym podmiotowo tylko, a przedmiotowo uważa się గe równocześnie za niedosta-
teczne, nazywa się wiarą [Glauben]. Nakoniec uważanie za prawdę, dostateczne zarówno
podmiotowo గak przedmiotowo, zowie się wieǳą [Wissen]. Podmiotowa dostateczność
nazywa się przekonaniem (dla mnie samego), przedmiotowa — pewnością (dla każdego).
Nie zatrzymuగę się nad wyగaśnianiem poగęć tak zrozumiałych.

Nie wolno mi nigdy się chwalić, że coś mniemam, గeśli przynaగmnieగ nie wiem cze-
goś, za pośrednictwem czego sąd, sam w sobie problematyczny గeno, osiąga powiązanie
z prawdą, która chociaż nie గest zupełną, to przecież గest czymś więceగ niż dowolnym zmy-
śleniem. Prócz tego prawo takiego powiązania musi być pewnym. Bo గeżeli ze względu
na to nie mam także nic ponad mniemanie; to wszystko గest గeno igraszką wyobraźni bez
naగmnieగszego związku z prawdą. W sądach z czystego rozumu mniemać nie wolno zgoła.
Bo ponieważ one nie opieraగą się na podstawach doświadczalnych, lecz wszystko w nich
poznać trzeba a priori, gǳie wszystko గest konieczne; zasada więc powiązania wymaga po-
wszechności i konieczności, zatem zupełneగ pewności; w przeciwnym bowiem razie nie
znaగǳie się żadnego przewodnictwa ku prawǳie. Stąd niedorzecznością గest mniemać coś
w czysteగ matematyce; trzeba tu wieǳieć, albo też powstrzymać się od wszelkiego sąǳe-
nia. Tak samo rzecz się ma także z zasadami moralności, gǳie nie goǳi się podeగmować
ǳiałania, mniemaగąc tylko, że coś గest dozwolone, ale trzeba to wieǳieć.

W zastosowaniu transcendentalnym rozumu గest natomiast mniemanie snadź czymś
za małym, ale wieǳa znowuż czymś za dużym. W zamiarze więc spekulatywnym tylko
nie możemy tutaగ żadnych wydawać sądów, gdyż powody podmiotowe uważania czegoś za
prawdę, takie, które mogą wywołać wiarę, nie zasługuగą zupełnie na uznanie w pytaniach
spekulatywnych, bo nie oswabaǳaగą się one od wszelkieగ empiryczneగ pomocy, ani też
nie daగą się w równeగ mierze przelać w innych.

W ogóle zaś tylko we wzglęǳie praktycznym można teoretycznie niedostateczne uwa-
żanie za prawdę nazwać wiarą. Otóż ten zamiar praktyczny dotyczy albo sprawności [Ge-
schicklichkeit], albo moralności, pierwszy do celów dowolnych i przypadkowych, drugi zaś
do wręcz koniecznych.

Jedli గuż cel został zamierzony, to warunki osiągnięcia go są hipotetycznie konieczne.
Konieczność గest tu podmiotową, ale tylko porównawczo dostateczną, kiedy nie znam
żadnych innych warunków, pod którymi-bym cel osiągnął; lecz గest dostateczną wręcz
i dla każdego, గeśli wiem na pewno, że nikt nie może znać innych warunków, prowa-
ǳących do celu zamierzonego. W pierwszym wypadku moగe przypuszczenie i uważanie
pewnych warunków za prawdę గest tylko wiarą przypadkową, w drugim zaś wypadku —
konieczną. Lekarz przy chorym, będącym w niebezpieczeństwie, musi coś zrobić, ale nie
zna choroby. Patrzy na obగawy i sąǳi, ponieważ nie wie nic lepszego, że to suchoty. Jego
wiara గest nawet we własnym గego sąǳie przypadkową tylko; inny trafiłby może lepieగ.
Taką przypadkową wiarę, stanowiącą przecież podstawę rzeczywistego użycia środków ku
pewnym ǳiałaniom, nazywam wiarą pragmatyczną.

  Krytyka czystego rozumu 



Pospolitym probierzem, czy coś గest tylko wmówieniem, czy podmiotowym przy-
naగmnieగ przekonaniem, tగ. silną wiarą w to, co ktoś utrzymuగe, గest zakładanie się [das
Wetten]. Częstokroć wygłasza ktoś zdania swoగe z tak pewnym siebie i niepokonanym
uporem, że zdaగe się, గakoby całkowicie odepchnął obawę o omyłkę. Zakład wprawia go
w zdumienie. Niekiedy pokazuగe się, że posiada tyle wmówienia, iż oszacowane być może
na dukat wartości, ale nie na ǳiesięć. Bo pierwszego ryzykuగe, lecz przy ǳiesięciu zaczy-
na dopiero miarkować, czego nie spostrzegał poprzednio, że przecież możliwą గest rzeczą,
iż się pomylił. Kiedy wystawiamy sobie w myślach, że trzeba bęǳie w czymś przegrać
zakład o szczęście całego życia, to nader maleగe sąd nasz tryumfuగący, staగemy się barǳo
nieśmiali i wtedy dopiero odkrywamy, że wiara nasza nie sięga tak daleko. Tak więc wiara
pragmatyczna ma tylko గeden stopień, który wedle różnorodności interesu, w grę przy
tym wchoǳącego, może być wielkim albo też małym.

Atoli, chociaż w odniesieniu do przedmiotu nic nie możemy przedsiębrać i uważanie
czegoś za prawdę గest przeto teoretycznym tylko; ponieważ గednak w wielu wypadkach
możemy powziąć w myślach గakieś postanowienie i coś sobie uroić, do czego mniemamy
mieć dostateczne podstawy, że gdyby znalazł się środek, to by można wykazać pewność
teగ rzeczy: istnieగe tedy i sądach గeno teoretycznych podobnik [Analogon] do praktycznych;
a do uważania ich za prawdę przystaగe wyraz wiara, i dlatego możemy గą nazwać wiarą na-
ukową [den doctrinalen Glauben]. Gdyby możliwym było గakimkolwiek doświadczeniem
to wykazać, to bym się o wszystko, co mam, założył, iż przynaగmnieగ na któreగkolwiek
z planet przez nas wiǳianych, istnieగą mieszkańcy. Stąd powiadam, że గest to nie tyl-
ko mniemaniem, lecz silną wiarą (co do słuszności któreగ wiele bym గuż korzyści życia
zaryzykował), iż istnieగą także mieszkańcy innych światów.

Otóż musimy wyznać, że nauka o istnieniu Boga należy do wiary naukoweగ. Bo గak-
kolwiek ze względu na teoretyczną znaగomość świata nie mam nic do rozporząǳenia, co
by myśl tę, గako warunek moich wyగaśnień zగawisk świata kazało uważać za konieczną;
lecz raczeగ గestem zobowiązany tak się posługiwać rozumem moim, గak gdyby wszystko
było przyrodą tylko: to przecież celowa గedność గest tak wielkim warunkiem zastosowania
rozumu do przyrody, że గeగ zgoła pominąć nie mogę, zwłaszcza że doświadczenie obfi-
tych గeగ dostarcza przykładów. Teగ గedności wszakże nie znam innego uwarunkowania, co
by mi గą uczyniło nicią przewodnią w badaniu przyrody, prócz takiego, że przypuszczę,
iż umysłowość naగwyższa tak wszystko według naగmędrszych celów urząǳiła. A zatem
przypuszczenie twórcy świata గest warunkiem zamiaru przypadkowego wprawǳie, ale
nie małeగ przecie wagi, mianowicie otrzymania przewodnika w badaniu przyrody. Wynik
prób moich stwierǳa też tak często przydatność owego przypuszczenia, a nic w sposób
stanowczy nie można przeciw niemu przytoczyć, że powiadam zanadto mało, chcąc na-
zwać moగe uważanie za prawdę mniemaniem tylko; owszem nawet w tym teoretycznym
stosunku można rzec, że mocno wierzę w Boga, lecz wówczas wiara ta nie గest przecie
w ścisłym znaczeniu praktyczną, lecz musi być nazwana naukową, którą teologia przyrody
(fizykoteologia) koniecznie wszędy musi wywołać. Że względu na tęż sama mądrość, wo-
bec wybornego wyposażenia przyrody luǳkieగ a tak skąpo odmierzoneగ krótkości życia,
można też odnaleźć również dostateczną podstawę dla wiary naukoweగ w przyszłe życie
duszy luǳkieగ.

Wyraz wiara గest w takich wypadkach wyrazem skromności pod względem przedmio-
towym, lecz równocześnie wyrazem siły ufności pod względem podmiotowym. Gdybym
to teoretyczne గeno uważanie za prawdę zechciał tu nazwać hipotezą tylko, którą przyగąć
byłbym uprawniony, tobym się గuż przez to zobowiązywał do posiadania o właściwości
przyczyny świata tego i świata drugiego więceగ poగęcia, niż go rzeczywiście mogę wyka-
zać; bo co przyగmuగę choćby za hipotezę గeno, o tym winienem przynaగmnieగ co do గego
własności wieǳieć tyle, że mi wolno wymyślić nie jego pojęcie, lecz jego istnienie tylko.
Słowo zaś: wiara, dotyczy గeno przewodnictwa, గakie mi daగe idea, oraz podmiotowego
wpływu na popchnięcie moich ǳiałań rozumowych, które mi każe przy nieగ pozostać,
chociaż nie potrafię zdać z nieగ sprawy pod względem spekulatywnym.

Naukowa tylko wiara ma గednak coś w sobie chwieగnego; trudności, napotykane
w spekulacగi, częstokroć pozbawiaగą nas గeగ, lubo wciąż do nieగ znowu wracamy nie-
uchronnie.

  Krytyka czystego rozumu 



Zupełnie inaczeగ rzecz się ma z wiarą moralną. Bo tu గest wręcz koniecznością, że
się coś stać powinno, mianowicie żebym pod każdym względem uczynił zadość prawu
moralnemu. Cel tu mamy postawiony nieodwołalnie, a wedle całego mego rozumienia
możliwym గest గeden-గedyny warunek, pod którym cel ten łączy się ze wszystkimi celami
razem i przez to nabiera praktyczneగ ważności, mianowicie, że గest Bóg i życie przyszłe;
wiem też zupełnie na pewno, że nikt nie zna innych warunków, prowaǳących do teగ
sameగ గedności celów pod prawem moralnym. A że zatem przepis moralny గest zarazem
moగą maksymą (గak to nakazuగe rozum, ażeby nią był), więc wierzyć będę nieodwołalnie
w istnienie Boga i życie przyszłe i గestem pewny, iż wiary teగ nic zachwiać nie zdoła, gdyż
przez to obalone by zostały same moగe zasady moralne, których nie mogę się wyrzec, nie
staగąc się godnym wzgardy w swoich własnych oczach.

Tym sposobem, po udaremnieniu wszystkich ambitnych zamiarów rozumu, ciska-
గącego się poza granice wszelkiego doświadczenia, pozostaగe nam గeszcze dosyć, iżbyśmy
mieli powód zadowolić się tym pod względem praktycznym. Wprawǳie nikt zaiste nie
bęǳie się mógł chlubić, że wie, iż గest Bóg i życie przyszłe, bo, గeżeli to wie, గest właśnie
mężem, గakiego od dawna poszukiwałem. Wszelkieగ wieǳy (గeśli dotyczy przedmiotu
rozumu tylko samego) można uǳielić drugiemu; to też i గa mógłbym mieć naǳieగę, że
z గego nauczania uగrzę rozszerzoną mą wieǳę w tak zaǳiwiaగąceగ mierze. Nie, przeświad-
czenie nie గest logiczną, lecz moralną pewnością, a ponieważ opiera się na podstawach
podmiotowych (usposobienia moralnego), to nie powinien nawet mówić: jest moralnie
pewnym, że istnieగe Bóg itd., lecz: jestem moralnie pewny itd. To znaczy: wiara w Boga
i w inny świat tak się splotła z moim usposobieniem moralnym, że గak nie narażam się na
utratę tego drugiego, tak samo nie lękam się, żeby mi pierwsza mogła być kiedykolwiek
odగętą.

Jedyną wątpliwością, గaką się przy tym napotyka, గest, że ta wiara rozumowa opiera
się na przypuszczeniu usposobień moralnych. Jeśli od nieగ odstąpimy i przyగmiemy taką,
która by co do praw moralnych była całkiem oboగętną; to pytanie, గakie zadaగe rozum,
staగe się tylko zagadnieniem dla spekulacగi, i wówczas może być popierane wprawǳie
silnymi గeszcze dowodami z analogii, lecz nie takimi, którym by ulec musiała naగupor-
czywsza nawet żąǳa wątpienia²²⁹. Atoli przy tych pytaniach ani గeden człowiek nie గest
wolny od wszelkiego interesu. Bo choćby się, w skutek braku dobrych usposobień, odłą-
czył od moralnego; to i w tym nawet razie pozostaగe dosyć గeszcze, by sprawić, żeby się
istnienia boskiego i przyszłości lękał. Bo ku temu niczego więceగ nie trzeba, tylko iżby
nie mógł przynaగmnieగ zasłonić się గakąś pewnością, że takiego గestestwa i takiego życia
przyszłego nie ma wcale; a ponieważ trzeba by tego dowoǳić z samego గeno rozumu,
więc apodyktycznie, musiałby tedy wykazać niemożliwość గednego i drugiego, czego się
niewątpliwie nie może podగąć żaden rozumny człowiek. Byłaby to wiara ujemna, która
by nie mogła wprawǳie spowodować moralności i dobrych usposobień, lecz potrafiłaby
dać ich podobnik, mianowicie powstrzymać potężnie wybuch złych usposobień.

I to గuż wszystko, powieǳą, czego dokonywa czysty rozum, otwieraగąc widoki poza
granice doświadczenia? Nic więceగ, గak dwa artykuły wiary? Tyleż dokonać by zdołał snadź
pospolity rozsądek, nie zasięgaగąc w tym rady filozofów!

Nie chcę tu wysławiać zasługi, గaką ma względem rozumu luǳkiego filozofia w sku-
tek mozolnych wysiłków swoగeగ krytyki; daగmy na to, że nawet przy końcu uzna się గą
tylko za uగemną; o tym bowiem coś się గeszcze powie w odǳiale następnym. Ależ czy
żądacie, żeby poznanie, obchoǳące wszystkich luǳi, miało przewyższać pospolity rozsą-
dek i odkrytym wam być dopiero przez filozofów? To właśnie, co ganicie, గest naగlepszym
umocnieniem słuszności dotychczasowych twierǳeń, ponieważ odkrywa to, czego z po-
czątku nie można było przewiǳieć, mianowicie, że w tym, co interesuగe wszystkich luǳi
bez różnicy, nie podobna obwiniać przyrody o stronnicze rozǳielenie darów swoich, i że

²²⁹Jedyną wątpliwością, jaką się przy tym napotyka, jest, że ta wiara rozumowa opiera się na przypuszczeniu
usposobień moralnych (…) — umysł luǳki okazuగe (గak wierzę, iż to się koniecznie ǳieగe w każdym rozumnym
గestestwie) naturalne zaగęcie się moralnością, chociaż ono nie గest bezpoǳielnym, a praktycznie przeważaగącym.
Umacniaగcie i zwiększaగcie to zaగęcie się, a uగrzycie, że rozum nader గest poగętny a nawet żądnieగszy oświece-
nia, by z praktycznym zగednoczyć także interes spekulatywny. Ale గeśli nie postaracie się o to, byście pierweగ,
przynaగmnieగ w pół drogi, zrobili luǳi dobrymi, to nigdy też nie zrobicie ich szczerze wierzącymi. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



naగwyższa filozofia wobec istotnych celów przyrody luǳkieగ nie zdoła wcale zaprowaǳić
daleగ, niż przewodnia, గakieగ natura użyczyła naగpospolitszemu nawet rozsądkowi.
    ఝ -.   
Przez architektonikę rozumiem sztukę systematów. Ponieważ గednia systematyczna గest
tym, co pospolite poznanie przemienia dopiero na umieగętność, tగ. ze zbiorowiska గe-
go tylko tworzy systemat; architektonika więc గest nauką o czynniku umieగętnym [die
Lehre des Scientifischen] w naszym poznaniu w ogóle i należy zatem z konieczności do
metodologii.

Pod rządami rozumu poznania nasze w ogóle nie powinny tworzyć rapsodii, lecz sys-
temat, w którym గedynie mogą wspierać i rozkrzewiać గego istotne cele. Przez systemat
zaś rozumiem గednię rozmaitych poznań podporządkowanych గakieగś idei. Ta గest poగę-
ciem rozumowym o formie całostki, o ile przez nie określonym zostaగe a priori zarówno
obszar rozmaitości, గak i mieగsce części pomięǳy sobą. Umieగętne poగęcie rozumowe za-
wiera zatem cel i formę całostki, గemu odpowiadaగąceగ. Jedność celu, do którego odnoszą
się wszystkie części, a w గego idei do siebie też wzaగem, sprawia, że żadneగ części przy
znaగomości innych brakować nie może i że nie zachoǳi żadne przypadkowe dołączanie,
czyli nieokreślona wielkość doskonałości, która by nie miała swoగeగ granicy określoneగ a
priori. Całostka గest więc uczłonkowana (articulatio), a nie na kupę złożona (coacervatio);
może ona wzrastać od wewnątrz (per intussusceptionem), lecz nie od zewnątrz (per appo-
sitionem), గak np. ciało zwierzęce, któremu wzrost nie dodaగe żadnego członka, lecz bez
zmiany proporcగi, czyni każdy silnieగszym i zdatnieగszym do గego celów.

Idea dla swego wypełnienia potrzebuగe schematu tగ. określoneగ a priori z zasady celu
istotneగ rozmaitości i ładu części. Schemat, nakreślony nie według idei, tగ. z głównego ce-
lu rozumu, lecz empirycznie, wedle przypadkowo nastręczaగących się zamiarów (których
mnogości przewiǳieć niepodobna), daగe గedność techniczną; taki zaś, co wypływa tylko
గako następstwo idei (gǳie rozum stawia a priori cele, nie zaś oczekuగe ich empirycz-
nie), utrwala గedność architektoniczną. Nie technicznie, z powodu podobieństwa rozma-
itości, lub przypadkowego zastosowania poznania in concreto do wszelakich dowolnych
zewnętrznych celów; lecz architektonicznie, z powodu pokrewieństwa i pochoǳenia od
గednego-గedynego naczelnego i wewnętrznego celu, umożliwiaగącego dopiero całostkę,
może powstać to, co nazywamy umieగętnością, któreగ schemat musi zawierać w sobie
zarys (monogramma) i poǳiał całostki na człony, zgodnie z ideą, tగ. a priori, i wyróżnić
tę całostkę od wszystkich innych na pewno i według zasad.

Nikt nie próbuగe tworzyć umieగętności, nie maగąc గakieగś idei za podstawę. Atoli w గeగ
opracowaniu schemat, a nawet definicగa, którą daగe zaraz z początku co do sweగ umieగęt-
ności, barǳo rzadko odpowiada గego idei, gdyż ta leży, గak zarodek, w rozumie, w którym
wszystkie części kryగą się గeszcze barǳo w sobie zwinięte i zaledwie dla mikroskopoweగ
obserwacగi dostępne. Z tego powodu, ponieważ wszystkie umieగętności wymyślone zo-
stały ze stanowiska pewnego ogólnego interesu, należy గe tedy wyగaśniać i określać, nie
według opisu, గaki daగe o nich twórca ich, lecz według idei, którą z przyroǳoneగ గedności
części, przezeń zebranych i złączonych, odnaగduగe się ugruntowaną w samymże rozumie.
Bo wtedy przekonywamy się, że twórca a częstokroć i naగdalsi గego następcy drepcą oko-
ło idei, któreగ sami sobie nie mogą uwyraźnić, a stąd nie mogą określić właściweగ treści,
uczłonkowania (systematyczneగ గedni) i granic umieగętności.

Źle to, że dopiero kiedyśmy po długim czasie wedle wskazówki idei tkwiąceగ w nas
taగemnie nazbierali rapsodycznie wiele do nieగ się odnoszących poznań గako materiału
budowlanego, ba nawet kiedyśmy latami całymi technicznie గe poukładali: staగe się dla
nas wtedy dopiero możliwym uగrzeć ideę w świetle గaśnieగszym i nakreślić całostkę archi-
tektonicznie według celów rozumu. Zdaగe się, że systematy, గak robactwo, wytwarzały się
mocą గakieగś generatio aequivoca z prostego గeno spływu nagromaǳonych poగęć, z począt-
ku ułomnie, z czasem zupełnie, aczkolwiek wszystkie ogółem miały swóగ schemat, గako
pierwotny zarodek, w rozwĳaగącym się గeno rozumie, i dlatego, nie tylko każdy dla siebie
uczłonkowanym గest według గakieగś idei, lecz nadto గeszcze wszystkie గednoczą się z sobą
celowo znowuż w systemat poznania luǳkiego గako człony pewneగ całostki, i dozwalaగą

  Krytyka czystego rozumu 



na architektonikę wszelkieగ wieǳy luǳkieగ, architektonikę, która obecnie, kiedy się గuż
tyle zebrało materiału, lub go wziąć da się ze zwalisk budynków dawno zapadłych, nie tyl-
ko byłaby możliwą, lecz nawet nie tak znów trudną. Poprzestaగemy tutaగ na wykończeniu
zadania naszego, mianowicie nakreśleniu wyłącznie architektoniki wszelkiego poznania z
czystego rozumu i rozpoczynamy od tego గeno punktu, gǳie wspólny korzeń naszeగ siły
poznawczeగ ǳieli się i wydaగe dwa pnie, z których గednym గest rozum. A poగmuగę tutaగ
przez rozum całą wyższą właǳę poznawczą, a stąd przeciwstawię czynnik rozumowy [das
Rationale] empirycznemu.

Kiedy się odrywam od wszelkieగ treści poznania, rozważanego przedmiotowo, to
wszelkie poznanie, podmiotowo, గest albo historyczne albo rozumowe. Poznanie histo-
ryczne గest to cognitio ex datis, rozumowe zaś — cognitio ex principiis. Choćby గakieś
poznanie było pierwotnie dane skądkolwiek bądź, to przecie u tego, co గe posiada, గest
ono historycznym, గeśli tenże poznaగe w takim tylko stopniu i tyle గeno, గak mu skądinąd
przyszło, czy danym mu to zostało przez bezpośrednie doświadczenie lub opowiadanie,
czy też przez nauczanie (ogólnych poznań). Stąd ten, kto się wyuczył గeno గakiegoś sys-
tematu filozofii, np. Wolfowskiego, choćby miał w głowie wszystkie zasady, wyగaśnienia
i dowody wraz z poǳiałem całego układu umieగętnego, i choćby mógł wszystko wyli-
czyć na palcach, nie posiada przecież innego, గeno zupełne historyczne poznanie filozofii
Wolfa; wie on i sąǳi tyle tylko, ile mu dano. Zaprzeczcie mu గaką definicగę, a nie bęǳie
wieǳiał, skąd wziąć inną. Kształcił się według cuǳego rozumu, lecz właǳa odtwarzaగąca
nie గest właǳą płoǳącą, tగ. poznanie nie wytrysnęło u niego z rozumu, i lubo przed-
miotowo było ono zaiste poznaniem rozumowym, ale podmiotowo గest przecież tylko
historycznym. On dobrze poగął i zapamiętał, tగ. wyuczył się, i గest odlewem gipsowym
żyగącego człowieka. Poznania rozumowe, które są takimi przedmiotowo (tగ. początkowo
mogą wypłynąć tylko z własnego rozumu człowieka), wtedy tylko గedynie mogą nosić tę
nazwę i podmiotowo także, గeśli zaczerpnięte zostały z powszechnych źródeł rozumu, tగ.
z zasad, skąd wypłynąć może również krytyka, a nawet odrzucenie tego, czegośmy się
nauczyli.

Otóż wszelkie poznanie rozumowe గest poznaniem albo z poగęć, albo z konstruk-
cగi poగęć; pierwsze zowie się filozoficznym, drugie matematycznym. O wewnętrzneగ obu
różnicy mówiłem గuż w pierwszym odǳiale. Stąd tedy poznanie może być przedmiotowo
filozoficznym, a podmiotowo గest przecie historycznym, గak u większeగ części uczniów,
i u wszystkich, co nigdy nie wyglądaగą poza szkołę i pozostaగą uczniami przez całe ży-
cie. ǲiwna గednak, że poznanie matematyczne tak, గak się go wyuczyło, może przecież
uchoǳić także za poznanie rozumowe, i nie ma w nim takieగ różnicy, గak w filozoficz-
nym. Przyczyną tego గest, że źródła poznawcze, z których czerpać może tylko nauczyciel,
nie leżą nigǳie inǳieగ, గeno w istotnych i rzetelnych zasadach rozumu, a więc zniką-
dinąd nie mogą zostać wzięte przez ucznia, ani też podlegać sporowi, a to dlatego, że
użycie rozumu dokonywa się tu tylko in concreto, aczkolwiek a priori, mianowicie w czy-
stym, i z tego powodu niemylnym ogląǳie, co wyklucza wszelkie złuǳenie i błąkanie
się. Wśród wszystkich tedy umieగętności rozumowych (a priori) można się nauczyć tyl-
ko matematyki, nigdy zaś filozofii (chyba historycznie గeno), lecz co się tyczy rozumu,
można się conaగwyżeగ nauczyć tylko filozofować.

Systemat całego filozoficznego poznania గest tedy filozofią. Trzeba గą brać przedmio-
towo, గeśli się przez nią rozumie pierwowzór oceny wszelkich prób filozofowania, maగący
służyć do osąǳenia każdeగ filozofii podmiotoweగ, któreగ budowla bywa częstokroć tak
rozmaitą i tak zmienną. Tym sposobem filozofia గest tylko ideą możliweగ umieగętności,
która nigǳie nie గest dana in concreto, do któreగ się staramy zbliżyć różnymi drogami,
dopóki nie odkryగe się గedyneగ, barǳo zmysłowością zachwaszczoneగ ścieżki i nie uda się
chybioneగ dotąd kopii uczynić równą pierwowzorowi, o ile to luǳiom dozwolono. Aż do
owego czasu nie można się nauczyć żadneగ filozofii, bo gǳież ona గest, kto గą ma w posia-
daniu i po czym daగe się rozpoznać? Można się nauczyć గeno filozofować, tగ. wyćwiczyć
talent rozumu, postępuగąc za గego powszechnymi zasadami w roztrząsaniu pewnych ist-
nieగących prób, lecz zawsze z zastrzeżeniem prawa rozumu do zbadania samemu tamtych
w ich źródłach, i do stwierǳenia ich, albo też odrzucenia.

Dotąd atoli poగęcie filozofii గest tylko pojęciem szkolnym, tగ. poగęciem o systemacie
poznania, którego poszukuగe się tylko గako umieగętności, nie maగąc na celu nic więceగ po-

  Krytyka czystego rozumu 



nad systematyczną గednię teగ wieǳy, a zatem ponad logiczną doskonałość poznania. Atoli
గest గeszcze poగęcie wszechświatowe (conceptus cosmicus), które zawsze stanowiło podstawę
teగ nazwy, zwłaszcza gdy గe niby uosabiano i w ideale filozofa wyobrażano గe sobie గako
pierwowzór. W tym wzglęǳie filozofia గest umieగętnością o odnoszeniu się wszelkiego
poznania do istotnych celów rozumu luǳkiego (teleologia rationis humanae), a filozof nie
గest sztukmistrzem rozumowym, lecz prawodawcą rozumu luǳkiego. W takim znacze-
niu byłoby wielką chełpliwością zwać samego siebie filozofem i mieć uroszczenie, że się
dorównało pierwowzorowi, tkwiącemu tylko w idei.

Matematyk, przyrodoznawca, logik, గakkolwiek by wybornym byli pierwsi także w po-
znaniu w ogóle rozumowym, druǳy zaś daleko posunęli się w poznaniu filozoficznym,
są przecież tylko sztukmistrzami rozumowymi. Istnieగe atoli గeszcze nauczyciel ideału
[Lehrer im Ideal], przewyższaగący tych wszystkich, używaగący ich za narzęǳia, by po-
przeć istotne cele rozumu luǳkiego. Tego to గedynie powinni byśmy nazywać filozofem;
ale ponieważ గego nigǳie, a ideę గego prawodawstwa wszędy w każdym rozumie luǳkim
się napotyka; więc trzymać się bęǳiemy wyłącznie tego drugiego, i określimy dokład-
nieగ, గaką to గednię systematyczną ze stanowiska celów przepisuగe filozofia według tego
poగęcia wszechświatowego²³⁰.

Istotne cele nie są గeszcze przez to naగwyższymi, bo takim (przy doskonałeగ systema-
tyczneగ గedni rozumu) może być గeden tylko గedyny. Stąd są one albo celem ostatecznym,
albo też celami podrzędnymi, należącymi do tamtego koniecznie గako środki. Pierwszym
గest tylko przeznaczenie człowieka, a filozofia o nim zowie się nauką moralną. Z powo-
du teగ wyższości, గaką ma filozofia moralna nad wszelkimi innymi zabiegami rozumu,
rozumiano też u starożytnych przez nazwę filozofa zawsze równocześnie i przede wszyst-
kim moralistę, a nawet zewnętrzny pozór panowania nad sobą mocą rozumu sprawia,
że nieగednego ǳiś గeszcze, pomimo గego ograniczoneగ wieǳy, nazywaగą, według pewneగ
analogii, filozofem.

Prawodawstwo rozumu luǳkiego (filozofia) ma dwa tylko przedmioty: przyrodę
i wolność; mieści w sobie zatem zarówno prawo przyroǳone, గak i prawo moralne po-
czątkowo w dwu osobnych, ale ostatecznie w గednym-గedynym systemacie filozoficznym.
Filozofia przyrody rozciąga się na wszystko, co istnieje; filozofia moralności — na to, co
istnieć powinno.

Wszelka atoli filozofia గest albo poznaniem z czystego rozumu, albo też poznaniem
rozumowym z zasad empirycznych. Pierwsza zowie się czystą, druga empiryczną filozofią.

Filozofia czystego rozumu గest tedy albo propedeutyką (przygotowaniem), która bada
uzdolnienie rozumu wobec wszelkiego czystego poznania a priori, i nazywa się kryty-
ką, albo po wtóre systematem czystego rozumu (umieగętnością), całkowitym (zarówno
prawǳiwym, గak pozornym) filozoficznym poznaniem z czystego rozumu w związku sys-
tematycznym, i zowie się metafizyką, lubo nazwę tą nadawać można także całeగ czysteగ
filozofii wraz z zawartością krytyki, aby ogarnąć zarówno badanie tego wszystkiego, co
zdołamy kiedykolwiek poznać a priori, గak i przedstawienie tego, co stanowi systemat
czystych filozoficznych poznań tego roǳaగu, a różni się od wszelkiego empirycznego,
oraz od matematycznego użytkowania z rozumu.

Metafizyka ǳieli się na metafizykę spekulatywnego i praktycznego zastosowania rozu-
mu czystego; గest więc albo metafizyką przyrody, albo metafizyką obyczajów. Tamta za-
wiera wszystkie czyste zasady rozumowe z samych గeno poగęć (a zatem z wykluczeniem
matematyki) o teoretycznym poznaniu wszech rzeczy; ta zaś — zasady, określaగące a prio-
ri i czyniące koniecznym ǳiałanie i zaniechanie ǳiałania. Otóż moralność గest గedyną
prawidłowością ǳiałań, którą można całkiem a priori wywieść z zasad. Stąd metafizyka
obyczaగów గest właściwą czystą nauką moralną, w któreగ nie bierze się wcale antropologii
(empirycznego uwarunkowania) za podstawę. Metafizyka rozumu spekulatywnego zaś
గest tym, co w ściślejszym znaczeniu zwykło się nazywać metafizyką; ponieważ atoli czysta
nauka obyczaగowa należy przecie bądź co bądź do osobnego pnia poznania luǳkiego i to
filozoficznego, więc utrzymamy dla nieగ ową nazwą, chociaż గako nie należącą obecnie do
naszego celu, odkładamy గą tu na bok.

²³⁰według pojęcia wszechświatowego — poగęciem wszechświatowym nazywa się tutaగ takie, które dotyczy tego,
co każdego interesuగe z konieczności; stąd zamiar గakieగś umieగętności określam według pojęć szkolnych, గeśli గą
uważamy tylko za గedną ze sprawności do pewnych dowolnych celów. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Naǳwyczaగneగ to గest doniosłości, żeby poznania, różniące się od innych swoim ro-
ǳaగem i pochoǳeniem, odosabniać [isoliren] i strzec pilnie, by się z innymi, z którymi
w użyciu zazwyczaగ się łączą, nie spływały w గakąś mieszaninę. Co czyni chemik przy roz-
puszczaniu materii, a matematyk w swoగeగ czysteగ nauce o wielkościach; to గeszcze barǳieగ
obowiązuగe filozofa, iżby potrafił uǳiał, గaki bierze osobny roǳaగ poznania w rozstrze-
lonym zastosowaniu rozsądkowym, na pewno określić według గego wartości i wpływu.
Stąd rozum luǳki od czasu, kiedy zaczął myśleć a raczeగ rozmyślać, nigdy nie mógł się
obeగść bez గakieగś metafizyki, a గednak nie zdołał గeగ przedstawić dostatecznie oczyszczoną
od wszelkieగ obceగ przymieszki. Idea takieగ umieగętności గest równie stara గak spekula-
tywny rozum luǳki, a któryż rozum nie spekuluగe, czy to w sposób szkolny, czy też
popularny? Tymczasem trzeba wyznać, ze wyróżnienie dwoగakich pierwiastków poznania
naszego, z których గedne są w naszeగ mocy zupełnie a priori, inne zaś mogą być wzięte
tylko a posteriori z doświadczenia, pozostało nawet dla myślicieli z zawodu barǳo గeno
niewyraźnym, a stąd nie mogło nigdy dokonać określenia granic osobnego roǳaగu po-
znania, więc i rzetelneగ idei umieగętności, co od tak dawna i tak silnie zaగmowała rozum
luǳki. Kiedy powiadano: metafizyka గest umieగętnością o pierwszych zasadach poznania
luǳkiego, to zaznaczano przez to nie całkiem osobny roǳaగ, lecz tylko stopień co do
powszechności, przez co nie można było tedy wyróżnić గeగ dobitnie od empirii; ponie-
waż i wśród zasad empirycznych niektóre są powszechnieగsze, a stąd i wyższe od innych,
a w szeregu takiego podporządkowywania (gǳie nie wyróżnia się tego, co zupełnie a
priori, od tego, co tylko a posteriori poznaగemy), gǳieś należy zrobić przeǳiał, co by
wyróżniał część pierwszą i człony naczelne, od części ostatnieగ i członów podrzędnych?
Cóż by powieǳiano na to, gdyby chronologia w ten గeno sposób mogła oznaczyć epoki
świata, iżby గe poǳieliła na pierwsze stulecia i takie, co po nich nastąpiły? Zapytano by:
czy piąte, ǳiesiąte itd. stulecia należą także do pierwszych? Podobnie pytam i గa: czy po-
గęcie rozciągłości należy do metafizyki? Odpowiadacie: tak! No! a poగęcie ciała również?
Tak! A poగęcie ciała płynnego? Ogarnia was zǳiwienie, bo గeżeli tak póగǳie się daleగ, to
wszystko należeć bęǳie do metafizyki. Stąd widać, że sam గeno stopień podporządkowa-
nia (szczegół pod ogółem) nie może wcale określić granic గakieగś umieగętności, lecz గak
w naszym wypadku zdoła to zrobić całkowita nieగednorodność i różnica pochoǳenia.

Ale co గeszcze z drugieగ strony zaciemniało zasadniczą ideę metafizyki, było to, iż ona
గako poznanie aprioryczne okazuగe nieగaką గednorodność z matematyką. Jednorodność ta
co do pochoǳenia a priori spokrewnia గe z sobą istotnie; ale co do sposobu poznawania
z poగęć w గedneగ w porównaniu ze sposobem sąǳenia mocą konstrukcగi poగęć a prio-
ri, w drugieగ; więc pod względem różnicy poznania filozoficznego od matematycznego;
to się okazuగe tak stanowcza nieగednorodność, że గą wprawǳie zawsze niby odczuwano,
lecz nigdy nie zdołano oznaczyć గeగ wyraźnymi sprawǳianami. Stąd tedy poszło, ze po-
nieważ sami filozofowie błąǳili w rozwikłaniu idei umieగętności swoగeగ, obrobienie గeగ
nie mogło mieć określonego celu i bezpiecznego kierownictwa; tek że wobec dowolnie
nakreślonego planu, nieświadomi, గaką by drogę obrać mieli, i sprzeczaగąc się wciąż ze
sobą o odkrycia, గakie każdy na swoగeగ niby to zrobił, podali umieగętność swoగą naగprzód
u innych, a w końcu nawet u siebie samych w pogardę.

Otóż wszelkie czyste poznanie a priori, na mocy odrębneగ właǳy poznawczeగ, w któreగ
గedynie mieć może sieǳibę swoగą, tworzy odrębną గednię, a metafizyka గest tą filozofią, co
powinna przedstawiać owo poznanie w teగ systematyczneగ గedni. Jeగ część spekulatywna,
która sobie nazwę tę głównie przywłaszczyła, mianowicie tak nazwana przez nasmetafizyka
przyrody, rozważaగąca wszystko, o ile jest (nie to, co być powinno) według poగęć a priori,
ǳieli się sposobem następnym.

Tak zwana w ciaśnieగszym znaczeniu metafizyka składa się z filozofii transcendentalnej
i fizjologii czystego rozumu. Pierwsza rozpatruగe tylko rozsądek i sam rozum w systema-
cie wszystkich poగęć i zasad, odnoszących się do przedmiotów w ogóle, lecz nie przyగ-
muగe przedmiotów, które by były dane (ontologia); — druga rozpatruగe przyrodę, tగ. ogół
przedmiotów danych (mnieగsza o to, czy są dane zmysłom, czy też, గeśli ktoś chce, గakimuś
innemu roǳaగowi oglądania); గest przeto fizjologią (chociaż tylko rozumową). Użycie zaś
rozumu w tym rozumowym rozpatrywaniu przyrody గest albo fizyczne, albo hiperfizycz-
ne, czyli lepieగ mówiąc, albo immanentne, albo transcendentne. Pierwsze rozciąga się na
przyrodę, o ile గeగ poznanie odbywać się może w doświadczeniu (in concreto); drugie — na

  Krytyka czystego rozumu 



to powiązanie przedmiotów doświadczenia, które przekracza poza wszelkie doświadcze-
nie. Ta fizగologia transcendentna ma tedy za swóగ przedmiot powiązanie albo wewnętrzne,
albo zewnętrzne, lecz oba wykraczaగące poza możliwe doświadczenie; tamta గest fizగolo-
gią wszech-przyrody, tగ. transcendentalnym poznaniem świata; ta — fizగologią związku
wszech-przyrody z గestestwem ponad przyrodą, tగ. transcendentalnym poznaniem Boga.

Fizగologia immanentna rozpatruగe natomiast przyrodę గako ogół wszystkich przed-
miotów zmysłowych, więc tak, గak ona గest nam daną, lecz tylko według warunków a
priori, pod którymi గedynie ona w ogóle może nam być daną. Dwoగakie zaś są tylko గeగ
przedmioty: ) przedmioty zmysłów zewnętrznych, więc i ich ogół, przyroda cielesna;
) przedmiot zmysłu wewnętrznego, dusza, a według zasadniczych poగęć teగże w ogóle,
przyroda myśląca. Metafizyka przyrody cielesneగ zowie się fizyką, ale ponieważ powinna
zawierać tylko zasady గeగ poznania a priori, fizyką rozumową. Metafizyka przyrody myślą-
ceగ zowie się psychologią, i z tegoż samego, dopiero co przywieǳionego powodu, rozumieć
tu należy గedynie rozumowe గeగ poznanie.

A zatem cały systemat metafizyki składa się z trzech części głównych: ) ontologii,
) fizగologii rozumoweగ, ) kosmologii rozumoweగ, ) teologii rozumoweగ. ǲiał drugi,
mianowicie nauka o przyroǳie czystego rozumu, zawiera dwa podǳiały: fizykę rozumową
(physica rationalis)²³¹ i psychologię rozumową (psychologia rationalis).

Pierwotna idea filozofii czystego rozumu sama przepisuగe ten poǳiał; గest więc on
architektonicznym, zgodnym z istotnymi swymi celami, a nie tylko technicznym, usta-
nowionym wedle przypadkowo dostrzeżonych powinowactw i niby na los szczęścia, —
i właśnie dlatego గest niezmiennym i prawodawczym. Znaగduగe się గednak przy tym pewne
punkty, które, obuǳaగąc powątpiewania, mogłyby osłabić przekonanie o గego prawidło-
wości.

Po pierwsze, గak mogę spoǳiewać się poznania a priori, więc metafizyki, o przed-
miotach, గeśli są dane zmysłom naszym, a zatem a posteriori? i గakim sposobem stać
się to może, iżbyśmy według zasad apriorycznych poznawali przyrodę rzeczy i dobrali
się do fizగologii rozumowej? Odpowiadam: z doświadczenia nie bierzemy nic więceగ po-
nad to, co గest potrzebnym, by nam dać przedmiot, గuż to zmysłu zewnętrznego, గuż to
wewnętrznego. Tamto ǳieగe się mocą samego గeno poగęcia materii (nieprzenikliwa, mar-
twa rozciągłość); to — mocą poగęcia గestestwa myślącego (w empirycznym wewnętrznym
wyobrażeniu: Ja myślę). Zresztą w całeగ metafizyce tych przedmiotów trzeba by się po-
wstrzymać zupełnie od wszelkich zasad empirycznych, które by ponad owo poగęcie chciały
గeszcze dołączyć గakieś doświadczenie, aby stąd wydać sąd o tych przedmiotach.

Po wtóre: gǳie się poǳiewa psychologia empiryczna, która od dawna zachowywała
swe mieగsce w metafizyce, po któreగ w naszych czasach oczekiwano tak wielkich rzeczy
ku obగaśnieniu teగże, skoro wyrzeczono się naǳiei dokonania a priori czegoś przydatne-
go? Odpowiadam: znaగǳie się tam, gǳie trzeba pomieścić właściwą (empiryczną) naukę
o przyroǳie, mianowicie po stronie filozofii stosowanej, do któreగ czysta filozofia zawie-
ra zasady a priori, którą zatem łączyć z tamtą, lecz nie mieszać należy. A zatem trzeba
psychologię empiryczną całkiem z metafizyki wypęǳić; boć wyklucza గą గuż zupełnie sa-
ma idea teగże. Mimo to wypadnie గeగ przecie dla użytku szkolnego (lubo గako epizodowi
tylko) uǳielić w nieగ గakiegoś maleńkiego mieగsca, i to z pobudek ekonomicznych, po-
nieważ nie గest గeszcze tak bogatą, żeby miała sama tworzyć odrębne studium, a గednak
zbyt ważną, żeby గą można było wypchnąć całkiem lub przyczepić gǳieś inǳieగ, gǳie by
mnieగ గeszcze znalazła powinowactwa niż w metafizyce. Jest ona tedy ową od tak dawna
przyగętą cuǳoziemką, któreగ dozwala się గeszcze pobytu na czas గakiś, dopóki nie bęǳie
mogła przenieść się do swego własnego mieszkania w obszerneగ antropologii (równowa-
żąceగ się z empiryczną nauką o przyroǳie).

²³¹nauka o przyroǳie czystego rozumu, zawiera (…) fizykę rozumową (physica rationalis) — proszę nie myśleć,
że rozumiem przez to ową naukę, którą pospolicie nazywaగą physica generalis [=fizyką ogólną], i która గest raczeగ
matematyką, niż filozofią przyrody. Bo metafizyka przyrody odǳiela się całkowicie od matematyki, nie może
też wcale podać tak wielu rozszerzaగących wniknięć, గak ta; గest przecie barǳo ważną ze względu na krytykę
czystego poznania rozsądkowego w ogóle, maగącego być zastosowanym do przyrody; w గaగ braku nawet ma-
tematycy, poǳielaగąc pewne pospolite, w istocie గednak metafizyczne poగęcia, obarczali niepostrzeżenie naukę
o przyroǳie hipotezami, znikaగącymi wobec krytyki tych zasad, nie czyniąc przez tu naగmnieగszego uszczerbku
użyciu (niewątpliwie niezbędnemu) matematyki na tym polu, [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Taka tedy గest ogólna idea metafizyki, która, ponieważ początkowo więceగ od nieగ
wymagano, niż słusznie żądać można, i przez czas długi cieszono się przyగemnymi ocze-
kiwaniami, popadła w końcu w powszechną pogardę, kiedy uగrzano zawód w swoగeగ na-
ǳiei. Z całego przebiegu krytyki naszeగ nabrać można dostatecznego przekonania, że,
aczkolwiek metafizyka nie może być główną twierǳą religii, musi ona przecie zawsze
trwać, గako గeగ szaniec, i że rozum luǳki, który గuż z kierunku przyrody swoగeగ గest dia-
lektyczny, nie może nigdy obeగść się bez takieగ umieగętności, co గą kiełzna, i za pomocą
naukowego i zupełnie przekonywaగącego samopoznania powstrzymuగe spustoszenia, గakie
by w przeciwnym razie niewątpliwie wyrząǳił bezprawny spekulatywny rozum zarówno
w moralności గak w religii. Można więc być pewnym, że, chociaż tak opornie i lekce-
ważąco występuగą ci, co potrafią oceniać umieగętność nie według గeగ przyrody, lecz tylko
według గeగ przypadkowych skutków, zawsze wracać do nieగ bęǳiemy గak do poróżnioneగ
z nami kochanki, ponieważ rozum, wiǳąc tu cele istotne, musi bez odpoczynku praco-
wać, dbaగąc albo o gruntowne wyగaśnienie, albo też o zburzenie గuż istnieగących dobrych
wyగaśnień.

A zatem metafizyka zarówno przyrody గak i obyczaగów, zwłaszcza zaś krytyka rozumu
ważącego się na swych skrzydłach, która iǳie przodem przygotowawczo (propedeutycz-
nie), tworzą గedynie właściwie to, co w rzetelnym znaczeniu możemy nazwać filozofią.
Ona odnosi wszystko do mądrości, lecz drogą umieగętną, గedyną, która, గeśli గest గuż
utorowaną, nigdy nie zarasta chwastami i nie dozwala się wcale zbłąkać. Matematyka,
przyrodoznawstwo, nawet empiryczna znaగomość człowieka maగą wysoką wartość గako
środki, po większeగ części do przypadkowych, w końcu గednak do koniecznych i istotnych
celów luǳkości, ale wówczas tylko za pośrednictwem poznania rozumowego z samych
గeno poగęć, które, nazwĳcie గe sobie zresztą, గak chcecie, właściwie గest nie czym innym
గeno metafizyką²³².

Właśnie dlatego metafizyka గest też wykończeniem wszelkieగ uprawy [Cultur] rozu-
mu luǳkiego, wykończeniem niezbędnym, chociażby się గeగ wpływ, గako umieగętności,
na pewne określone cele odłożyło na bok. Ona bowiem rozważa rozum wedle గego pier-
wiastków i naczelnych maksym, które maగą być podstawą nawet możliwości niektórych
nauk, a podstawą zastosowania wszystkich. Że గako spekulacగa tylko więceగ służy ku temu,
by chronić od błędów, niż rozszerzać poznanie, nie czyni to żadnego uszczerbku గeగ warto-
ści, lecz raczeగ nadaగe గeగ godność i poważanie mocą urzędu naǳorczego [das Censoramt],
ubezpieczaగącego powszechny ład i zgodę, ba, dobrobyt rzeczypospoliteగ naukoweగ, i po-
wstrzymuగącego గeగ ǳielne i owocne opracowania, by się nie oddalały od celu głównego,
od powszechneగ szczęśliwości.
    ఝ -.   
Rubryka ta znaగduగe się tu po to గeno, by oznaczyć mieగsce, గakie గeszcze pozostaగe do
zaగęcia w systemacie, i w przyszłości powinno być zapełnione. Z transcendentalnego tyl-
ko stanowiska, mianowicie przyrody czystego rozumu, poprzestaగę na rzuceniu ulotne-
go spoగrzenia na całość dotychczasowego opracowania tegoż rozumu, podstawiaగącą oku
moగemu budowlę wprawǳie, ale w zwaliskach గeno.

Dosyć to ǳiwna, lubo naturalnie nie mogło to się stać inaczeగ, że luǳie za lat ǳiecin-
nych filozofii rozpoczęli od tego, na czym byśmy obecnie raczeగ skończyć chcieli, mia-
nowicie studiuగąc poznanie Boga i naǳieగę, albo też nawet właściwości innego świata.
Jakkolwiek stare zwyczaగe, pozostałe z ǳikiego stanu ludów, wprowaǳały nieraz grube

²³²Matematyka, przyrodoznawstwo, nawet empiryczna znajomość człowieka mają wysoką wartość jako środki, po
większej części do przypadkowych, w końcu jednak do koniecznych i istotnych celów luǳkości, ale wówczas tylko za
pośrednictwem poznania rozumowego z samych jeno pojęć, które, nazwĳcie je sobie zresztą, jak chcecie, właściwie jest
nie czym innym jeno metafizyką — dla unaocznienia „architektoniki” filozoficzneగ Kanta, załączam tu tabelkę,
ułożoną przez Adickesa [Ze względu na ograniczenia techniczne nie możemy przedstawić tabelki zamieszczo-
neగ w Obగaśnieniach. Przedstawiamy schematyczny గeగ zapis. Zob. też. http://polona.pl/item///. Red.
WL.]: . Empiryczne/ . Matematyczne/ . Filozofia (metafizyka z naగobszernieగszym znaczeniu)/ . Propedeu-
tyka (Krytyka)/ . Systemat czystego rozumu/ .. Metafizyka obyczaగów/ .. Metafizyka przyrody/ ...
Filozofia transcendentalna/ ... Fizగologia/ .... Immanentna/ ....a Fizyka rozumowa/ ....b
Psychologia rozumowa/ .... Transcendentna/ ....a Poznanie wszechświata/ ....b Poznanie Boga
[przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



poగęcia religĳne, nie przeszkoǳiło to గednak oświeceńszeగ cząstce poświęcać się swo-
bodnym badaniom nad tym przedmiotem, i łatwo zrozumiano, że nie może być grun-
townieగszego i bezpiecznieగszego sposobu podobania się niewiǳialneగ potęǳe, rząǳąceగ
światem, by przynaగmnieగ na innym świecie osiągnąć szczęście, nad dobry tryb życia.
Stad teologia i nauka moralna były to dwie sprężyny, albo lepieగ dwa punkty wytyczne
[Beziehungspuncte] dla wszelkich oderwanych poszukiwań rozumowych, którym się na-
stępnie wciąż oddawano. Pierwsza była atoli właściwie tym, co wciągnęło z wolna sam
గeno spekulatywny rozum do oweగ sprawy, która następnie stała się tak sławną pod nazwą
metafizyki.

Nie zamierzam obecnie wyróżniać czasów, na które przypadła ta lub owa przemiana
metafizyki, lecz tylko w ulotnym zarysie przedstawić różnorodność idei, గaka spowo-
dowała naగgłównieగsze rewolucగe. I tu odnaగduగę troగaki zamiar, w గakim wprowaǳano
naగgłośnieగsze przeobrażenia na teగ widowni sporu.

. Co do przedmiotu wszystkich naszych poznań rozumowych గedni byli wyłącznie
filozofami zmysłowości, druǳy wyłącznie umysłowości. Epikura nazwać można naగznako-
mitszym filozofem czynnika zmysłowego, Platona — czynnika umysłowego. Ale ta róż-
nica szkół, గakkolwiek subtelna, rozpoczęła się గuż w czasach naగdawnieగszych i utrzymała
się długo bez przerwy. Należący do pierwszeగ utrzymywali, że tylko w przedmiotach
rzeczowych గest rzeczywistość, a wszystko inne to uroగenie; należący do drugieగ mówili
natomiast: w zmysłach గest złuda tylko, wyłącznie tylko rozsądek poznaగe prawdę. Jed-
nakże mimo to pierwsi nie odmawiali przecie realności poగęciom rozsądkowym, గeno że
ona była u nich tylko logiczną, gdy u drugich — mistyczną. Tamci dopuszczali pojęcia
umysłowe, ale przyగmowali tylko przedmioty zmysłowe. Ci żądali, iżby prawǳiwe przed-
mioty były myślnymi tylko i uznawali గakieś oglądanie mocą czystego గeno rozsądku, nie
wspomaganego wcale, a ich zdaniem mąconego గeno przez zmysły.

. Co do pochoǳenia czystych poznań rozumowych, czy są wywieǳione z doświad-
czenia, czy też maగą, niezależnie od niego, w rozumie swe źródło. Arystotelesa można
uważać za naczelnika emmpirystów, Platona zaś — noologistów. Locke, który w nowszych
czasach za pierwszym i Leibniz, który za drugim poszedł (గakkolwiek dosyć daleko się
trzymaగąc od గego mistycznego systemu), nie mogli przecie w tym sporze doprowaǳić
గeszcze do żadnego rozstrzygnięcia. Przynaగmnieగ Epikur ze sweగ strony wedle swego sys-
tematu zmysłowego (bo nigdy wnioskami swoimi nie wychoǳił poza granicę doświad-
czenia) postąpił daleko wynikliwieగ, aniżeli Arystoteles i Locke, zwłaszcza zaś ten dru-
gi, który, wyprowaǳiwszy wszelkie poగęcia i zasady z doświadczenia, posuwa się w ich
zastosowaniu aż do utrzymywania, iż bytu Boga i nieśmiertelności duszy (chociaż oba
przedmioty leżą całkiem poza granicami możliwego doświadczenia) można dowieść tak
oczywiście, గak którego bądź z twierǳeń matematycznych.

. Co do metody. Jeśli się ma coś nazwać metodą, to winno być postępowaniem we-
dług zasad. Otóż metodę, obecnie w tym ǳiale badania przyrody panuగącą, poǳielić
można na naturalistyczną i umiejętnościową. Naturalista czystego rozumu bierze sobie
za zasadę, że pospolitym rozumem bez umieగętności (który nazywa zdrowym) w spra-
wie naగwzniośleగszych pytań, stanowiących zadanie metafizyki, więceగ da się dokonać niż
spekulacగą. Utrzymuగe zatem, że wielkość i odległość księżyca bezpiecznieగ można okre-
ślić przy pomocy oka, aniżeli za pośrednictwem ceregieli matematycznych. Jest to prosta
mizologia²³³, zwrócona ku zasadom, a co naగniedorzecznieగsza, zachwalaగąca zaniedbanie
wszystkich kunsztownych środków, గako własną metodę rozszerzenia poznania swego. Bo
co się tyczy naturalistów pod względem braku licznieగszych wiadomości, to nie można
zasadnie winić ich o to. Idą za rozumem pospolitym, nie chlubiąc się swoగą niewiado-
mością, గako metodą, która by posiadała taగemnicę wydobycia prawdy z głębokieగ studni

²³³mizologia (z gr. μισέω: nienawiǳę, λόγος: mowa, rozumowanie) — znaczyła pierwotnie nienawiść słów,
potem nienawiść umieగętności. Kant bierze గą tu za nienawiść względem zasad rozumu. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Demokryta²³⁴. Quod sapio, satis est mihi: non ego curo esse quod Arcesilas²³⁵ aerumnosique
Solones [=Co wiem, to mi wystarcza; nie dbam, żebym był tym, co Arcezylaus i posęp-
ni Solonowie. Persగusz, Satyra III, w. , ] — గest ich hasłem, z którym mogą żyć
zadowoleni i godni oklasku, nie troszcząc się o umieగętność, ani też nie gmatwaగąc గeగ
roboty.

Co się zaś tyczy zwolenników metody umiejętnościowej, to maగą do wyboru: postępo-
wać albo dogmatycznie albo sceptycznie; w każdym గednak razie cięży też na nich obowiązek
systematyczności. Wymieniwszy co do pierwszeగ metody Wolfa, co do drugieగ Dawida Hu-
me’a, mogę, stosownie do mego obecnego zamiaru, nie wzmiankować innych. Otworem
stoi గeszcze tylko droga krytyczna. Jeżeli czytelnik miał uprzeగmość i cierpliwość przebyć
గą w moim towarzystwie, to niech obecnie osąǳi, czy, gdy zechce się sam przyłożyć do
zamienienia teగ ścieżki na szeroki gościniec, nie uda się tego, czego wiele stuleci nie zdo-
łało dokonać, przed upływem గeszcze obecnego osiągnąć, mianowicie, żeby rozum luǳki
w tym, co గego żąǳę wieǳy naగmowało zawsze, ale dotychczas na próżno, doprowaǳić
do zupełnego zaspokoగenia.

²³⁴wydobycia prawdy z głębokiej studni Demokryta — Demokryt z Abdery, filozof grecki V w. przed Chr. miał
wedle Diogenesa Laertiosa (ks. IX, ) wyrzec: ετεή δε ουδέν ίδμεν, εν βυθώ γαρ η αλήθεια (=w rzeczywistości nie
wiemy nic, bo prawda గest na dnie głębin morskich), odnosząc to sceptyczne wyrażenie do zగawisk chyba tylko,
nie do teorii atomistyczneగ, głoszoneగ przez siebie. Spopularyzowało się atoli łagodnieగsze tłumaczenie wyrazu
βυθός przez „głęboką studnię”, „dno studni”, tak గak to podaగe i Kant. [przypis redakcyగny]

²³⁵Arkesilaos a. Arkesilas (z III w. przed Chr.) — założyciel tak zwaneగ „drugieగ akademii”, mocno się przechylał
ku sceptycyzmowi, głosząc గednak zasady Platona. Lubił głównie wykazywać błędy rozumowania u innych, sam
się od sądu powstrzymuగąc; wyznawał atoli możność osiągnięcia prawdopodobieństwa (τὸ εὔλογον). Według
Diogenesa Laertiosa (ks. IV, ) on pierwszy z platończyków rozumował o tym samym na dwie przeciwne
strony (πρώτος δε έκάτερον έπεχείπησεν). [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



DODATEK. DWA DŁUŻSZE TEKSTYZ I WYDANIA KRYTYKI
.   జఛ చ -
ఝ .    డ-ట ట
Że గakieś poగęcie ma powstać całkiem a priori i odnosić się do గakiegoś przedmiotu,
chociaż ani samo nie należy do zakresu możliwego doświadczenia, ani też nie składa się
z pierwiastków możliwego doświadczenia, to గest zgoła sprzeczne z sobą i niemożliwe.
Bo w takim razie nie miałoby żadneగ treści, a to dlatego, że nie odpowiadałby mu żaden
ogląd, kiedy oglądy w ogóle, za pomocą których przedmioty mogą nam być dane, wy-
pełniaగą pole czyli cały przedmiot możliwego doświadczenia. Poగęcie a priori, które by się
do niego nie odnosiło, byłoby గeno logiczną formą dla గakiegoś poగęcia, lecz nie poగęciem
samym, przez które by coś zostało pomyślanym.

Jeżeli tedy są czyste poగęcia a priori, to nie mogą one zaiste zawierać w sobie nic
empirycznego; mimo to గednak muszą być apriorycznymi warunkami możliwego do-
świadczenia, gdyż na tym గedynie polegać może ich realność przedmiotowa.

A więc గeśli się chce wieǳieć, గakim sposobem powstać mogą czyste poగęcia roz-
sądkowe, to trzeba zbadać, గakie są aprioryczne warunki, od których, zależy możliwość
doświadczenia i które są గeగ podstawą, chociaż nie zważa się zgoła na stronę empirycz-
ną zగawisk. Poగęcie, wyrażaగące ten formalny i przedmiotowy warunek doświadczenia
w sposób ogólny i dostateczny, nazywałoby się czystym poగęciem rozsądkowym. Jeżeli
tedy mam గuż czyste poగęcia rozsądkowe, to mogę przecie wymyślić i przedmioty, które
mogą być snadź albo niemożliwymi, albo możliwymi w sobie, lecz nigǳie w doświadcze-
niu nie spotykanymi, ponieważ w powiązaniu owych poగęć może być coś opuszczonym,
co przecież koniecznie należy do warunków możliwego doświadczenia (poగęcie o duchu),
albo też ponieważ czyste poగęcia rozumowe daleగ rozszerzone zostaగą, niż obగąć może do-
świadczenie (poగęcie o Bogu). Pierwiastki zaś do wszystkich poznań a priori, nawet do
dowolnych i niedorzecznych zmyśleń, nie mogą być wprawǳie wzięte z doświadczenia
(gdyż inaczeగ nie byłyby doznaniami a priori), muszą గednak bądź co bądź zawierać w so-
bie czyste aprioryczne warunki możliwego doświadczenia i గego przedmiotu, gdyż inaczeగ
nie tylko nie dałoby się pomyśleć przez nie czegośkolwiek, ale one same nie mogłyby bez
danych [data] powstać nawet w myśleniu.

Otóż takie poగęcia, zawieraగące a priori czyste myślenie przy każdem doświadczeniu,
znaగduగemy w kategoriach, a dostatecznym ich wywodem i uprawnieniem ich ważności
przedmiotoweగ bęǳie to, గeżeli potrafimy wykazać, iż za ich గedynie poradnictwem może
być pomyślany గakiś przedmiot. Ale ponieważ w takieగ myśli czynną గest nie sama tylko
właǳa myślenia, lecz także rozsądek, a ten znowuż, గako właǳa poznawcza, maగąca się
odnosić do przedmiotów, wymaga także wyగaśnienia ze względu na możność tego od-
noszenia się; musimy więc wprzódy rozważyć podmiotowe źródła, tworzące aprioryczną
podstawę możliwości doświadczenia, nie co do ich empiryczneగ, lecz transcendentalneగ
właściwości.

Gdyby każde poszczególne wyobrażenie było drugiemu zupełnie obce, niby odosob-
nione i od niego wyodrębnione; to by nigdy nie wynikło nic takiego గak poznanie, będące
całością porównanych i powiązanych ze sobą wyobrażeń. Jeżeli zatem przypisuగę zmysło-
wi ogarnienie [Synopsis] dlatego, że on w ogląǳie swoim zawiera rozmaitość; to temu
ogarnieniu odpowiada synteza, a wrażliwość tylko w połączeniu z samorzutnością zdo-
ła umożliwić poznania. Ta samorzutność గest tedy podstawą troగakieగ syntezy, గawiąceగ
się z konieczności w każdym poznawaniu, mianowicie : ujęcia [Apprehension] poగęć గa-
ko modyfikacగi umysłu w oglądaniu, odtworzenia [Reproduction] ich w wyobraźni i ich
rozpoznania [Recognition] w poగęciu. Te zaś syntezy doprowaǳaగą nas do trzech pod-
miotowych źródeł poznania, które możliwym czynią sam rozsądek, a przezeń wszelkie
doświadczenie, గako empiryczny wytwór rozsądku.

  Krytyka czystego rozumu 



Tymczasowa przestroga
Wywód kategorii połączony గest z takimi trudnościami i zmusza do tak głębokiego

wniknięcia w pierwsze podstawy możliwości poznania naszego w ogóle, że chcąc unik-
nąć ogromu całkowiteగ teorii, a గednak wobec tak nieoǳownego badania niczego nie
zaniedbać, uważałem za rzecz stosownieగszą w czterech następnych punktach raczeగ przy-
gotować czytelnika niż go pouczyć; a dopiero w rozǳiale naగbliższym trzecim przed-
stawić systematycznie wykład tych pierwiastków rozsądku. Dlatego niechże się aż do
owego mieగsca czytelnik nie da odstręczyć ciemnością, która na droǳe, dotychczas wcale
niezwieǳaneగ, గest z początku nieunikniona, ale, గak się spoǳiewam, powinna się we
wspomnianym rozǳiale rozగaśnić aż do zupełneగ przeగrzystości.

. O syntezie uగęcia w ogląǳie
Skądkolwiek by wypływały wyobrażenia nasze, czy by wywołane były wpływem rzeczy

zewnętrznych, czy przyczyn wewnętrznych, czy by powstały a priori, czy też empirycznie
గako zగawiska; to przecież గako modyfikacగe umysłu należą do zmysłu wewnętrznego, i గa-
ko takie, wszystkie poznania nasze ostatecznie podlegaగą formalnemu warunkowi zmysłu
wewnętrznego, mianowicie czasowi, gdyż w nim wszystkie muszą być uporządkowane,
powiązane i uగęte w గakieś stosunki. Jest to uwaga ogólna, maగąca służyć stanowczo za
podstawy tego, co się daleగ powie.

Każdy ogląd zawiera w sobie rozmaite szczegóły, które by గednak గako rozmaitość
nie były wyobrażone, gdyby umysł nic odróżniał czasu w następstwie wrażeń po sobie
idących; albowiem wszelkie wyobrażenie, jako zawarte w jednej chwili, nigdy nie może
być czymś innym గak bezwzględną గednością. Ażeby więc z teగ rozmaitości mogła powstać
గedność oglądu (గak daగmy na to w wyobrażeniu przestrzeni), to widocznie koniecznym
గest przewinięcie się rozmaitości a potem గeగ zగednoczenie; tę czynność nazywam syntezą
ujęcia, gdyż zwraca się ona wprost do oglądu, który dostarcza wprawǳie rozmaitości, lecz
ta గako taka i to zawarta w jednym wyobrażeniu, nigdy sprawić tego nie może bez గawiąceగ
się przy tym syntezy.

Teగ syntezy uగęcia dokonać też trzeba a priori, tగ. maగąc wzgląd na wyobrażenia, które
nie są empiryczne. Bez nieగ bowiem nie moglibyśmy mieć a priori ani wyobrażeń prze-
strzeni, ani czasu; gdyż te mogą być wytworzone tylko przez syntezę rozmaitych szcze-
gółów, గakich dostarcza zmysłowość w sweగ pierwotneగ wrażliwości. A więc mamy czystą
syntezę uగęcia.

. O syntezie odtworzenia w wyobraźni
Empirycznym to గest tylko prawem, że wyobrażenia, które często po sobie następo-

wały lub sobie towarzyszyły, koగarzą się w końcu nawzaగem i przez to wchoǳą w związek,
sprawiaగący, iż, nawet bez obecności przedmiotu, గedno z tych wyobrażeń wywołuగe we-
dle stałego prawidła przeగście umysłu do drugiego wyobrażenia. To prawo odtwarzania
dopuszcza atoli z góry, że i same zగawiska podlegaగą rzeczywiście takiemu prawidłu, i że
w rozmaitości ich wyobrażeń zachoǳi, zgodnie z pewnymi prawidłami, towarzyszenie
lub następstwo; gdyż bez tego nasza empiryczna wyobraźnia nigdy by nie dostała do
roboty nic zgodnego z గeగ uzdolnieniem, i గako martwa i nam samym nieznana właǳa
pozostałaby ukryta w głębi umysłu. Gdyby cynober był గuż to czerwony, గuż to czarny,
గuż to lekki, గuż to ciężki; gdyby człowiek przerzucał się గuż to w taką, గuż to w owaką po-
stać zwierzęcą; gdyby przy naగdłuższym dniu ziemia pokrywała się గuż to owocami, గuż to
lodem i śniegiem: to moగa empiryczna wyobraźnia nie mogłaby mieć nawet sposobności,
by przy wyobrażeniu czerwoneగ farby nasunęła sobie w myślach ciężki cynober; by pewne
słowa przyczepiano raz do teగ, drugi raz do oweగ rzeczy; to by nawet taż sama rzecz raz tak,
drugi raz inaczeగ była nazywana, i nie rząǳiłoby tu pewne prawidło, któremu zగawiska
గuż same z siebie podlegaగą; i żadna empiryczna synteza odtwarzania nie mogłaby przyగść
do skutku.

Musi więc być coś, co umożliwia samo to odtwarzanie zగawisk, będąc aprioryczną
podstawą ich konieczneగ syntetyczneగ గedności. Rychło się to odkrywa, gdy się rozważy,
iż zగawiska nie są rzeczami samymi w sobie, lecz tylko grą naszych wyobrażeń, które osta-
tecznie sprowaǳaగą się do określeń zmysłu wewnętrznego. Jeżeli tedy możemy wykazać,
że naగczystsze nawet oglądy nasze aprioryczne daగą nam గakieś poznanie o tyle గeno, o ile

  Krytyka czystego rozumu 



zawieraగą w sobie takie połączenie rozmaitych szczegółów, które umożliwia గednolitą syn-
tezę odtwarzania; to ta synteza wyobraźni opiera się, przed wszelkim doświadczeniem,
na zasadach a priori, i trzeba przyగąć czystą transcendentalną syntezę tegoż, która గest
podstawą sameగ możliwości wszelkiego doświadczenia (gdyż dopuszcza z góry గako ko-
nieczną możność odtwarzania [die Reproducibilität] zగawisk). Otóż oczywistym గest, że
chcąc w myśli nakreślić linię, lub pomyśleć czas od గednego południa do drugiego, lub
bodaగ tylko wyobrazić sobie గakąś liczbę, muszę przede wszystkim koniecznie obగąć myślą
గedno z tych różnorodnych wyobrażeń po drugim. Ale gdybym poprzednie wyobrażenie
(pierwsze części linii, rychleగsze części czasu, lub koleగno po sobie wyobrażane గedynki)
tracił wciąż z myśli i nie odtwarzał go, przechoǳąc do następnych; to by nie mogło po-
wstać nigdy wyobrażenie całkowite, ani też żadna z wymienionych dopiero co myśli, ba,
nawet naగczystsze i naగpierwsze wyobrażenia zasadnicze o przestrzeni i czasie.

A więc synteza uగęcia గest nierozǳielnie złączona z syntezą odtworzenia. A ponieważ
tamta stanowi transcendentalną podstawę możliwości wszelkich poznań w ogóle (nie
tylko empirycznych, ale i czystych a priori), odtwórcza więc synteza wyobraźni należy do
transcendentalnych ǳiałań umysłu i ze względu na nią nazwiemy też tę właǳę transcen-
dentalną właǳą wyobraźni.

. O syntezie rozpoznania w poగęciu
Bez świadomości, że to, co teraz myślimy, గest tymże samym, cośmy przed chwilą

myśleli, daremnym byłoby wszelkie odtwarzanie w szeregu wyobrażeń. Byłoby ono bo-
wiem nowym wyobrażeniem w stanie obecnym, które nie należało zgoła do aktu, mocą
którego miało z wolna być wytworzonym, a గego rozmaite szczegóły nigdy by nie wytwo-
rzyły całostki, gdyż brakłoby im గedności, గaką nadać mu może tylko świadomość. Jeśli
zapomnę przy liczeniu, że గedynki, które mi się obecnie przed zmysłami unoszą, zostały
గedne po drugich przeze mnie do siebie dołączone; to nie poznam powstania mnogości
przez takie koleగne dołączanie గedynki do గedynki, a więc nie poznam i liczby, gdyż to
poగęcie opiera się wyłącznie na uświadomieniu teగ గedni syntezy.

Wyraz: poగęcie, mogłoby గuż samo naprowaǳić nas na to spostrzeżenie. Ta bowiem
jednolita świadomość గest tym, co rozmaite szczegóły, po kolei oglądane, a potem od-
tworzone, గednoczy w wyobrażenie. Świadomość ta może być częstokroć tak słabą, że
గą przyłączamy dopiero w skutku, nie zaś w samym akcie, tగ. bezpośrednio z wytwarza-
niem wyobrażenia; గednakże pomimo tych różnic musi istnieć przecie గakaś świadomość,
choć గeగ brak wyrazisteగ గasności, i bez nieగ niemożliwe są poగęcia, a z nimi i poznanie
przedmiotów.

A tu potrzeba koniecznie się porozumieć względem tego, co się poగmuగe przez wy-
rażenie: przedmiot wyobrażeń. Rzekliśmy powyżeగ, że zగawiska same niczym innym nie
są, గeno wyobrażeniami zmysłowymi, które same w sobie, w tym samym roǳaగu, nie
powinny być uważane za przedmioty (poza właǳą wyobrażania). Cóż więc rozumiemy,
mówiąc o odpowiadaగącym poznaniu, a zatem odrębnym od niego przedmiocie? Łatwo
poగąć, że przedmiot ten powinien być pomyślanym tylko గako coś w ogóle= 𝑥, ponie-
waż poza naszym poznaniem nie mamy przecież nic, cobyśmy mogli przeciwstawić temu
poznaniu గako గego odpowiednik.

Przekonywamy się గednak, że myśl nasza o od noszeniu się wszelkiego poznania do
swego przedmiotu ma w sobie గakąś konieczność, a mianowicie że ten uważamy za coś ta-
kiego, co గest naprzeciw nas, że poznania nasze są określone nie przypadkowo bynaగmnieగ,
lub dowolnie, lecz a priori w pewien sposób, ponieważ maగąc się odnosić do గakiegoś
przedmiotu, zgaǳać się też muszą z sobą wzaగem ze względu nań sposobem koniecznym,
tగ. posiadać tę గedność, గaka wytwarza poగęcie o przedmiocie.

Jasnym గest atoli, że ponieważ mamy do czynienia tylko z rozmaitością wyobrażeń na-
szych, ponieważ owo 𝑥, im odpowiadaగące (przedmiot), గest niczym dla nas, గako maగące
być czymś zupełnie różnym od naszych wyobrażeń, — więc గedność, wymagana koniecz-
nie przez przedmiot, niczym innym być nie może tylko formalną గednością świadomości
w syntezie rozmaitych szczegółów wyobrażeń. Wtedy mówimy: poznaగemy przedmiot,
gdyśmy zaprowaǳili syntetyczną గedność w rozmaitości oglądu. Ale ta గedność గest nie-
możliwa, గeśli ogląd nie bęǳie mógł być wywołanym przez takie ǳiałanie syntezy według
pewnego prawidła, czyniącego odtworzenie rozmaitości koniecznym a priori, a możli-

  Krytyka czystego rozumu 



wym — powstanie poగęcia, w którym ta rozmaitość się గednoczy. Tak wystawiamy sobie
w myśli tróగkąt గako przedmiot, będąc świadomymi złożenia trzech linii prostych wedle
pewnego prawidła, wedle którego taki ogląd zawsze można unaocznić. Ta tedy jedność
prawidła określa wszelką rozmaitość i ogranicza గą warunkami, umożliwiaగącymi గedność
apercepcగi; a poగęcie teగ గedności గest wyobrażeniem przedmiotu= 𝑥, który wystawiam
sobie w myśli przez wspomniane orzeczenia tróగkąta.

Wszelkie poznawanie wymaga poగęcia, choćby ono było nie wiem గak niedokładne lub
ciemne; a to ze swoగeగ formy zawsze గest czymś ogólnym i czymś służącym za prawidło.
I tak poగęcie ciała co do గedności rozmaitych szczegółów, గakie przez nie są pomyślane,
służy za prawidło naszemu poznaniu zగawisk zewnętrznych. Ale prawidłem dla oglądów
przez to tylko ono być może, iż wobec danych zగawisk wyobraża konieczne odtworzenie
ich rozmaitości, a więc syntetyczną గedność w ich uświadomieniu. I tak poగęcie ciała, przy
spostrzeganiu czegoś po zewnątrz nas, czyni koniecznym wyobrażenie rozciągłości a z nią
wyobrażenie nieprzenikliwości, kształtu itd.

Podstawą wszelkieగ konieczności గest zawsze గakiś transcendentalny warunek. Musi
zatem istnieć transcendentalny powód గedni świadomości w syntezie szczegółów rozma-
itych, danych przez wszystkie nasze oglądy, a więc i poగęć o przedmiotach w ogóle, zatem
także wszystkich przedmiotów doświadczenia; bez takiego powodu niemożliwym byłoby
do oglądów naszych przyłączyć w myśli గakikolwiek przedmiot, bo ten niczym nie గest
innym, గeno czymś, o czym poగęcie wyraża taką konieczność syntezy.

Tym pierwotnym i transcendentalnym warunkiem nie గest nic innego tylko trans-
cendentalna apercepcja. Świadomość siebie samego, wedle określeń naszego stanu, przy
spostrzeganiu wewnętrznym గest tylko empiryczna, wciąż zmienna, nie może w tym prze-
pływie zగawisk wewnętrznych wydać stałeగ czyli trwaగąceగ గaźni [Selbst] i zwie się zazwyczaగ
zmysłem wewnętrznym czyli apercepcగą empiryczną. Tego, co koniecznie winno być wy-
obrażone గako liczebnie toż samo [numerisch identisch] nie pozwalaగą nam pomyśleć గako
takiego dane empiryczne. Musi być więc warunek, wyprzeǳaగący wszelkie doświadcze-
nie, i umożliwiaగący గe dopiero, który by temu transcendentalnemu założeniu nadał waż-
ność.

Otóż nie mogą w nas zachoǳić żadne poznania, żadne ich powiązanie i żadna mię-
ǳy nimi గedność, bez oweగ గedni świadomości, wyprzeǳaగąceగ wszelkie dane oglądów
i umożliwiaగąceగ dopiero powstanie wszelkiego wyobrażenia o przedmiotach. Tę czystą,
pierwotną, niezmienną świadomość nazwę tedy apercepcją transcendentalną. Że na to imię
zasługuగe, widać గuż z tego, iż nawet naగczystsza przedmiotowa గedność, mianowicie గed-
ność poగęć apriorycznych (przestrzeń i czas), możliwą గest tylko przez związanie z nią
oglądów. Liczebna గedność teగ apercepcగi tworzy a priori podstawę wszelkich poగęć tak
samo, గak rozmaitość przestrzeni i czasu tworzy podstawę dla oglądów zmysłowości.

Właśnie ta transcendentalna గednia apercepcగi ze wszystkich możliwych zగawisk, గakie
గeno w doświadczeniu zdarzyć się mogą, wytwarza wedle praw łączność wszystkich tych
wyobrażeń. Ta bowiem గednia świadomości byłaby niemożliwą, gdyby umysł, poznaగąc
rozmaite szczegóły, nie mógł być świadom tożsamości ǳiałania [Function], mocą którego
łączy గe syntetycznie w poznaniu. A więc pierwotna i konieczna świadomość tożsamości
siebie samego గest zarazem świadomością równie konieczneగ గedni syntezy wszystkich zగa-
wisk według poగęć, tగ. według prawideł, które nie tylko czynią గe koniecznie odtwarzal-
nymi [reproducibel], lecz także dla swego oglądu określaగą przedmiot, tగ. poగęcie o czymś,
w czym one z konieczności się గednoczą. Niepodobieństwem గest bowiem, ażeby umysł
mógł pomyśleć, i to a priori, tożsamość siebie samego wśród rozmaitości swoich wy-
obrażeń, gdyby przed oczyma nie miał tożsamości swoగego ǳiałania [Handlung], która
wszelką syntezę uగęcia (co గest empiryczna) poddaగe గedności transcendentalneగ i umoż-
liwia dopiero గeగ połączenie według prawideł a priori.

A teraz bęǳiemy też mogli trafnieగ określić i nasze poగęcie o przedmiocie w ogóle.
Wszystkie wyobrażenia, గako wyobrażenia, maగą swóగ przedmiot i mogą znowu same stać
się przedmiotami innych wyobrażeń. Zగawiska są to గedyne przedmioty, గakie nam mogą
być dane bezpośrednio, a to, co się w nich bezpośrednio odnosi do przedmiotu, zwie się
oglądem. Zగawiska te wszakże nie są rzeczami samymi w sobie, lecz także tylko wyobra-

  Krytyka czystego rozumu 



żeniami, które znów moగą swóగ przedmiot, który గuż przez nas nie może być oglądany,
i dlatego nazwać go wolno nieempirycznym, tగ. transcendentalnym przedmiotem= 𝑥.

Czyste poగęcie o tym przedmiocie transcendentalnym (który istotnie przy wszystkich
poznaniach naszych zawsze గednakowo= 𝑥) గest tym, co we wszystkich naszych poగęciach
empirycznych w ogóle może zapewnić odnoszenie się do pewnego przedmiotu, tగ. przed-
miotową realność. Poగęcie to może nie zawierać żadnego zgoła określonego oglądu, nie
bęǳie zatem dotyczyło niczego innego, tylko oweగ గedności, గaką odnaleźć trzeba wśród
rozmaitych szczegółów poznania, o ile one odnoszą się do przedmiotu. A to odnoszenie
się nie గest niczym innym, గeno konieczną గednią świadomości, a więc i syntezy rozma-
itych szczegółów przez wspólną czynność umysłu, by tę rozmaitość połączyć w గednym
wyobrażeniu. A ponieważ గednię tę należy uważać za konieczną a priori (gdyż inaczeగ po-
znanie byłoby bez przedmiotu), więc odnoszenie się do przedmiotu transcendentalnego,
tగ. przedmiotowa realność naszego empirycznego poznania, oprze się na prawie trans-
cendentalnym, że wszystkie zగawiska, o ile przez nie przedmioty maగą nam być dane,
zależeć muszą od apriorycznych prawideł ich syntetyczneగ గedności, mocą których do-
piero możliwym się staగe ich stosunek [Verhältniss] w ogląǳie empirycznym; to గest, że
zależeć muszą zarówno w doświadczeniu od warunków konieczneగ గedni apercepcగi, గak
w samym గeno ogląǳie od formalnych warunków przestrzeni i czasu, że owszem przez
nie dopiero możliwym się staగe wszelkie poznanie.

. Tymczasowe wyగaśnienie możliwości kategorii, గako poznań a priori
Jest tylko jedno doświadczenie, w którym wszystkie spostrzeżenia wyobrażamy so-

bie గako zostaగące w ustawiczneగ i prawidłoweగ łączności; tak samo గak గest jedna tylko
przestrzeń i jeden tylko czas, w których mieszczą się wszystkie formy zగawiska i wszelki
stosunek bytu czy niebytu. Kiedy się mówi o różnych doświadczeniach, są to tylko różne
spostrzegania, o ile należą do tegoż samego ogólnego doświadczenia. Nieprzerwana i syn-
tetyczna గednia spostrzegań wytwarza właśnie formę doświadczenia, a to nie గest niczym
innym, గeno syntetyczną గednością zగawisk według poగęć.

Jednia syntezy według poగęć empirycznych byłaby całkiem przypadkowa, i gdyby one
nie opierały się na transcendentalneగ podstawie గedności, to możliwym byłoby, iżby róగ
zగawisk wypełniał naszą duszę, a przecież nie mogłoby stąd nigdy wypłynąć doświadczenie.
Ale wówczas odpadłoby także wszelkie odnoszenie się poznania do przedmiotów, gdyż
brakłoby mu łączności wedle praw ogólnych i koniecznych, a więc stałoby się wprawǳie
bezmyślnym oglądaniem, ale nigdy poznaniem, a więc byłoby dla nas tyle co niczym
zgoła.

Aprioryczne warunki możliwego doświadczeniu w ogóle są zarazem warunkami moż-
liwości przedmiotów doświadczenia. Otóż utrzymuగę: przywieǳione powyżeగ kategorie
są właśnie warunkami myślenia, umożliwiającymi doświadczenie, tak గak przestrzeń i czas
zawieraగą warunki, umożliwiające oglądanie. A zatem są też kategorie zasadniczymi po-
గęciami, by móc do zగawisk pomyśleć przedmioty w ogóle, maగą więc a priori ważność
przedmiotową; a tośmy właściwie chcieli wieǳieć.

Możliwość zaś, a nawet konieczność tych kategorii opiera się na związku, zacho-
ǳącym pomięǳy całą zmysłowością i wraz z nią wszelkimi też możliwymi zగawiskami
a pierwotną apercepcగą, w któreగ wszystko musi być koniecznie zgodne z warunkami nie-
przerwaneగ గedni samowieǳy [Selbstbewusstsein], tగ. stosować się do ogólnych czynności
syntezy, mianowicie syntezy według poగęć, gdyż w nieగ tylko apercepcగa może wykazać a
priori swoగą nieprzerwaną i konieczną tożsamość. I tak poగęcie przyczyny nie గest czym
innym గak syntezą (tego, co w kolei czasu iǳie po sobie, z innymi zగawiskami) według
pojęć i bez takieగ గedni, maగąceగ a priori swoగe prawidło i pod swą właǳę poddaగąceగ zగa-
wiska, niepodobna by wśród rozmaitości spostrzegań odszukać nieprzerwaneగ i ogólneగ,
więc konieczneగ, గedni świadomości. Spostrzeżenia takie nie należałyby też w tym razie do
doświadczenia, byłyby więc bez przedmiotu, prostą గeno grą wyobrażeń, tగ. czymś mnieగ,
aniżeli sennym marzeniem.

Wszystkie próby wyprowaǳenia owych czystych poగęć rozsądkowych z doświadcze-
nia i przypisania im empirycznego గeno początku, są zatem zupełnie czcze i daremne. Nie
myślę tu przypominać, że np. poగęcie przyczyny mieści w sobie cechę konieczności, గakieగ
nie może dać żadne doświadczenie, które uczy nas wprawǳie, że po pewnym zగawisku

  Krytyka czystego rozumu 



następuగe zazwyczaగ గakieś inne, ale nie uczy, że koniecznie następować musi, ani też, że
można z tego, గako z warunku, wnioskować a priori i całkiem ogólnie o następstwie (o
skutku). A owo empiryczne prawidło kojarzenia się [Association], które całkowicie uznać
trzeba, kiedy się mówi, że wszystko w kolei wydarzeń tak గest zależne od prawidłowości,
iż nigdy się nic nie ǳieగe, czego by coś nie poprzeǳało, po czym by coś następowało, —
wzięte గako prawo przyrody, na czymże polega? — pytam, — i గakim sposobem moż-
liwym się staగe samo to koగarzenie? Zasada możliwości tego koగarzenia się rozmaitych
szczegółów, o ile ona się mieści w przedmiocie, zwie się pokrewieństwem [Affinität]
czynników rozmaitości. Pytam więc, గakim sposobem czynicie sobie zrozumiałym nie-
przerwane pokrewieństwo zగawisk, przez co zależą one od praw stałych i pod nie muszą
być podciągnięte?

Wedle moich zasad barǳo łatwo zrozumieć to pokrewieństwo. Wszystkie możliwe
zగawiska należą, గako wyobrażenia, do całeగ możliweగ samowieǳy. A od teగ, గako od wy-
obrażenia transcendentalnego, nieodǳielną i apriorycznie pewną గest liczebna tożsamość,
gdyż nic weగść nie może do poznania bez pośrednictwa teగ pierwotneగ apercepcగi. A ponie-
waż ta tożsamość koniecznie zaగść musi w syntezie całeగ rozmaitości zగawisk, o ile ma się
stać poznaniem empirycznym, więc zగawiska podlegaగą warunkom a priori, z którymi ich
synteza (uగęcia) nieprzerwanie zgodną być winna. Otóż wyobrażenie ogólnego warunku,
wedle którego można ułożyć w గednorodny sposób pewną rozmaitość, zowie się prawi-
dłem, a గeżeli musi się tak układać — prawem. A zatem wszystkie zగawiska znaగduగą się
w nieprzerwaneగ z sobą łączności według praw koniecznych, więc i w transcendentalnym
pokrewieństwie, którego prostym గuż tylko następstwem గest pokrewieństwo empiryczne.

Że przyroda ma się stosować do naszeగ podmiotoweగ zasady apercepcగi, a nawet za-
leżeć od nieగ co do sweగ prawidłowości, brzmi to barǳo opacznie i ǳiwnie. Atoli గeśli
zważymy, iż ta przyroda sama przez się గest tylko ogółem zగawisk, więc nie rzeczą sa-
mą w sobie, lecz గedynie mnogością wyobrażeń umysłu: to się ǳiwić nie bęǳiem, gdy గą
uగrzymy గeno w zasadniczeగ właǳy [Radicalvermögen] wszelkiego poznania naszego, mia-
nowicie w transcendentalneగ apercepcగi, w oweగ గedności, z powodu któreగ గedynie nazwać
się może przedmiotem wszelkiego możliwego doświadczenia, tగ. przyrodą: i dlatego wła-
śnie możemy tę గedność poznać a priori, więc też i గako konieczną; czego musielibyśmy
zupełnie zaniechać, gdyby była dana sama przez się, niezależnie od pierwszych źródeł my-
ślenia naszego. Wówczas bowiem nie wieǳiałbym, skąd byśmy mieli brać syntetyczne
zdania o takieగ ogólneగ గedności przyrody, gdyżby potrzeba గe było w takim razie wydo-
bywać z samych przedmiotów przyrody. A że to mogłoby się stać గeno empirycznie, to by
stąd niepodobna było wywnioskować żadneగ inneగ గedni prócz przypadkoweగ tylko, nie
wykazuగąceగ zgoła teగ konieczneగ łączności, గaką się ma na myśli, mówiąc: przyroda.

  జఛ చ ఝ
.   చ  
    డట   a priori
Cośmy w poprzednim rozǳiale wyłożyli osobno i odrębnie, to przedstawimy teraz w po-
łączeniu i związku.

Trzy są podmiotowe źródła poznania, na których się opiera możliwość doświadcze-
nia w ogóle i poznanie గego przedmiotów: zmysł, wyobraźnia i apercepcja; każde z nich
można rozpatrywać గako empiryczne, mianowicie w zastosowaniu do danych zగawisk;
lecz wszystkie są także pierwiastkami czyli podstawami a priori, umożliwiaగącymi samo
to użytkowanie empiryczne. Zmysł wystawia zగawiska empirycznie w spostrzeganiu; wy-
obraźnia — w kojarzeniu (i odtwarzaniu); apercepcja — w empirycznym uświadomieniu
tożsamości tych odtworzonych wyobrażeń ze zగawiskami, co గe nasunęły, a więc w roz-
poznaniu [Recognition].

Atoli aprioryczną podstawą całego spostrzegania గest czyste oglądanie (ze względu na
nie గako na wyobraźnię — forma oglądania wewnętrznego, czas), — koగarzenia czysta
synteza wyobraźni, — a empiryczneగ świadomości czysta apercepcగa, tగ. nieprzerwana
tożsamość siebie samego (గaźni) wśród wszelkich możliwych wyobrażeń.

  Krytyka czystego rozumu 



Otóż గeśli zechcemy wyśleǳić wewnętrzną zasadę teగ łączności wyobrażeń aż do tego
punktu, w którym one wszystkie zbiegnąć się muszą, by tam dopiero zdobyć గedność
poznania dla możliwego doświadczenia; to rozpocząć winniśmy od czysteగ apercepcగi.
Wszelkie oglądy niczym są dla nas i w niczym nas zgoła nie obchoǳą, గeżeli nie mogą
być przyగęte do świadomości, czy wpływaగą w nią bezpośrednio czy pośrednio, i przez
nią గedynie staగe się możliwym poznanie. Jesteśmy a priori świadomi nieprzerwaneగ toż-
samości naszeగ గaźni wobec wszystkich wyobrażeń, గakie mogły kiedykolwiek należeć do
naszego poznania, గako niezbędnego warunku możliwości wszystkich wyobrażeń (gdyż
te we mnie dlatego tylko coś wyobrażaగą, że wraz ze wszystkim innym należą do గed-
neగ świadomości, a więc powinny przynaగmnieగ móc być z sobą złączonymi). Ta zasada
గest niewzruszona a priori i może się nazwać zasadą transcendentalną jedności wszystkich
rozmaitych szczegółów wyobrażeń naszych (a więc też i w ogląǳie). Otóż గedność roz-
maitości w podmiocie గest syntetyczną; a zatem czysta apercepcగa daగe nam do rąk zasadę
syntetyczneగ గedni rozmaitych szczegółów we wszelkim możliwym ogląǳie²³⁶.

Ta syntetyczna గedność dopuszcza z góry గakąś syntezę lub też zamyka గą w sobie, a గe-
żeli tamta ma być konieczną a priori, to i ta również musi być syntezą a priori. A zatem
transcendentalna గednia apercepcగi odnosi się do czysteగ syntezy wyobraźni, గako aprio-
ryczny warunek możliwości wszelkiego łączenia rozmaitych szczegółów w గednym pozna-
niu. Atoli może a priori zachoǳić tylko wytwórcza [productive] synteza wyobraźni, gdyż
odtwórcza polega na warunkach doświadczenia. A więc zasada konieczneగ గedni czysteగ
(wytwórczeగ) syntezy wyobraźni przed apercepcగą గest podstawą możliwości wszelkiego
poznania, zwłaszcza doświadczenia.

Otóż syntezę rozmaitości w wyobraźni zowiemy transcendentalną, గeżeli bez rozróż-
niania oglądów rozciąga się గedynie i wyłącznie do apriorycznego połączenia rozmaitych
szczegółów; a గednię teగ syntezy nazywamy transcendentalną, గeżeli w odniesieniu do
pierwotneగ గedni apercepcగi, wystawiamy గą sobie గako konieczną a priori. A ponieważ ta
druga [pierwotna గedność apercepcగi] గest podstawą możliwości wszelkich poznań, więc
transcendentalna గednia syntezy wyobraźni గest czystą formą wszelkiego możliwego po-
znania, przez którą zatem muszą być wyobrażane a prioriwszystkie przedmioty możliwego
doświadczenia.

Jednością apercepcji w odniesieniu do syntezy wyobraźni గest rozsądek, a tąż samą గedno-
ścią w odniesieniu do transcendentalnej syntezy wyobraźni, గest czysty rozsądek. A zatem są
w rozsądku czyste poznania a priori, zawieraగące w sobie konieczną గednię czysteగ syntezy
wyobraźni, ze względu na wszelkie możliwe zగawiska. A nimi są kategorie, tగ. czyste poగęcia
rozsądkowe. Empiryczna więc właǳa poznawcza człowieka zawiera koniecznie rozsądek,
sięgaగący wszystkich przedmiotów zmysłowych, chociaż tylko za pośrednictwem oglą-
dania i గego syntezy przez wyobraźnię; గemu więc podlegaగą wszelkie zగawiska, గako dane
możliwego doświadczenia. A ponieważ to odnoszenie się zగawisk do możliwego doświad-
czenia గest również konieczne (gdyż bez niego nie moglibyśmy przez zగawiska otrzymać
żadnego poznania, tak że nic by nas one nie obchoǳiły); wynika tedy, że czysty rozsądek,
za pośrednictwem kategorii, గest formalną a syntetyczną zasadą wszelkich doświadczeń,
a zగawiska wiążą się w sposób konieczny z rozsądkiem²³⁷.

²³⁶Otóż jedność rozmaitości w podmiocie jest syntetyczną; a zatem czysta apercepcja daje nam do rąk zasadę synte-
tycznej jedni rozmaitych szczegółów we wszelkim możliwym ogląǳie — proszę na zdanie to zwrócić baczną uwagę,
gdyż ma ono wielką doniosłość. Wszystkie wyobrażenia muszą się koniecznie odnosić do గakieగś możliwej em-
piryczneగ świadomości, gdyż gdyby గeగ nie miały i gdyby niepodobna było ich sobie uświadomić: to by tyle
znaczyło, గak gdyby zgoła nie istniały. Ale wszelka empiryczna świadomość musi się koniecznie odnosić do
transcendentalneగ (wszelkie szczegółowe doświadczenie wyprzeǳaగąceగ) świadomości, mianowicie świadomo-
ści siebie samego, గako pierwotneగ apercepcగi. Jest więc wręcz koniecznym, żeby w moim poznaniu wszelka
świadomość skupiała się w గedneగ świadomości (siebie samego). W tym గest syntetyczna గedność rozmaitości
(świadomości), poznawana a priori, i tym sposobem daగąca podstawę do syntetycznych zdań a priori, doty-
czących czystego myślenia, tak గak przestrzeń i czas do takich zdań, które dotyczą formy గeno oglądu. Zdanie
syntetyczne, że wszelka rozmaita empiryczna świadomość musi się złączyć w గedneగ-గedyneగ samoświadomo-
ści (samowieǳy) గest wręcz pierwszą i syntetyczną zasadą naszego myślenia w ogóle. Ale nie trzeba spuszczać
z uwagi, że samo wyobrażenie: Ja, w odniesieniu do wszystkich innych (których zbiorową గedność umożliwia)
గest świadomością transcendentalną. Czy to wyobrażenie గest గasne (świadomość empiryczna) czy ciemne, na
tym tu zgoła nic nie zależy, nawet na గeగ rzeczywistości; możliwość atoli logiczneగ formy wszelkiego poznania
opiera się koniecznie na stosunku do teగ apercepcగi, jako do właǳy [uzdolnienia]. [przypis autorski]

²³⁷zjawiska wiążą się w sposób konieczny z rozsądkiem— ten niezbyt గasny ustęp E. Adickes tak wykłada: „Kiedy
గakieś wyobrażenia staగą się naszymi, tగ. maగą być przyగęte do samowieǳy naszeగ, muszą się poddać określonym

  Krytyka czystego rozumu 



Teraz tę konieczną łączność rozsądku ze zగawiskami za pośrednictwem kategorii po-
staramy się unaocznić w ten sposób, iż rozpoczniemy od dołu, mianowicie od empirii.
Pierwszym, co nam bywa danym, గest zగawisko, które, గeśli గest złączone ze świadomo-
ścią, zwie się spostrzeżeniem (bez stosunku do గakieగś, bodaగ możliweగ tylko świadomości,
zగawisko nigdy by nie mogło stać się dla nas przedmiotem poznania i byłoby dla nas ni-
czym, a że samo przez się nie ma przedmiotoweగ realności i istnieగe tylko w poznawaniu,
wszęǳie byłoby niczym). Ale ponieważ każde zగawisko zawiera szczegóły rozmaite, a stąd
różne spostrzeżenia spotykaగą się w umyśle rozproszone i wyodrębnione, potrzebnym
గest tedy ich połączenie, గakiego w samym zmyśle mieć nie mogą. Jest więc w nas czynna
właǳa syntezy owych rozmaitych szczegółów, zwana przez nas wyobraźnią; గeగ ǳiałania
dokonywane bezpośrednio na spostrzeżeniach, nazywam uగęciem²³⁸. A mianowicie wy-
obraźnia rozmaite szczegóły oglądu ma zamienić na obraz [Bild]; przedtym więc musi
wrażenia przybrać do swoగeగ czynności, tగ. uగąć గe [apprehendiren].

Jasnym గest atoli, że nawet to uగęcie rozmaitych szczegółów samo by గeszcze nie wy-
tworzyło ani obrazu ani łączności wrażeń, gdyby nie istniała podstawa podmiotowa, by
spostrzeżenie, od którego umysł przeszedł do drugiego, przywołać znowu do następnego
i tym sposobem rozwinąć cały ich szereg, — tగ. odtwórcza właǳa wyobraźni, będąca
także empiryczną tylko.

Ponieważ గednak, gdyby wyobrażenia, గak się skupiały, tak następnie bez wyróżnienia
odtwarzały się, nie powstałaby znowuż żadna określona ich łączność, lecz tylko bezładne
ich kupy, a więc nie wynikłoby żadne poznanie; odtwarzanie ich zatem musi mieć pra-
widło, wedle którego pewne wyobrażenie wchoǳi w związek w wyobraźni raczeగ z tym,
aniżeli z గakimś innym. Tę podmiotową i empiryczną podstawę odtwarzania według pra-
wideł nazywaగą kojarzeniem się wyobrażeń.

Ale gdyby również ta గedność kojarzenia się nie miała podstawy przedmiotoweగ, tak iż-
by niepodobna było, aby zగawiska uగmowała wyobraźnia inaczeగ, గak tylko pod warunkiem
możliweగ syntetyczneగ గedni tego uగęcia: to byłoby także czymś zupełnie przypadkowym,
iżby się zగawiska szeregowały w గakąś łączność poznań luǳkich. Bo choćbyśmy posiadali
właǳę koగarzenia spostrzeżeń, to wszakże byłoby samo w sobie całkiem nieokreślonym
i przypadkowym, czy też one koగarzyć się daగą [ob sie associabel wären]; a w razie, gdyby się
nie dawały, możliwą byłaby mnogość spostrzeżeń, a nawet cała zmysłowość, przez którą
by się znaగdowało w umyśle moim dużo empiryczneగ świadomości, lecz w wyodrębnieniu
i bez należenia do moగeగ samowieǳy, — a to przecież గest niepodobieństwem. Albowiem
przez to గedynie, że wszystkie spostrzeżenia zaliczam do గedneగ świadomości (pierwotneగ
apercepcగi), mogę wobec wszystkich spostrzeżeń powieǳieć, iż గestem ich świadomy.
A więc musi istnieć przedmiotowa, tగ. daగąca się doగrzeć a priori, przed wszystkimi em-
pirycznymi prawami wyobraźni, podstawa, na któreగ się wspiera możliwość, ba, nawet
konieczność prawa, rozciągaగącego się na wszystkie zగawiska, a mianowicie prawa uwa-
żania ich nieprzerwanie za takie dane zmysłowe, które same przez się koగarzyć się mogą
i podlegaగą ogólnym prawidłom nieprzerwaneగ łączności w odtwarzaniu. Tę przedmioto-
wą podstawę wszelkiego koగarzenia zగawisk nazywam ich pokrewieństwem. A nie możemy
గeగ znaleźć nigǳie inǳieగ, గak tylko w zasaǳie గedni apercepcగi co do wszystkich poznań,
గakie do mnie maగą należeć. Wedle teగ zasady wszystkie zgoła zగawiska tak muszą wcho-
ǳić do umysłu, czyli być przezeń uగmowane, żeby się zgaǳały z గednią apercepcగi, co

prawidłom, pod którymi గedynie przyగęcie to może nastąpić. Skoro tedy samowieǳa nasza przeciwstawia się
zగawiskom (wyobrażeniom), czyli wchoǳi związek z transcendentalną syntezą wytwórczeగ wyobraźni, mocą
któreగ గedynie zdoła wyniknąć stosunek mięǳy apercepcగą a zగawiskami, wówczas występuగą w samowieǳy
naszeగ całkiem określone prawidła możliwości przyగęcia, i గako właǳa tych prawideł zowie się samowieǳa
rozsądkiem. Podobnież samowieǳa, wchoǳąc mocą syntezy wyobraźni odtwórczeగ w łączność ze zగawiskami,
గest źródłem każdorazowych prawideł (praw) koగarzenia się, które wtedy przypisywane są także rozsądkowi. W
pewnych chwilach czynności swojej samowieǳa nazywa się więc rozsądkiem”. [przypis redakcyగny]

²³⁸Jest więc w nas czynna właǳa syntezy owych rozmaitych szczegółów, zwana przez nas wyobraźnią; jej ǳiałania
dokonywane bezpośrednio na spostrzeżeniach, nazywam ujęciem — że wyobraźnia గest koniecznym składnikiem
samego spostrzegania, nie wspomniał గeszcze o tym żaden psycholog. Pochoǳi to stąd, że właǳę tę గuż to
ograniczano గedynie do odtwarzania, గuż to, że sąǳono, గakoby zmysły nie tylko nam dostarczały wrażeń, ale
nawet składały గe z sobą, i wytwarzały obrazy przedmiotów, do czego przecie niewątpliwie prócz uzdolnienia
do przyగmowania wrażeń, potrzeba czegoś więceగ గeszcze, mianowicie czynności zsyntezowania tychże. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



by niemożliwym było bez syntetyczneగ గedności w ich połączeniu, która zatem గest też
przedmiotowo konieczną.

Przedmiotowa గedność wszelkieగ (empiryczneగ) świadomości w గedneగ świadomości
(pierwotneగ apercepcగi) గest więc koniecznym warunkiem wszelkiego także możliwego
spostrzegania, a pokrewieństwo wszelkich zగawisk (bliskie lub odległe) గest koniecznym
następstwem syntezy w wyobraźni, syntezy, ugruntowaneగ a priori na prawidłach.

A więc wyobraźnia గest także właǳą aprioryczneగ syntezy; to też daగemy గeగ nazwę
wyobraźni wytwórczeగ, i o ile co do całeగ rozmaitości zగawiska ma na celu గedynie tylko
konieczną గedność w గego syntezie, ta może być nazwana transcendentalną czynnością
wyobraźni. ǲiwnym to గest zapewne, ale przecie గasnym z tego, co się dotąd powieǳia-
ło, że dopiero za pośrednictwem teగ transcendentalneగ czynności wyobraźni umożliwia się
nawet pokrewieństwo zగawisk, z nim koగarzenie się a przez toż wreszcie odtwarzanie we-
dług praw, — a zatem doświadczenie: bez nieగ bowiem żadne by poగęcia o przedmiotach
nie spływały do doświadczenia.

Albowiem stałe i trwałe Ja (czysteగ apercepcగi) tworzy współzależnik [Correlatum]
wszystkich naszych wyobrażeń, o ile tylko możliwym గest stać się ich świadomym; a wszel-
ka świadomość należy również do wszechobeగmuగąceగ czysteగ apercepcగi, tak గak wszelki
zmysłowy ogląd, గako wyobrażenie, należy do czystego wewnętrznego oglądu, mianowi-
cie do czasu. Ta to apercepcగa tedy musi się przyłączyć do czysteగ wyobraźni, by czynność
గeగ uczynić umysłową [intellectuell]. Bo synteza wyobraźni, chociaż dokonywana a priori,
గest wszakże sama przez się bądź co bądź zmysłową, ponieważ rozmaite szczegóły tak గeno
łączy, గak się zjawiają w ogląǳie, np. kształt tróగkąta. Poగęcia zaś, należące do rozsądku,
powstać mogą przez zestosunkowanie rozmaitości z గednością apercepcగi, lecz tylko za
pośrednictwem wyobraźni w odniesieniu się do oglądu zmysłowego.

Mamy zatem czystą wyobraźnię గako zasadniczą właǳę duszy luǳkieగ, stanowiącą
aprioryczną podstawę wszelkiego poznania. Za గeగ pośrednictwem wprowaǳamy łączność
mięǳy rozmaitością oglądu z గedneగ, a warunkiem konieczneగ గedności apercepcగi czysteగ
z drugieగ strony. Dwa naగdalsze krańce, mianowicie zmysłowość i rozsądek muszą ko-
niecznie połączyć się z sobą za pośrednictwem teగ transcendentalneగ czynności wyobraźni,
gdyż tamta dałaby గeno zగawiska, lecz nie dałaby zgoła przedmiotów poznania empirycz-
nego, a więc doświadczenia. Rzeczywiste doświadczenie, składaగące się z uగęcia, koగarzenia
(odtworzenia), w końcu z rozpoznania zగawisk, zawiera w tym ostatnim a naగwyższym
(wśród empirycznych గeno pierwiastków doświadczenia) poగęcia, które umożliwiaగą for-
malną గedność doświadczenia, a wraz z nią wszelką przedmiotową ważność (prawǳiwość)
poznania empirycznego.

Ależ tymi podstawami rozpoznania rozmaitości, o ile dotyczą tylko formy doświadcze-
nia w ogóle, są owe kategorie. Na nich to opiera się tedy wszelka formalna గedność w synte-
zie wyobraźni, a za pośrednictwem teగże [గedność] wszelkiego empirycznego użytkowania
z teగże [wyobraźni]²³⁹ (w rozpoznaniu, odtwarzaniu, koగarzeniu, uగęciu), schoǳąc aż do
zగawisk, gdyż te należeć mogą do naszeగ świadomości, a więc do nas samych, tylko za
pośrednictwem owych pierwiastków poznania w ogóle.

A zatem porządek i prawidłowość w zగawiskach, które nazywamy przyrodą, wnosi-
my tam sami, i nie można by ich tam było odnaleźć, gdybyśmy ich od początku tam
nie włożyli, tగ. gdyby ich nie włożyła przyroda naszego umysłu. Bo ta గedność przyrody
musi być konieczna, tగ. być a priori pewną గednością w połączeniu zగawisk. Ale గakżeby-
śmy zdołali a priori wydobyć na గaw గedność syntetyczną, gdyby w pierwotnych źródłach
poznania umysłu naszego nie były a priori zawarte podmiotowe zasady takieగ గedności,
i gdyby te warunki podmiotowe nie miały zarazem wagi przedmiotoweగ, gdyż są zasadami
możliwości poznania w ogóle గakiegoś przedmiotu w doświadczeniu.

Powyżeగ obగaśnialiśmy rozsądek kilkoma sposobami: గako samorzutność poznania (w
przeciwstawieniu do bierneగ wrażliwości zmysłów), గako właǳę myślenia, albo też గako
właǳę poగęć, lub nawet sądów; obగaśnienia te, gdy się dokładnieగ przyగrzymy, wychoǳą
na గedno. Teraz możemy scharakteryzować go గako właǳę prawideł [das Vermögen der Re-

²³⁹[jedność] wszelkiego empirycznego użytkowania z tejże [wyobraźni] — proponowaną przez Adickesa (str.
) zamianę dopełniacza: „alles empirischen Gebrauchs” na mianownik: „aller empirischer Gebrauch”, గako drugi
podmiot do „gründet sich” (opiera się) uważam za zbędną. Zdaniem moim ów dopełniacz zależy od domyślnego tu
wyrazu: „Einheit”. Zaimek „derselben” przy tym dopełniaczu odnoszę do „Einbildungskraft”. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



geln]. Ta cecha గest owocnieగsza i zbliża się barǳieగ do గego istoty. Zmysłowość daగe nam
formy (oglądu), rozsądek zaś prawidła. Wciąż on గest zaగęty starannym śleǳeniem zగawisk
w tym zamiarze, by గakieś prawidło na nie wynaleźć. Prawidła, o ile są przedmiotowymi
(a więc wiążą się nieodbicie z poznaniem przedmiotu), zowią się prawami. Chociaż przez
doświadczenie uczymy się wielu praw, są one przecież tylko szczegółowymi określeniami
praw గeszcze wyższych, z pomięǳy których naగwyższe (rząǳące wszystkimi innymi) po-
choǳą a priori z samego rozsądku, a nie są wzięte z doświadczenia, lecz owszem nadaగą
zగawiskom ich prawidłowość i tym właśnie winny umożliwiać doświadczenie. Rozsądek
zatem గest nie tylko właǳą tworzenia sobie prawideł przez porównywanie zగawisk; lecz
గest nawet prawodawstwem dla przyrody, tగ. bez rozsądku nigǳie nie byłoby przyrody,
tగ. syntetyczneగ గedności rozmaitych szczegółów zగawisk według prawideł; gdyż zగawiska,
గako takie, nie mogą być po zewnątrz nas, ale istnieగą tylko w naszeగ zmysłowości. A ta,
గako przedmiot poznania w doświadczeniu, ze wszystkim, co గeno w sobie mieści, moż-
liwą గest tylko w గedności apercepcగi. Jedność zaś apercepcగi గest transcendentalną pod-
stawą konieczneగ prawidłowości wszelkich zగawisk w doświadczeniu. Taż właśnie గedność
apercepcగi co do rozmaitości wyobrażeń (mianowicie, by rozmaite wyobrażenia okre-
ślić గednym-గedynym) ich prawidłem, a właǳą takich prawideł గest rozsądek. Wszystkie
więc zగawiska, będąc możliwymi doświadczeniami, tkwią a priori w rozsądku i od niego
otrzymuగą swoగą formalną możliwość, podobnie గak będąc tylko oglądami, tkwią w zmy-
słowości i przez nią గedynie, co do formy, są możliwymi.

Chociaż tedy brzmi to tak przesadnie, tak niedorzecznie, gdy się powie: rozsądek గest
sam źródłem praw przyrody, a więc i formalneగ గedności przyrody, to przecież takie zapa-
trywanie గest słuszne i zgodne z przedmiotem, mianowicie, z doświadczeniem. Wszelako,
prawa empiryczne, గako takie, nie mogą bynaగmnieగ wyprowaǳać swego rodowodu z czy-
stego rozsądku, tak samo గak niezmierzoneగ rozmaitości zగawisk nie podobna należycie
poగąć z czysteగ formy oglądu zmysłowego. Ale wszystkie prawa empiryczne są గeno szcze-
gółowymi określeniami czystych praw rozsądku, które dopiero czynią tamte możliwymi
według swego wzoru [Norm], i pod którymi zగawiska przybieraగą formę, prawidłową po-
dobnie గak wszystkie zగawiska, bez względu na różnorodność sweగ formy empiryczneగ,
zawsze przecie muszą się stosować do warunków czysteగ formy zmysłowości.

Czysty rozsądek tedy గest w kategoriach prawem syntetyczneగ గedności wszystkich
zగawisk, przez to dopiero i pierwotnie umożliwiaగąc doświadczenie co do గego formy.
Więceగ też w tym transcedentalnym wywoǳie kategorii nie zamierzaliśmy okazać, గeno
uwydatnić ten stosunek rozsądku do zmysłowości, a za గeగ pośrednictwem do wszystkich
przedmiotów doświadczenia, więc przedmiotową ważność గego czystych poగęć a priori,
a przez to ustalić ich pochoǳenie i prawǳiwość.

Zwięzłe przedstawienie słuszności i గedyneగ możliwości tego wywodu czystych poగęć
rozsądkowych

Gdyby przedmioty, z którymi poznanie nasze ma do czynienia, były rzeczami samymi
w sobie; tobyśmy nie mogli mieć o nich zgoła poగęć a priori. Bo skądże byśmy గe wzięli?
Jeślibyśmy గe brali od przedmiotu (nie badaగąc tu ponownie, గakim sposobem mógłby on
być nam znany); to poగęcia nasze byłyby tylko empirycznymi, nie zaś poగęciami a priori.
Jeślibyśmy గe brali z siebie samych, to to, co w nas గest గeno, nie mogłoby określać przed-
miotu różnego od naszych wyobrażeń. tగ. być powodem, dlaczego by miała istnieć rzecz
గakaś, któreగ by przysługiwało to, co mamy w myślach, nie zaś raczeగ, iżby całe to wyobra-
żenie było czczym. Natomiast, గeżeli wszęǳie mamy do czynienia tylko ze zగawiskami, to
nie tylko możliwym, ale koniecznym గest, żeby pewne poగęcia aprioryczne wyprzeǳały
empiryczne poznanie przedmiotów. Bo గako zగawiska stanowią one przedmiot, który గest
tylko w nas, gdyż poza nami nie spotykamy gołeగ గeno modyfikacగi zmysłowości naszeగ.
Otóż samo to wyobrażenie, że wszystkie te zగawiska, więc i wszystkie przedmioty, గakimi
możemy się zaగmować, są całkowicie we mnie, tగ. stanowią określenia moగeగ identyczneగ
గaźni, przedstawia nieprzerwaną గedność tychże w గedneగ i teగ sameగ apercepcగi గako ko-
nieczną. Na teగ atoli గedni świadomości możliweగ polega też forma wszelkiego poznania
przedmiotów (bo przez nią rozmaite szczegóły pomyślane bywaగą గako należące do jedne-
go przedmiotu). A zatem sposób, w గaki rozmaitość wyobrażenia zmysłowego (oglądu)
wchoǳi w గedną świadomość, istnieగe wprzód niż wszelkie poznanie przedmiotu, గako

  Krytyka czystego rozumu 



umysłowa poznania tego forma, i wytwarza w ogóle sam formalne poznanie wszelkich
przedmiotów a priori, o ile bywaగą pomyślane (kategorie). Ich synteza przez czystą wy-
obraźnię, గedność wszystkich wyobrażeń w odniesieniu do pierwotneగ apercepcగi wyprze-
ǳaగą wszelkie poznanie empiryczne. Czyste poగęcia rozsądkowe są tedy dlatego గedynie
możliwe a priori, a nawet, ze względu na doświadczanie, konieczne, że poznanie nasze
ma do czynienia wyłącznie tylko ze zగawiskami, których możliwość leży w nas samych,
których łączność i గedność (w wyobrażeniu pewnego przedmiotu) w nas tylko się znaగ-
duగe, — a więc muszą wyprzeǳać wszelkie doświadczenie, i czynić గe dopiero możliwym
co do formy. I z teగ zasady, గedynie możliweగ wśród wszelkich innych, wyprowaǳony też
został i ten nasz wywód kategorii.

. []
Pierwszy paralogizm substancగalności

To, czego wyobrażenie గest absolutnym podmiotem sądów naszych, a zatem nie może
być użyte గako określenie inneగ rzeczy, గest substancją.

Ja, గako గestestwo myślące, గestem absolutnym podmiotem wszystkich swoich możli-
wych sądów, a to wyobrażenie o mnie samym nie może być użyte za orzeczenie గakieగ-
kolwiek inneగ rzeczy.

A więc గestem, గako గestestwo myślące (dusza), substancją.

Krytyka pierwszego paralogizmu czysteగ psychologii
W analityczneగ części Logiki transcendentalnej wykazaliśmy, że czyste kategorie (a

mięǳy nimi i kategoria substancగi) nie maగą same w sobie zgoła znaczenia przedmioto-
wego, గeżeli nie podstawi się pod nie oglądu, do rozmaitych szczegółów którego mogą
być zastosowane, గako czynności [Functionen] గedni syntetyczneగ. Bez tego są one tylko
czynnościami sądu bez treści. O każdeగ w ogóle rzeczy mogę powieǳieć, iż గest substan-
cగą, గeśli గą wyróżniam od gołych గeno orzeczeń i określeń rzeczy. Otóż w całym myśleniu
naszym Ja గest podmiotem, w którym tkwią myśli tylko గako określenia i to Ja nie może
być użyte గako określenie గakieగś inneగ rzeczy. A więc każdy musi koniecznie uważać siebie
samego za substancగę, myślenie zaś tylko za przypadłości swego istnienia i za określenia
swego stanu.

Atoli గakiż mam zrobić użytek z tego poగęcia substancగi? Że గa, గako గestestwo myślące,
ciągle trwam sam dla siebie, przyroǳonym sposobem ani powstaగę ani ginę, tego żadną
miarą nie mogę wywnioskować z owego poగęcia, a do tego గedynie może mi się przydać
poగęcie substancగalności mego myślącego podmiotu, gdyż inaczeగ mógłbym się barǳo
dobrze obeగść bez niego.

Takich własności z sameగ గeno czysteగ kategorii substancగi nie tylko nie możemy wy-
wnioskować, lecz nawet chcąc do గakiegoś danego przedmiotu zastosować poగęcie substan-
cji empirycznie przydatne, musimy wziąć za podstawę గego trwałość właśnie z doświad-
czenia. A w owym naszym zdaniu nie wzięliśmy żadnego doświadczenia za podstawę,
lecz wywnioskowaliśmy గe tylko z poగęcia odnoszenia się wszelkiego myślenia do Ja, గako
do wspólnego podmiotu, w którym tkwi. A chociażbyśmy się na nim oparli, nie zdoła-
libyśmy przecie żadną pewną obserwacగą dowieść takieగ trwałości. Bo Ja గest wprawǳie
we wszystkich myślach; lecz z tym wyobrażeniem nie wiąże się naగmnieగszy bodaగ ogląd,
który by wyróżnił to Ja od innych przedmiotów oglądania. A więc można wprawǳie spo-
strzec, że to wyobrażenie zawsze wraca przy wszelkim myśleniu, ale nie to, że గest to ogląd
stały i trwały, w którym by zmieniały się koleగno myśli (గako ruchome, przemĳaగące).

Stąd wynika, że pierwszy wniosek rozumowy psychologii transcendentalneగ narzuca
nam rzekomo గeno nowe wyగaśnienie, podaగąc stały logiczny podmiot myślenia za pozna-
nie realnego podmiotu przypadłości, o którym nic nie wiemy i nic wieǳieć nie możemy,
gdyż świadomość గest tym గedynym czynnikiem, który wszystkie wyobrażenia przemienia
na myśli i w którym, గako w podmiocie transcendentalnym, musimy napotkać wszystkie
nasze spostrzeżenia; tak że poza tym logicznym znaczeniem naszego Ja, nie posiadamy
żadneగ zgoła wiadomości o podmiocie samym w sobie, tworzącym, గako podścielisko,
podstawę zarówno świadomości గak i wszystkich myśli.

  Krytyka czystego rozumu 



Mimo to możemy przyగąć zdanie: dusza jest substancją, bylebyśmy గeno wyznali skrom-
nie, że poగęcie to bynaగmnieగ nie rozszerza naszego poznania, i nie zdoła nam wyగaśnić
żadnego ze zwykłych wnioskowań rozumkuగąceగ nauki o duszy, గak np. nieprzerwanego
trwania duszy wobec wszelakich przemian i nawet wobec śmierci człowieka; — że zatem
poగęcie to oznacza substancగę w idei, lecz nie w realności.

Drugi paralogizm poగedynczości
Ta rzecz, któreగ ǳiałanie nigdy nie może być uważane za zbieżność wielu ǳiałaగących

rzeczy, గest pojedyncza [einfach].
Ponieważ dusza, గako myślące Ja, గest taką rzeczą:
A więc itd.

Krytyka drugiego paralogizmu psychologii transcendentalneగ
Jest to Achilles wszystkich dialektycznych wniosków czysteగ nauki o duszy: nie గakaś

tam sofistyczna igraszka, wymyślona przez dogmatyka, by zapatrywaniom swoim nadać
przemĳaగący pozór prawdy, lecz wniosek, który zdaగe się wytrzymywać naగostrzeగszą in-
dagacగę i naగwiększe powątpiewanie przy badaniu. Oto on.

Każda substancగa złożona గest zbiorowiskiem [Aggregat] wielu, a ǳiałanie czegoś zło-
żonego czyli to, co stanowi గego, గako takiego, przypadłość, గest zbiorowiskiem wielu
ǳiałań czyli przypadłości, które rozǳielone są pomięǳy mnóstwo substancగi. Otóż sku-
tek, wynikaగący ze zbieżności wielu ǳiałaగących substancగi, గest możliwy wówczas, gdy
skutek ten గest tylko zewnętrzny (గak np. ruch ciała గest zగednoczonym ruchem wszyst-
kich గego części). Atoli inaczeగ się ǳieగe z myślami గako z przypadłościami, należącymi
wewnętrznie do myślącego గestestwa. Bo przypuśćmy, że coś złożonego myśli; to każ-
da గego część mieściłaby w sobie część myśli, a wszystkie razem wzięte dopiero by całą
myśl zawarły. Ależ to przeczy samo sobie. Bo ponieważ wyobrażenia, rozǳielone pomię-
ǳy różne గestestwa (np. poszczególne słowa గakiegoś wiersza), nigdy nie wytworzą całeగ
myśli (wiersza); więc myśl nie może być przypadłością czegoś złożonego గako takiego.
Możliwą więc గest tylko w takieగ substancగi, która nie గest zbiorowiskiem wielu, a więc
గest wręcz-poగedynczą²⁴⁰.

Tak nazwany nervus probandi [=moc dowodowa] tego dowodu spoczywa w zdaniu,
że liczne wyobrażenia muszą się zawrzeć w absolutneగ గedności myślącego podmiotu, by
myśl wytworzyć. Ale tego zdania nikt nie może dowieść z pojęć. Bo cóż by tu począć,
aby tego dokonać? Zdania: myśl może być tylko skutkiem bezwzględneగ గedności my-
ślącego గestestwa, nie podobna uważać za analityczne. Bo గedność myśli, składaగąceగ się
z wielu wyobrażeń, గest zbiorowa [collectiv] i ze względu na same poగęcia tylko, może
się odnosić zarówno do zbioroweగ గedności spółǳiałaగących w tym substancగi (np. ruch
ciała గakiegoś గest złożonym ruchem wszystkich గego części), గak i do bezwzględneగ గed-
ności podmiotu. Według prawa tożsamości nie podobna zatem dopatrzyć konieczności
przypuszczenia poగedynczeగ substancగi wobec గakieగś złożoneగ myśli. Żeby zaś toż zdanie
dawało się poznać syntetycznie i całkiem a priori z samych గeno poగęć, tego chyba nikt
nie ośmieli się twierǳić, kto rozumie podstawę możliwości syntetycznych zdań a priori,
గakeśmy to powyżeగ wyłożyli.

Ale niepodobna również i z doświadczenia wywieść teగ konieczneగ గedni podmiotu,
గako warunku możliwości wszelkieగ myśli. Doświadczenie bowiem nie daగe poznać wcale
konieczności, nie mówiąc గuż o tym, że poగęcie bezwzględneగ గedni leży daleko poza గego
ǳieǳiną.

Skądże tedy bierzemy to zdanie, będące podporą całego psychologicznego wniosku
rozumowego?

Oczywistą గest rzeczą, że chcąc sobie wyobrazić myślące గestestwo, musimy na గego
mieగscu usadowić siebie samych, a zatem przedmiotowi, który chcielibyśmy rozważyć,
musimy podsunąć własny గego podmiot (co się nie zdarza przy żadnym innym roǳaగu
badania) i że dlatego tylko wymagamy bezwzględneగ గedności podmiotu do గakieగś myśli,

²⁴⁰ponieważ wyobrażenia, rozǳielone pomięǳy różne jestestwa (…), nigdy nie wytworzą całej myśli (…); więc
myśl nie może być przypadłością czegoś złożonego jako takiego. Możliwą więc jest tylko w takiej substancji, która nie
jest zbiorowiskiem wielu, a więc jest wręcz-pojedynczą — barǳo to łatwo nadać temu dowoǳeniu zwykłą szkolną
wyrazistość formy. Ale dla moగego celu wystarcza zupełnie przedłożenie przed oczy samego dowodu, bądź co
bądź w sposób przystępny. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



iż inaczeగ nie można byłoby powieǳieć: Ja myślę (rozmaite szczegóły w గakimś wyobra-
żeniu). Bo chociażby całość myśli mogła być poǳielona i pomięǳy wiele podmiotów
rozǳielona; to podmiotowe Ja nie może przecie zostać poǳielone i rozǳielone: a to
właśnie przypuszczamy z góry przy wszelkim myśleniu.

A zatem tak samo tutaగ, గak w poprzednim paralogizmie, formalne zdanie apercepcగi:
Ja myślę, stanowi całkowitą podstawę, na któreగ psychologia rozumowa odważa się opierać
rozszerzenie swoich poznań. Zdanie to nie గest zaiste wcale doświadczeniem, lecz formą
apercepcగi, przyłączaగącą się do każdego doświadczenia i poprzeǳaగącą గe, lecz zawsze tylko
ze względu na możliwe poznanie w ogóle i musi być uważane za podmiotowy గego warunek
గedynie, który niesłusznie robimy warunkiem możliwości poznania przedmiotów²⁴¹, to
గest pojęciem o గestestwie myślącym, dlatego że nie możemy go sobie wyobrazić inaczeగ,
గak sadowiąc siebie samych wraz z formułą świadomości naszeగ na mieగscu każdego innego
myślącego గestestwa.

Atoli poగedynczość moగeగ గaźni (గako duszy) nie wywnioskowuje się nawet naprawdę ze
zdania: Ja myślę; bo tamto mieści się గuż samo w każdeగ myśli. Zdanie: Jestem pojedyn-
czy, trzeba poczytywać za bezpośrednie wyrażenie apercepcగi, tak గak rzekomy wniosek
kartezగański: cogito, ergo sum, గest w gruncie tautologią, gdyż cogito (sum cogitans) orze-
ka rzeczywistość bezpośrednio. Jestem pojedynczy, nie znaczy snadź nic innego, గak to,
że wyobrażenie: Ja, nie zawiera w sobie naగmnieగszeగ rozmaitości, i że గest bezwzględną
(chociaż logiczną tylko) గednością.

A więc tak sławny psychologiczny dowód zasaǳa się గedynie na niepoǳielneగ jed-
ności wyobrażenia, które czasownik tylko skierowuగe ku గakieగś osobie. Widocznym గest
przecież, że Ja, związane z myślą, oznacza podmiot przypadłości tylko transcendentalnie,
nie uwydatniaగąc by-naగmnieగszeగ గego właściwości, wcale go w ogóle nie znaగąc, ani nic
o nim nie wieǳąc. Znaczy on coś w ogóle (podmiot transcendentalny), czego wyobraże-
nie bądź co bądź musi być poగedyncze, właśnie dlatego, że się w nim nic a nic nie określa,
boć pewnie niepodobna wyobrazić sobie nic barǳieగ poగedynczego nad to, co గest w po-
గęciu o samym tylko czymś. Poగedynczość atoli wyobrażenia o గakimś podmiocie nie గest
గeszcze poznaniem poగedynczości samegoż podmiotu, gdyż na గego właściwości zgoła nie
zważamy, oznaczaగąc go tylko całkiem czczym co do treści wyrazem: Ja (który zastosować
mogę do każdego myślącego podmiotu).

Tyle pewna, że przez Ja uprzytamniam sobie zawsze bezwzględną, ale logiczną గed-
ność podmiotu (poగedynczość), lecz nie znaczy to bynaగmnieగ, iżbym poznawał przez to
rzeczywistą poగedynczość mego podmiotu. Jak zdanie: Jestem substancగą, nie znaczyło
nic więceగ గak tylko czystą kategorię, z któreగ nie mogę zrobić żadnego (empirycznego)
użytku; tak samo wolno mi również powieǳieć: Jestem substancగą poగedynczą, tగ. taką,
któreగ wyobrażenie nigdy nie zawiera syntezy rozmaitości; lecz to poగęcie, lub też to zda-
nie nie poucza nas w niczym co do mnie samego గako przedmiotu doświadczenia, gdyż
poగęcie sameగże substancగi używa się tu గedynie గako czynność syntezy, bez podłożenia
pod nią oglądu, a więc bez przedmiotu, i popłaca గeno co do warunku naszego poznania,
ale nie co do గakiego bądź daగącego się przytoczyć przedmiotu. Poddaగmy próbie rzekomą
przydatność tego zdania.

Każdy musi przyznać, że twierǳenie o poగedynczeగ przyroǳie duszy o tyle tylko ma
గakąś wartość, o ile przez nie mogę wyróżnić ten podmiot od wszelkieగ materii, a zatem
oswoboǳić go od teగ ułomności, గakieగ ona zawsze podlega. Właściwie też na ten użytek
zostało owo zdanie utworzone; stąd częstokroć wyrażaగą గe i tak: dusza nie గest cielesną.
Otóż, గeżeli potrafię wykazać, że chociażby temu zasadniczemu zdaniu rozumoweగ nauki
o duszy, przyznało się, w czystym znaczeniu tylko sądu rozumowego (z czystych katego-
rii), wszelką ważność przedmiotową (wszystko, co myśli, గest substancగą poగedynczą), nie
można by było przecie zrobić naగmnieగszego użytku z tego zdania, co do nieగednorodno-
ści czy pokrewieństwa duszy z materią: — to znaczy bęǳie tyleż, గak gdybym tu rzekome
filozoficzne wniknięcie w rzecz [Einsicht] wygnał na pole gołych గeno idei, którym brak
realności przedmiotowego zastosowania.

²⁴¹warunkiem możliwości poznania przedmiotów — „Mianowicie గestestw myślących; to గest naszą właści-
wość, że możemy poznawać గedynie na mocy teగ formy apercepcగi, przenosimy na inne myślące గestestwa i tym
sposobem tworzymy sobie o nich poగęcie na podstawie oweగ właściwości, o któreగ nie możemy przecież zgoła
wieǳieć, czy im w ogóle przynależy”; obగaśnienie E. Adickesa. [przypis tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



Dowiedliśmy nieodparcie w Estetyce transcendentalneగ, że ciała są tylko zగawiskami
naszego zmysłu zewnętrznego, a nie rzeczami samymi w sobie. Zgodnie z tym możemy
słusznie powieǳieć, że nasz podmiot myślący nie గest cielesny, to znaczy, że ponieważ
wyobrażamy go sobie గako przedmiot zmysłu wewnętrznego, nie może on być, o ile myśli,
przedmiotem zmysłów zewnętrznych, tగ. zగawiskiem w przestrzeni. A to tylko tyle orzeka,
iż nigdy wśród zగawisk zewnętrznych nie mogą się nam ukazać గestestwa myślące, గako
takie; czyli, że nie możemy oglądać zewnętrznie ich myśli, ich świadomości, ich pożądań
itd., gdyż to wszystko należy do zmysłu wewnętrznego. Istotnie ten argument wydaగe się
i naturalnym i popularnym; wpadł nań naగpospolitszy nawet rozsądek od czasów podobno
naగdawnieగszych i przeto barǳo wcześnie zaczął uważać dusze za గestestwa zupełnie od ciał
odmienne.

Otóż lubo rozciągłość, nieprzenikliwość, spóగność i ruch, słowem wszystko, czego
nam tylko dostarczyć mogą zmysły zewnętrzne, nie są myślami, uczuciem, skłonnością
lub postanowieniem, ani też nic takiego w sobie nie zawieraగą, gdyż nie są to bynaగmnieగ
przedmioty oglądania zewnętrznego: to przecież owo coś, co stanowi podstawę zగawisk
zewnętrznych, co na zmysł nasz tak ǳiała, że on nabywa wyobrażeń o przestrzeni, ma-
terii, kształcie itd. owo coś, rozpatrywane గako noumenon (lub lepieగ, గako przedmiot
transcendentalny), mogłoby zarazem być podmiotem myśli, aczkolwiek tym sposobem,
w గaki przez nie zostaగe podrażniony zmysł nasz zewnętrzny, nie nabywamy zgoła oglądu
wyobrażeń, chceń itd. lecz tylko ogląd przestrzeni i గeగ określeń. Lecz to coś nie గest roz-
ciągłe, nie గest nieprzenikliwe, nie గest złożone, gdyż wszystkie te orzeczenia dotyczą గeno
zmysłowości i గeగ oglądu, o ile owe (zresztą nam nieznane przedmioty) na nas ǳiałaగą. Te
atoli wyrażenia nie daగą zgoła poznać, co to za przedmiot, lecz tylko, że గemu, గako takie-
mu, który rozważamy sam w sobie bez odnoszenia do zmysłów zewnętrznych, nie mogą
być przypisane te orzeczenia zగawisk zewnętrznych. Ale orzeczenia zmysłu wewnętrzne-
go, wyobrażenia i myślenie, nie są z nim sprzeczne. A zatem nawet gdy się zgoǳimy na
poగedynczość గeగ przyrody, dusza luǳka nie zostaగe గeszcze należycie wyróżniona co do
podścieliska swego od materii, గeżeli గą uważać bęǳiemy (గak powinniśmy) za zగawisko
tylko.

Gdyby materia była rzeczą samą w sobie, to by się naగzupełnieగ wyróżniła, గako గe-
stestwo złożone, od duszy, గako గestestwa poగedynczego. Ależ ona గest tylko zగawiskiem
zewnętrznym, którego podścieliska niepodobna poznać za pomocą గakich bądź przyto-
czyć się mogących orzeczeń: a więc mogę o tym podścielisku mniemać, iż గest samo
w sobie poగedyncze, chociaż sposobem, w గaki ǳiała na zmysły nasze, wywołuగe w nas
ogląd czegoś rozciągłego a zatem złożonego; że substancగi tedy, któreగ ze względu na nasz
zmysł zewnętrzny przysługuగe rozciągłość, przynależą sameగ w sobie myśli, które przez
గeగ własny zmysł wewnętrzny mogą zostać wyobrażone ze świadomością. Tym sposobem
toż samo właśnie, co w pewnym wzglęǳie nazywa się cielesnym, byłoby w innym wzglę-
ǳie równocześnie గestestwem myślącym, którego myśli nie możemy wprawǳie oglądać
w zగawisku, ale ich poznaki oglądamy. Przez to odpadłoby wyrażenie, że tylko dusze (గako
osobne roǳaగe substancగi) myślą; mówiłoby się raczeగ, గak zazwyczaగ, że luǳie myślą, tగ.
że to samo, co గako zగawisko zewnętrzne, గest rozciągłym, wewnętrznie (samo w sobie)
గest podmiotem, który nie గest złożonym, lecz poగedynczym, i myśli.

Atoli nie puszczaగąc się na takie hipotezy, można zauważyć ogólnie, że గeśli przez duszę
rozumiem myślące గestestwo samo w sobie, to pytanie గest గuż samo przez się niestosowne,
czy mianowicie గest ona గednorodna, czy nie, z materią (która nie గest wcale rzeczą samą
w sobie, tylko roǳaగem wyobrażeń w nas); bo rozumie się గuż samo przez się, że rzecz
sama w sobie ma inną przyrodę niż określenia, wytwarzaగące stan గeగ tylko.

Jeżeli గednak porównywamy myślące Ja nie z materią, lecz z tym czynnikiem myślnym
[mit den Intelligibelen], który గest, podstawą zగawiska zewnętrznego, nazwanego przez nas
materią; to ponieważ o tym czynniku nic zgoła nie wiemy, nie możemy też nie powieǳieć,
czy dusza w czymkolwiek od niego wewnętrznie się różni.

Tak więc poగedyncza świadomość nie గest bynaగmnieగ znaగomością poగedynczeగ przy-
rody naszego podmiotu, o ile tenże ma być wyróżnionym przez to od materii, గako గe-
stestwa złożonego.

Ale, గeśli poగęcie to nie przyda się w tym గedynym wypadku, gǳie గe można za-
stosować, mianowicie w porównywaniu moగeగ గaźni z przedmiotem doświadczenia ze-

  Krytyka czystego rozumu 



wnętrznego, by określić cechę właściwą i wyróżniaగącą గego przyrody; to wolno zawsze
udawać, że się wie, iż myślące Ja, dusza (nazwa dla transcendentalnego przedmiotu zmy-
słu wewnętrznego) గest poగedyncza; to wyrażenie nie nabiera przez to wcale zastosowania,
rozciągaగącego się na przedmioty rzeczywiste, i nie może zatem ani na włos rozszerzyć
poznania naszego.

Tak więc upada cała rozumowa psychologia wraz z główną swoగą podporą i zarów-
no tu, గak zresztą gǳie bądź, nie możemy się spoǳiewać, byśmy za pomocą samych
poగęć (a tym mnieగ za pomocą gołeగ podmiotoweగ formy wszystkich naszych poగęć, tగ.
świadomości) zdołali rozszerzyć nasze zapatrywania, bez odniesienia się do możliwego
doświadczenia, zwłaszcza że zasadnicze poగęcie pojedynczej przyrody గest tego roǳaగu, że
go nigǳie w żadnym doświadczeniu odnaleźć niepodobna, że zatem nie ma żadneగ drogi
dostania się do niego, గako poగęcia, popłatnego przedmiotowo.

Trzeci paralogizm osobowości
Co uświadamia sobie liczebną tożsamość siebie samego w różnych chwilach czasu,

గest o tyleż osobą.
Ponieważ dusza itd.
A więc గest osobą.

Krytyka trzeciego paralogizmu psychologii transcendentalneగ
Chcąc poznać w doświadczeniu liczebną tożsamość గakiegoś zewnętrznego przedmio-

tu, zwracam uwagę na czynnik trwały tego zగawiska, do którego, గako do podmiotu, od-
nosi się wszystko inne గako określenie, i spostrzegam tożsamość tamtego w czasie, kiedy
to koleగno się zmienia. Otóż గa గestem przedmiotem zmysłu wewnętrznego, a wszelki
czas గest tylko formą tego zmysłu. A zatem odnoszę wszystkie moగe koleగne określenia
i każde z nich do liczebnie identyczneగ గaźni [Selbst], w każdym czasie, tగ. w formie we-
wnętrznego oglądania siebie samego. W teగ mierze osobowość duszy należało by uważać
nie za wniosek wcale, tylko za zdanie całkiem identyczne samowieǳy w czasie, i to też
గest przyczyną, iż ono popłaca a priori. Istotnie bowiem nie orzeka ono nic więceగ, గeno
tyle: w ciągu całego czasu, kiedy గestem świadom siebie, గestem też świadom, że ten czas
należy do గedności గaźni moగeగ; i wszystko to గedno, czy powiadam: cały ten czas గest we
Mnie, గako indywidualneగ గedności, czy też: W ciągu tego całego czasu znaగduగę się Ja,
zachowuగąc liczebną tożsamość.

Tożsamość osoby zatem można naగniewątpliwieగ odnaleźć w moగeగ własneగ świado-
mości. Ale kiedy rozpatruగę siebie z punktu wiǳenia kogoś innego (గako przedmiot గego
zewnętrznego oglądu); to ten zewnętrzny obserwator rozważa mię naగprzód w czasie, gdyż
w apercepcగi czas గest właściwie tylko we mnie wyobrażony. Z tego więc Ja, które w mojej
świadomości towarzyszy w każdym czasie i to z zupełną tożsamością wszystkim wyobra-
żeniom, on, chociaż to przyzna, nie wywnioskuగe przecie przedmiotoweగ trwałości గaźni
moగeగ. Bo ponieważ w takim razie czas, w który mię wstawia obserwator, nie గest tym, గa-
ki w moగeగ, lecz గaki się w గego własneగ zmysłowości odnaగduగe, więc tożsamość, związana
koniecznym sposobem z moగą świadomością, nie గest przez to związana z గego świado-
mością, tగ. z zewnętrznym oglądem mego podmiotu.

A zatem tożsamość świadomości గaźni moగeగ w różnych czasach గest tylko formal-
nym warunkiem moich myśli i ich połączenia; lecz zgoła nie dowoǳi liczebneగ tożsa-
mości moగego podmiotu, w którym pomimo logiczną tożsamość Ja, może przecie zaగść
taka zmiana, że nie dozwoli utrzymać గego tożsamości; chociażby dozwalała wciąż గesz-
cze przyznawać mu równobrzmiące Ja, które by w każdym innym stanie, nawet wobec
przeobrażenia [Umwandlung] podmiotu, mogło przechować nadal myśl poprzedniego
podmiotu i przekazać గą także następnemu²⁴².

²⁴²pomimo logiczną tożsamość Ja, może przecie zajść taka zmiana, że nie dozwoli utrzymać jego tożsamości;
chociażby dozwalała (…) przyznawać mu równobrzmiące Ja, które by w każdym innym stanie, nawet wobec prze-
obrażenia [Umwandlung] podmiotu, mogło przechować nadal myśl poprzedniego podmiotu i przekazać ją także
następnemu — kula sprężysta, uderzaగąca równą sobie w prostym kierunku, uǳiela గeగ całego swego ruchu,
a więc całego swego stanu (గeżeli zważamy tylko na mieగsca w przestrzeni). Jeżeli podług analogii ciał takich
przyగmuగecie substancగe, z których గedna drugieగ wlewałaby wyobrażenia wraz z ich świadomością, to da się
pomyśleć cały ich szereg: pierwsza przekazywałaby drugieగ swóగ własny stan wraz z గego świadomością; druga
trzecieగ swóగ własny oraz stan poprzednieగ substancగi, a ta trzecia podobnież stany wszystkich poprzednich wraz

  Krytyka czystego rozumu 



Jakkolwiek zdanie niektórych starych szkół, iż wszystko płynie²⁴³ i nic nie ma na świe-
cie trwałego i stałego, nie może się utrzymać, skoro się przyగmie substancగe; nie zostaగe
ono గednak odparte przez గedność samowieǳy. Bo my sami z naszeగ świadomości nie mo-
żemy rozstrzygnąć, czy గako dusza గesteśmy trwali, czy też nie, gdyż do naszeగ identyczneగ
గaźni liczymy to tylko, czego గesteśmy świadomi, i tym sposobem snadź nieodwołalnie
musimy twierǳić, iż przez cały ciąg czasu, którego గesteśmy świadomi, గesteśmy tymiż
samymi. Ale ze stanowiska czyగegoś obcego nie możemy przecież tego uznać za ważne,
ponieważ nie odnaగduగąc w duszy żadnego innego trwałego zగawiska, prócz tylko wy-
obrażenia Ja, które wszystkim innym towarzyszy i wszystkie z sobą wiąże, nie zdołamy
nigdy się upewnić, czy to Ja (myśl tylko) nie płynie tak samo గak inne myśli, które przez
nie w łańcuch się z sobą łączą.

Ale to గest ǳiwne, że osobowość i గeగ uprzedni warunek [Voraussetzung], trwałość,
zatem substancగalność duszy teraz dopiero musi być dowoǳona. Bo gdybyśmy mogli గą
przyగąć z góry, to nie wynikłoby stąd wprawǳie stałe trwanie świadomości, lecz przy-
naగmnieగ możliwość ustawiczneగ świadomości w trwaగącym podmiocie, co గuż wystarcza
dla osobowości, która nie niknie zaraz sama wskutek tego, że గeగ ǳiałanie, daగmy na
to, przerywa się na czas గakiś. Ale przed liczebną tożsamością గaźni naszeగ, wywoǳoną
z identyczneగ apercepcగi, nic nam nie nasuwa teగ trwałości, owszem wywnioskowuగemy
గą dopiero stamtąd (a po nieగ dopiero, gdyby się dobrze złożyło, powinno by następować
poగęcie substancగi, గedynie przydatne dla empirii). A że ta tożsamość osoby żadną miarą
nie wynika z identycznego Ja w świadomości całego czasu, w którym siebie poznaగę; więc
też powyżeగ nie można było ugruntować na tym substancగalności duszy.

Mimo to, podobnie గak poగęcie substancగi i poగedynczości, tak i poగęcie osobowości
(o ile గest transcendentalnym tylko, tగ. o ile dotyczy గedni podmiotu, którego zresztą nie
znamy, ale w określeniach którego zachoǳi nieprzerwane powiązanie przez apercepcగę)
może pozostać, i w teగ mierze poగęcie to గest nawet potrzebne i wystarczaగące do użytku
praktycznego; lecz nie możemy గuż nigdy przechwalać się nim గako rozszerzeniem naszego
poznania mocą czystego rozumu, który nam błyska w oczy nieprzerwanym trwaniem
podmiotu, wywieǳionym z gołego గeno poగęcia identyczneగ గaźni; poగęcie owo bowiem
kręci się tylko wciąż wkoło siebie i nie posuwa nas zgoła naprzód w sprawie ani గednego
z pytań, odnoszących się do poznania syntetycznego.

Czym గest materia గako rzecz sama w sobie (గako przedmiot transcendentalny), nie
wiemy wprawǳie zgoła; mimo to గeగ trwałość గako zగawiska, w którym ona wyobrażona
zostaగe గako coś zewnętrznego, może być zaobserwowaną. Ale, ponieważ chcąc obser-
wować samo Ja wobec koleగneగ zmiany wszystkich wyobrażeń, nie mam żadnego innego
współzależnika moich porównań, prócz siebie samego znowuż, wraz z ogólnymi warun-
kami moగeగ świadomości; nie mogę więc na wszelkie pytania żadnych innych dać odpo-
wieǳi nad tautologiczne, gdyż swoగe poగęcie i గego గedność podsuwam właściwościom,
przynależnym mi గako przedmiotowi, i z góry przyగmuగę to, o czym wieǳieć żądano [und
das voraussetze, was man zu wissen verlangte].

Czwarty paralogizm idealności (stosunku zewnętrznego)
To, o istnieniu czego można wnioskować tylko గako o przyczynie danych spostrzeżeń,

ma wątpliwą గeno egzystencję:
Ponieważ zaś wszystkie zewnętrzne zగawiska są tego roǳaగu, że ich istnienie nie może

być bezpośrednio spostrzeżonym, lecz tylko wywnioskowanym, గako przyczyna danych
spostrzeżeń;

A więc istnienie wszystkich przedmiotów zmysłów zewnętrznych గest wątpliwe.

ze swoim własnym i świadomością tamtych. Ostatnia substancగa byłaby zatem świadomą wszystkich stanów,
w గakich były substancగe przed nią zmienione, గak i swoగego własnego, gdyż wszystkie tamte wraz ze świado-
mością zostały do nieగ przeniesione; mimo to గednak, nie byłaby ona przecie tąż samą osobą we wszystkich tych
stanach. [przypis autorski]

²⁴³zdanie niektórych starych szkół, iż wszystko płynie — wszystko płynie (πάντα ῥεῖ) గest to zdanie Heraklita
z Efezu, filozofa z końca VI wieku przed Chr., przezwanego mrocznym (ό σκοτεινος). Według niego woda i ziemia
są odmianami ognia, który గest pierwiastkiem głównym wszechświata, istnieగącego od wieków wiecznych. Ogień
zamienia się na ziemię i wodę drogą zstępną (οδός κάτω); ziemia i woda zamieniaగą się w ogień drogą wstępną,
w górę się pnącą (οδός ἄνω); lecz obie drogi są nierozłączne, stanowiąc గedność ustawiczneగ przemiany: οδός ἄνω
κάτω μίη. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



Tę niepewność nazywam idealnością zగawisk zewnętrznych, a nauka o teగ idealności
zwie się idealizmem; w porównaniu z nim twierǳenie o możliweగ pewności przedmiotów
zmysłów zewnętrznych, nazywane bywa dualizmem.

Krytyka czwartego paralogizmu psychologii transcendentalneగ
Przede wszystkim poddamy zbadaniu przesłanki. Słusznie możemy utrzymywać, że

to tylko może być bezpośrednio spostrzeganiu, co గest w nas samych, i że moగe własne
istnienie tylko może się stać przedmiotem samego గeno spostrzegania. A zatem istnienie
గakiegoś rzeczywistego przedmiotu zewnątrz mnie (biorąc ten wyraz w znaczeniu umysło-
wym) nigdy nie గest dane wprost w spostrzeganiu, lecz może być tylko do teగ modyfikacగi
zmysłu wewnętrznego (గaką గest spostrzeganie) dodane w myśli గako గego przyczyna ze-
wnętrzna, a więc tylko wywnioskowane. Stąd też Kartezjusz słusznie ograniczył wszelkie
spostrzeganie w naగciaśnieగszym znaczeniu do tego zdania: Ja (గako గestestwo myślące)
గestem. Boć గasną గest rzeczą, że ponieważ zewnętrze nie గest we mnie, to nie mogę go
odnaleźć w moగeగ apercepcగi, a więc i w żadnym też spostrzeżeniu, będącym właściwie
określeniem tylko apercepcగi.

Nie mogę zatem właściwie spostrzegać rzeczy zewnętrznych, lecz tylko wnioskować
o ich istnieniu na podstawie mego wewnętrznego spostrzegania, poczytuగąc to spostrze-
ganie za skutek, którego naగbliższą przyczyną గest coś zewnętrznego. Atoli wniosek z da-
nego skutku o గakieగś określoneగ przyczynie గest zawsze niepewny, gdyż skutek może
wypływać z więceగ niż గedneగ przyczyny. Stąd w odnoszeniu spostrzeżenia do గego przy-
czyny zawsze wątpliwym pozostaగe, czy ona గest wewnętrzną, czy zewnętrzną, czy zatem
wszystkie tak zwane zewnętrzne spostrzeżenia nie są గedynie igraszką naszego zmysłu we-
wnętrznego, czy też odnoszą się do zewnętrznych rzeczywistych przedmiotów, గako do
swoగeగ przyczyny. Co naగmnieగ istnienie ich గest tylko wywnioskowane i naraża się na
niebezpieczeństwo wszystkich wniosków; gdy przeciwnie przedmiot zmysłu wewnętrz-
nego (Ja sam ze wszystkimi swymi wyobrażeniami) గest spostrzeganym bezpośrednio,
a గego istnienie żadnemu nie podpada powątpiewaniu.

A zatem przez idealistę rozumieć należy nie tego, kto zaprzecza istnienia zewnętrznych
przedmiotów zmysłowych, lecz tego, kto tylko nie przystaగe na to, iżby można గe poznać
za pomocą bezpośredniego spostrzegania, a stąd wywnioskowuగe, że nigdy żadnym moż-
liwym doświadczeniem nie możemy całkowicie upewnić się o ich rzeczywistości.

Zanim tedy wystawię zwodniczy pozór naszego paralogizmu, muszę wprzód zauwa-
żyć, że trzeba koniecznie wyróżnić dwoగaki idealizm: transcendentalny i empiryczny.
Przez idealizm transcendentalny wszelkich zగawisk rozumiem teorię, wedle któreగ po-
czytuగemy గe wszystkie za wyobrażenia tylko, nie zaś za rzeczy same w sobie; a zgodnie
z tym czas i przestrzeń są tylko zmysłowymi formami naszego oglądania, nie za i okre-
śleniami danymi dla siebie lub warunkami przedmiotów గaku rzeczy samych w sobie.
Temu idealizmowi przeciwstawnym గest realizm transcendentalny, poczytuగący przestrzeń
i czas za coś danego samo w sobie (niezależnie od naszeగ zmysłowości). Realista transcen-
dentalny wyobraża tedy sobie zగawiska zewnętrzne (గeżeli się im przyzna rzeczywistość)
గako rzeczy same w sobie, istnieగące niezależnie od nas i naszeగ zmysłowości, które by
więc nawet według czystych poగęć rozsądkowych były po zewnątrz nas. Ten to realista
transcendentalny właściwie odgrywa późnieగ rolę idealisty empirycznego, i przypuściwszy
fałszywie o przedmiotach zmysłowych, że గeżeli maగą być zewnętrznymi, to muszą mieć
własne istnienie same w sobie nawet bez zmysłów, poczytuగe następnie z innego stanowi-
ska, wyobrażenia naszych zmysłów za niedostateczne, by mogły upewnić o rzeczywistości
przedmiotów.

Natomiast idealista transcendentalny może być realistą empirycznym, a więc, గak go
nazywaగą, dualistą, tగ. uznawać istnienie materii, nie wychoǳąc poza gołą świadomość,
i przyగmować coś więceగ niż pewność wyobrażeń we mnie, a zatem twierǳić: cogito, ergo
sum. Ponieważ bowiem on tę materię, a nawet గeగ wewnętrzną możliwość poczytuగe tyl-
ko za zగawisko గedynie, które, odǳielone od zmysłowości naszeగ, గest niczym; więc గest
ona dla niego roǳaగem tylko wyobrażeń (oglądem), nazywaగących się zewnętrznymi, nie
dlatego, iżby odnosiły się do przedmiotów zewnętrznych samych w sobie, lecz dlatego,
że odnoszą spostrzeżenia do przestrzeni, w któreగ wszystko గest po zewnątrz siebie, a ona
sama zaś, przestrzeń, గest w nas.

  Krytyka czystego rozumu 



Za tym transcendentalnym idealizmem oświadczyliśmy się గuż na samym początku.
Przy naszeగ tedy teorii odpada wszelka wątpliwość w przyగęciu istnienia materii również
na podstawie świadectwa tylko samowieǳy naszeగ i w uznaniu go za dowieǳione, గak
i mego własnego istnienia గako myślącego గestestwa. Boć przecie గestem świadom swoich
wyobrażeń, a więc one istnieగą i గa sam, który mam te wyobrażenia. Otóż przedmioty
zewnętrzne (ciała) są tylko zగawiskami, a więc także niczym innym గeno roǳaగem mo-
ich wyobrażeń, których przedmioty są czymś గedynie przez te wyobrażenia, a, od nich
odǳielone, są niczym. A więc rzeczy zewnętrzne istnieగą tak samo, గak istnieగę గa sam,
i to oboగe na mocy świadectwa bezpośredniego moగeగ samowieǳy, z tą tylko różnicą, że
wyobrażenie moగeగ గaźni, గako podmiotu myślącego, odnoszę tylko do zmysłu wewnętrz-
nego, a wyobrażenia, dotyczące గestestw rozciągłych, także i do zmysłu zewnętrznego. Nie
potrzebuగę zgoła wnioskować co do rzeczywistości przedmiotów zewnętrznych, tak samo
గak co do rzeczywistości przedmiotu zmysłu mego wewnętrznego (moich myśli), bo గed-
ne i drugie są to tylko wyobrażenia, których bezpośrednie spostrzeganie (świadomość)
గest zarazem dostatecznym dowodem ich rzeczywistości.

A więc idealista transcendentalny గest empirycznym realistą i przyznaగe materii, గako
zగawisku, rzeczywistość, któreగ nie trzeba wywnioskowywać, bo గest spostrzegana bezpo-
średnio. Natomiast realizm transcendentalny wpada z konieczności w kłopot i wiǳi się
zmuszonym ustąpić mieగsca empirycznemu idealizmowi, ponieważ poczytuగe przedmio-
ty zmysłów zewnętrznych za coś od samych zmysłów odrębnego, a zగawiska za గestestwa
samoistne, znaగduగące się po zewnątrz nas, gdy przecież wobec naగlepszeగ nawet świado-
mości naszeగ co do naszych wyobrażeń o tych rzeczach, daleko గeszcze do tego, żebyśmy
byli pewni, iż గeśli istnieగe wyobrażenie, to istnieగe także odpowiadaగący mu przedmiot;
w naszym zaś systemacie te rzeczy zewnętrzne, mianowicie materia, we wszystkich swych
kształtach i przemianach są tylko po prostu zగawiskami, tగ. wyobrażeniami w nas, których
rzeczywistości świadomi గesteśmy bezpośrednio.

A ponieważ, o ile wiem, wszyscy psychologowie, wyznaగący idealizm empiryczny, są
transcendentalnymi realistami, więc postępowali całkiem wynikliwie, przypisuగąc ide-
alizmowi empirycznemu wielką doniosłość, గako గednemu z tych zagadnień, z których
rozum luǳki wyplątać się chyba nie potrafi. Bo istotnie, గeżeli się zగawiska zewnętrzne
uważa za wyobrażenia, wzbuǳane w nas przez ich przedmioty, గako rzeczy same w so-
bie, znaగduగące się poza nami: to niepodobna wymiarkować, గakby inaczeగ można było
poznać ich istnienie, గeżeli nie przez wnioskowanie ze skutku o przyczynie; przy czym
zawsze wątpliwym pozostać musi, czy ta druga గest w nas, czy poza nami. Można wpraw-
ǳie przystać na to, że coś, co by w rozumieniu transcendentalnym znaగdowało się poza
nami, గest przyczyną naszych zewnętrznych oglądów, lecz to nie గest tym przedmiotem,
గaki rozumiemy przez wyobrażenia materii i rzeczy cielesnych; te bowiem są tylko zగa-
wiskami, tగ. గedynie roǳaగami wyobrażeń, które się wciąż w nas గeno znaగduగą, i których
rzeczywistość, tak samo గak świadomość moich własnych myśli, polega na świadomo-
ści bezpośrednieగ. Przedmiot transcendentalny, zarówno ze względu na wewnętrzny గak
i zewnętrzny ogląd, గest గednakowo nieznany. Ale też o nim nie ma mowy, lecz o empi-
rycznym, który wtedy nazywa się zewnętrznym, gdy wyobrażamy go sobie w przestrzeni,
a wewnętrznym przedmiotem, gdy go wyobrażamy tylko w stosunkach czasu; a przestrzeń
i czas odnaleźć można tylko w nas.

Ale ponieważ wyrażenie: zewnątrz nas, wieǳie za sobą nieuniknioną dwuznaczność,
raz oznaczaగąc coś, co odrębnie od nas istnieగe గako rzecz sama w sobie, drugi raz tyczy się
గeno zjawiska zewnętrznego; to, chcąc to poగęcie w tym drugim znaczeniu, w గakim się
właściwie bierze pytanie psychologiczne co do realności naszego zmysłowego oglądania,
uwolnić od niepewności, wyróżnimy empirycznie zewnętrzne przedmioty od tych, గakie
by w sensie transcendentalnym tak nazywać się dały, w ten sposób, że గe zwać bęǳiemy
wprost rzeczami, napotykanymi w przestrzeni.

Przestrzeń i czas są wprawǳie wyobrażeniami apriorycznymi, obecnymi w nas గako
formy naszego zmysłowego oglądania, zanim గeszcze గaki rzeczywisty przedmiot odǳiałał
za pomocą wrażenia na zmysł nasz, by go wyobraził sobie wśród owych zmysłowych sto-
sunków. Atoli ta rzecz materialna czyli realna, to coś, co ma być oglądane w przestrzeni,
domaga się koniecznie spostrzegania i niezależnie od tegoż, wskazuగącego rzeczywistość
czegoś w przestrzeni, nie może zostać wymyślone i wytworzone przez żadną wyobraźnię.

  Krytyka czystego rozumu 



Wrażenie więc గest tym, co oznacza rzeczywistość w przestrzeni i czasie, skoro zosta-
nie odniesione do గednego lub drugiego roǳaగu oglądania zmysłowego. Jeżeli wrażenie
(które zwie się spostrzeżeniem, kiedy గest zastosowane do గakiegoś przedmiotu w ogó-
le, nie określaగąc go) గest గuż dane, to wskutek గego rozmaitości może być w wyobraźni
wymyślony nieగeden przedmiot, który poza wyobraźnią nie ma zgoła żadnego empirycz-
nego mieగsca w przestrzeni lub czasie. To గest niewątpliwie pewne; proszę గeno rozważyć
wrażenia przyగemności i bólu, lub też zewnętrzne, గak: barw, ciepła itd., a okaże się, iż
spostrzeganie గest tym, za pośrednictwem czego musi zostać danym naగprzód materiał, by
pomyśleć przedmioty zmysłowego oglądania. To tedy spostrzeżenie (że poprzestaniemy
tym razem tylko na oglądach zewnętrznych) wyobraża coś rzeczywistego w przestrzeni.
Bo, po pierwsze, spostrzeżenie గest wyobrażeniem rzeczywistości, tak గak przestrzeń గest
wyobrażeniem sameగ గeno możliwości bytowania czegoś pospołu [des Beisammenseins]. Po
wtóre, rzeczywistość ta wyobrażona zostaగe dla zmysłu zewnętrznego, tగ. w przestrzeni.
Po trzecie, sama przestrzeń గest przecie tylko wyobrażeniem, więc to tylko może w nieగ
uchoǳić za rzeczywiste, co w nieగ zostaగe wyobrażone²⁴⁴, i na odwrót, co w nieగ zostaగe
dane, tగ. wyobrażone przez spostrzeganie, గest też w nieగ rzeczywiste; bo gdyby nie było
w nieగ rzeczywistym, tగ. bezpośrednio danym przez ogląd empiryczny, to by nie mogło
być nawet wymyślonym, gdyż realnego czynnika oglądów nie można zgoła wymyślić a
priori.

Każde spostrzeżenie zewnętrzne dowoǳi zatem bezpośrednio czegoś rzeczywistego
w przestrzeni, albo raczeగ గest samo tym rzeczywistym, i o tyle więc గest niewątpliwym
realizm empiryczny, tగ. że naszym oglądom zewnętrznym odpowiada coś rzeczywistego
w przestrzeni. Zaiste, przestrzeń sama, wraz ze wszystkimi swymi zగawiskami, గako wy-
obrażeniami, గest tylko we mnie; ale mimo to w teగ przestrzeni dana గest realność, czyli
materiał wszystkich przedmiotów zewnętrznego oglądania, rzeczywiście i niezależnie od
wszelakiego zmyślenia; to też niemożliwą గest rzeczą, iżby w tej przestrzeni miało zostać
danym cośkolwiek po zewnątrz nas (w sensie transcendentalnym), gdyż sama przestrzeń
poza zmysłowością naszą గest niczym. A zatem naగsurowszy nawet idealista nie może wy-
magać, żeby dowieǳiono, iż spostrzeganiu naszemu odpowiada przedmiot po zewnątrz
nas (w znaczeniu ścisłym). Bo gdyby było coś takiego, to by nie mogło zostać wyobra-
żonym i oglądanym గako po zewnątrz nas będące; gdyż musiałoby to być w przestrzeni,
a rzeczywistość w przestrzeni, గako wyobrażenie tylko, nie గest czymś innym గeno samym-
że spostrzeżeniem. Realność tedy zగawisk zewnętrznych గest rzeczywistą tylko w spostrze-
żeniu i nie może być rzeczywistą w żaden inny sposób.

Otóż ze spostrzeżeń może się zroǳić poznanie przedmiotów czy to przez samą grę
wyobraźni, czy też za pośrednictwem doświadczenia. I wtedy mogą się bądź co bądź wyło-
nić zwodnicze wyobrażenia, którym nie odpowiadaగą przedmioty i przy czym omamienie
przypisać trzeba గuż to czarowi wyobraźni (w sennym marzeniu), గuż to pośliźnięciu się
rozwagi (w tak zwanym oszukiwaniu zmysłów). Aby tutaగ uniknąć fałszyweగ złudy, postę-
puగemy według prawidła: Co z jakimś spostrzeżeniem zgaǳa się według praw empirycznych,
jest rzeczywistym. To omamienie atoli, గak i zabezpieczenie się przed nim dotyczy zarów-
no idealizmu గak dualizmu; bo tu rzecz iǳie tylko o formę doświadczenia. By odeprzeć
idealizm empiryczny, గako fałszywe powątpiewanie o przedmiotoweగ realności naszych
zewnętrznych spostrzeżeń, wystarcza గuż to, że spostrzeżenie zewnętrzne dowoǳi bezpo-
średnio గakieగś rzeczywistości w przestrzeni; a przestrzeń, lubo sama w sobie గest tylko
formą wyobrażeń, to przecież co do wszystkich zగawisk zewnętrznych (które także nie są
czym innym గeno wyobrażeniami) ma przedmiotową realność; oraz że bez spostrzegania
niemożliwym గest nawet zmyślenie i senne marzenie; a więc nasze zmysły zewnętrzne,
według danych [data], z których może powstać doświadczenie, maగą rzeczywiste, sobie
odpowiadaగące przedmioty w przestrzeni.

²⁴⁴sama przestrzeń jest przecie tylko wyobrażeniem, więc to tylko może w niej uchoǳić za rzeczywiste, co w niej
zostaje wyobrażone — trzeba zapamiętać to paradoksalne, lecz słuszne zdanie, że w przestrzeni nie ma nic prócz
tego, co w nieగ zostaగe wyobrażone. Boć przestrzeń sama గest przecie tylko wyobrażeniem; więc co గest w nieగ,
musi zawierać się w wyobrażeniu, a w przestrzeni nie ma nic zgoła ponad to, co w nieగ rzeczywiście zostaగe
wyobrażonym. Zaiste ǳiwnie brzmieć musi takie zdanie, iż rzecz గakaś może istnieć w wyobrażeniu o nieగ; traci
ono tutaగ swoగą stronę rażącą, gdyż rzeczy, z którymi mamy tu do czynienia, nie są rzeczami samymi w sobie,
lecz tylko zగawiskami, tగ. wyobrażeniami. [przypis autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Idealistą dogmatycznym byłby ten, co przeczy istnienia materii; sceptycznym zaś ten, co
o nim wątpi, uważaగąc గe za niemożliwe do dowieǳenia. Pierwszy może nim być dlatego
tylko, iż zdaniem గego w możliwości materii w ogóle mieszczą się sprzeczności; z tym
గeszcze teraz nie mamy do czynienia. Następny rozǳiał o wnioskach dialektycznych,
przedstawiaగący wewnętrzny spór rozumu co do poగęć, గakie sobie wytwarza o możliwości
tego, co się napotyka w łącznym ogóle doświadczenia, usunie także i tę trudność. Ide-
alista zaś sceptyczny, napadaగący na podstawę గedynie zapatrywania naszego i mieniący
niedostatecznym przeświadczenie nasze o istnieniu materii, daగące się, గak mniemamy,
oprzeć na bezpośrednim spostrzeganiu, గest o tyle dobroczyńcą rozumu luǳkiego, że
nas zmusza nawet przy naగmnieగszym kroku pospolitego doświadczenia szeroko otwierać
oczy i nie zagarniać zaraz w posiadanie nasze, గako rzeczy dobrze nabyteగ, czegoś takie-
go, cośmy może podeగściem tylko osiągnęli. Pożytek, sprawiony tu przez te idealistyczne
zarzuty, గasno teraz staగe przed oczyma naszymi. Jeżeli w naszych naగpospolitszych zapa-
trywaniach nie chcemy się splątać, zarzuty owe przemocą nas pęǳą ku temu, iżbyśmy
wszystkie spostrzeżenia, czy się nazywaగą wewnętrznymi czy zewnętrznymi, uważali tylko
za świadomość tego, co గest właściwością zmysłowości naszeగ [was unserer Sinnlichkeit an-
hängt], a przedmioty zewnętrzne tych spostrzeżeń nie za rzeczy same w sobie, lecz tylko
za wyobrażenia, które możemy sobie, గak każde inne wyobrażenie, uświadomić bezpo-
średnio, a które zowią się zewnętrznymi dlatego, że są związane ze zmysłem, nazywanym
przez nas zmysłem zewnętrznym, którego oglądem గest przestrzeń, nie będąca przecież
sama czymś innym tylko wewnętrznym trybem wyobrażania, wiążącym z sobą pewno
spostrzeżenia.

Jeżeli zewnętrzne przedmioty poczytuగemy za rzeczy same w sobie, to wprost niepo-
dobna poగąć, గakim sposobem mamy przyగść do poznania ich rzeczywistości po zewnątrz
nas, gdyż opieramy się tylko na wyobrażeniu, które గest w nas. Nie można przecież czuć
po zewnątrz siebie, lecz tylko w sobie samym, a stąd cała samowieǳa nic innego nam
nie dostarcza, prócz tylko naszych własnych określeń.

Tak więc idealizm sceptyczny zmusza szukać గedynego przytułku, గaki గeszcze pozosta-
గe, mianowicie w idealności wszelkich zగawisk, którąśmy wyłożyli w Estetyce transcen-
dentalneగ, niezależnie od tych następstw, గakich wtedy nie mogliśmy przewiǳieć. Jeżeli
się tedy zapytaగą: czyż więc wskutek tego ma dualizm గedynie panować w nauce o du-
szy, to odpowiemy: Tak గest! lecz tylko w rozumieniu empirycznym, tగ. w łącznym ogóle
doświadczenia materia, గako substancగa w zగawisku, గest dana zmysłowi zewnętrznemu,
tak గak myślące Ja, również, గako substancగa w zగawisku, zmysłowi wewnętrznemu; a oba
te zగawiska muszą się z sobą powiązać według prawideł, గakie ta kategoria [substancగi]
wnosi w łączność naszych zarówno zewnętrznych గak wewnętrznych spostrzeżeń dla wy-
tworzenia doświadczenia. Ale gdyby poగęcie dualizmu chciano, గak to zazwyczaగ się ǳieగe,
rozszerzyć i wziąć గe w rozumieniu transcendentalnym; to ani dualizm, ani przeciwstaw-
ny mu pneumatyzm z గedneగ strony, a materializm z drugieగ, nie miałyby naగmnieగszeగ
podstawy; gdyż przekręcono by wtedy określenie poగęć, i różnorodność trybu wyobra-
żania sobie przedmiotów, pozostaగących dla nas nieznanymi, co do tego, czym są same
w sobie, poczytano by za różnorodność tych właśnie rzeczy samych. Ja, wyobrażony przez
zmysł wewnętrzny w czasie, a przedmioty w przestrzeni, po zewnątrz mnie, są wprawǳie
gatunkowo całkiem odrębnymi zగawiskami, lecz przez to nie zostaగą pomyślane గako róż-
ne rzeczy. Przedmiot transcendentalny, będący podstawą zగawisk zewnętrznych, oraz to,
co గest podstawą oglądu wewnętrznego, nie గest ani materią, ani గestestwem myślącym,
samym w sobie, lecz nieznaną nam podstawą zగawisk, dostarczaగących empirycznego po-
గęcia zarówno pierwszego, గak i drugiego roǳaగu.

Jeżeli zatem, గak do tego znagla nas naగwidocznieగ obecna krytyka, pozostaniemy
wierni ustalonemu powyżeగ prawidłu, by pytań naszych nie posuwać daleగ, niż nam moż-
liwe doświadczenie dostarczyć może ich przedmiotu; to nie przyగǳie nam nawet do głowy
puszczać się na wywiady o przedmiotach zmysłów naszych, czym one są same w sobie, tగ.
bez wszelkiego odnoszenia się do zmysłów, Ale గeśli psycholog bierze zగawiska za rzeczy
same w sobie, to czy గako materialista uzna w teorii swoగeగ గedynie i wyłącznie materię, czy
గako spirytualista — tylko myślące గestestwa (oczywiście według formy naszego zmysłu
wewnętrznego), czy గako dualista — to i tamto za rzeczy istnieగące odrębnie: to zawsze
przecie powstrzyma go niezrozumiałość mędrkowania nad tym, w గaki sposób zdoła ist-

  Krytyka czystego rozumu 



nieć samo w sobie to, co nie గest zgoła rzeczą samą w sobie, lecz tylko zగawiskiem గakieగś
rzeczy w ogóle.

Rozeగrzenie się w zawartości czysteగ nauki o duszy zgodnie z tymi paralogizmami
Porównywaగąc naukę o duszy, గako fizగologię zmysłu wewnętrznego, z nauką o ciele,

గako fizగologią przedmiotów zmysłów zewnętrznych, odkrywamy po za tym, że w obu
można wiele poznać empirycznie, tę godną uwagi różnicę, iż w teగ drugieగ umieగętności
da się przecie poznać dużo a priori, z samego గeno poగęcia గestestwa rozciągłego nieprze-
nikliwego, gdy w pierwszeగ z poగęcia గestestwa myślącego nic zgoła nie można poznać
syntetycznie a priori. Przyczyna tego గest następna. Chociaż i to i tamto są zగawiska-
mi, to przecież zగawisko dla zmysłów zewnętrznych ma coś stałego czyli trwaగącego, co
zmiennym określeniom dostarcza podścieliska, będącego ich podstawą, a zatem poగęcia
syntetycznego, mianowicie poగęcia przestrzeni i zగawiska w nieగ; gdy przeciwnie czas, bę-
dący గedyną formą naszego wewnętrznego oglądu, nie ma w sobie nic trwaగącego, a więc
daగe poznać tylko zmianę koleగną określeń, nie zaś przedmiot określić się maగący. W tym
bowiem, co nazywamy duszą, wszystko znaగduగe się w ciągłym przepływie i nic nie ma
trwaగącego, prócz tego chyba Ja (గeżeli గuż tak koniecznie chcemy), stąd tak poగedynczego,
iż wyobrażenie to nie ma zgoła treści, a więc i rozmaitości, i dlatego wydaగe się wyobrażać,
albo, lepieగ mówiąc, oznaczać [zu bezeichen] przedmiot poగedynczy. To Ja musiałoby być
oglądem, który by, ponieważ przy wszelkim myśleniu w ogóle (przed wszelkim doświad-
czeniem) trzeba by go z góry przyగąć, dostarczał గako aprioryczny ogląd zdań syntetycz-
nych, — gdyby miało stać się możliwym wytworzenie czystego poznania rozumowego
o przyroǳie myślącego గestestwa w ogóle. Atoli to Ja nie గest tak samo oglądem, గak
poగęcie o గakim bądź przedmiocie, lecz tylko gołą formą świadomości, która może towa-
rzyszyć wyobrażeniom obudwu roǳaగów i podnieść గe tym sposobem do poznań, o ile
mianowicie danym zostanie w ogląǳie గeszcze coś innego, co by dostarczyło materiału na
wyobrażenie o గakimś przedmiocie. I tak upada cała rozumowa psychologia గako umieగęt-
ność, przewyższaగąca wszystkie siły rozumu luǳkiego, i nie pozostaగe nam nic innego గak
studiować duszę naszą według wskazówek doświadczenia i trzymać się w obrębie pytań,
nie sięgaగących daleగ, niż dostarczyć im zdoła treści możliwe wewnętrzne doświadczenie.

Jednakże, lubo గako poznanie rozszerzaగące nie daగe ona żadnego pożytku, lecz గako
taka składa się z samych గeno paralogizmów; to nie można గeగ przecie odmówić ważnego
pożytku uగemnego, kiedy się bęǳie గą uważało po prostu tylko za krytyczne obrobienie
naszych wniosków dialektycznych i to wniosków pospolitego i naturalnego rozumu.

I do czegóż zaiste potrzebuగemy nauki o duszy, oparteగ wyłącznie na zasadach rozu-
mowych? Bez wątpienia do tego przede wszystkim, by naszą myślącą గaźń ubezpieczyć
przed napaścią materializmu. Tego dokonywa poగęcie rozumowe o naszeగ myśląceగ గaź-
ni, గakie podaliśmy. Bo według niego nie tylko ustaగe całkiem obawa, by po usunięciu
materii, zatamowanym przez to zostało wszelkie myślenie a nawet bytność గestestw my-
ślących, lecz owszem గasno się wykazuగe, że po odగęciu myślącego podmiotu musi odpaść
cały świat cielesny, gdyż on గest po prostu tylko zగawiskiem w zmysłowości naszego pod-
miotu i roǳaగem గego wyobrażeń.

Przez to wprawǳie nie poznaగę lepieగ teగ myśląceగ గaźni co do గeగ właściwości, nie
mogą też wymiarkować గeగ trwałości, ba, nawet niezależności గeగ istnienia od గakiegoś
transcendentalnego podścieliska zగawisk zewnętrznych, gdyż zarówno to గak tamto గest
mi nieznane. Ale ponieważ mimo to możliwym గest, że skądśinąd, niż ze spekulatywnych
గeno podstaw, powezmę powód do spoǳiewania się samoistneగ i wobec wszelkieగ możli-
weగ zmiany mego stanu trwałeగ egzystencగi moగego myślącego గestestwa; zyskało się గuż
wiele przez to, że wyznaగąc otwarcie moగą własną niewiadomość, mogę przecie odeprzeć
dogmatyczną napaść spekulatywnego przeciwnika i pokazać mu, że on nigdy nie może
więceగ wieǳieć o przyroǳie mego podmiotu, by odmówić możliwości oczekiwaniom
moim, niż గa, by przy nich wytrwać.

Na teగ transcendentalneగ złuǳie naszych poగęć psychologicznych polegaగą trzy గesz-
cze dialektyczne pytania, tworzące właściwy cel psychologii rozumoweగ, i nie mogą być
nigǳie inaczeగ rozstrzygnięte, tylko przy pomocy poszukiwań powyższych: mianowicie
pytania: ) o możliwości obcowania duszy z ciałem organicznym, tగ. o życiowości [Ani-
malität] i stanie duszy wżyciu człowieka: ) o początku tego obcowania, tగ. o duszy przed

  Krytyka czystego rozumu 



uroǳeniem i w czasie uroǳenia się człowieka; ) o końcu tego obcowania, tగ. o duszy
w śmierci i po śmierci człowieka (pytanie co do nieśmiertelności).

Otóż utrzymuగę, że wszystkie trudności, గakie wobec tych pytań zachoǳić maగą,
i z గakimi, గako zarzutami dogmatycznymi, lubią sobie niektórzy nadawać pozór głęb-
szego wniknięcia w przyrodę rzeczy, niż గe snadź mieć zdoła pospolity rozsądek, opieraగą
się గedynie na mamidle, wedle którego to, co istnieగe tylko w myślach, postaciuగe się,
i w teగże sameగ గakości bierze się గe za గakiś rzeczywisty przedmiot poza myślącym pod-
miotem; mianowicie rozciągłość, która గest po prostu zగawiskiem tylko, poczytuగe się
za właściwość rzeczy zewnętrznych, trwaగącą nawet bez naszeగ zmysłowości, ruch zaś za
ich ǳiałanie, które nawet poza naszymi rzeczami rzeczywiście samo w sobie odbywa się.
Materia bowiem, któreగ obcowanie z duszą wzbuǳa tak wielką wątpliwość, గest przecie
tylko formą czyli pewnym trybem wyobrażania sobie przedmiotu nieznanego za pomocą
owego oglądania, które nazywamy zmysłem zewnętrznym. Więc może istotnie być po
zewnątrz nas coś, czemu odpowiada zగawisko, zwane przez nas materią; lecz w teగże గako-
ści గako zగawisko nie గest ono po zewnątrz nas, lecz tylko myślą w nas, aczkolwiek myśl
ta za pośrednictwem wspomnianego zmysłu wystawia to గako znaగduగące się poza nami.
Materia zatem nie znaczy గakiegoś roǳaగu substancగi całkiem odrębnego i różnorodne-
go [heterogene] od przedmiotu zmysłu wewnętrznego (duszy), lecz tylko nieగednakowość
zగawiania się przedmiotów (niewinnych nam samych w sobie), których wyobrażenia na-
zywamy zewnętrznymi w porównaniu z tymi, które zaliczamy do zmysłu wewnętrznego,
chociaż należą one, również గak wszystkie inne myśli, do myślącego podmiotu, tylko że
maగą w sobie to mamiącego, iż wyobrażaగąc przedmioty w przestrzeni, odłączaగą się nie-
గako od duszy i zdaగą się ulatywać poza nią, gdy przecież sama przestrzeń, w któreగ się గe
ogląda, గest tylko wyobrażeniem, którego odbicia [Gegenbild] w teగ sameగ గakości wcale
nie można odnaleźć po zewnątrz duszy. A więc గuż nie zachoǳi pytanie o obcowanie
duszy z innymi znanymi a obcymi substancగami po zewnątrz nas, lecz tylko o powiązanie
wyobrażeń zmysłu wewnętrznego z modyfikacగami naszeగ zewnętrzneగ zmysłowości, oraz
గakim sposobem te wiążą się pomięǳy sobą według praw stałych, tak że łączą się i goǳą
w doświadczeniu.

Dopóki zestawiamy ze sobą wewnętrzne i zewnętrzne zగawiska, గako wyobrażenia tyl-
ko w doświadczeniu; to nie znaగduగemy nic niedorzecznego [Widersinnisches], i nic co by
czyniło ǳiwnym obcowanie zmysłów obu roǳaగów. Ale skoro tylko upostaciuగemy zగa-
wiska zewnętrzne i గuż nie za wyobrażenia, lecz w teగ sameగ గakości, jak one są w nas,
uznamy za rzeczy istniejące dla siebie także po zewnątrz nas, a ich czynności, ukazuగące
గe we wzaగemnym do siebie stosunku, గako zగawiska, odniesiemy do naszego myślące-
go podmiotu; to otrzymamy గakąś cechę przyczyn sprawczych po zewnątrz nas, która
z ich skutkami w nas nie chce గakoś rymować, gdyż tamta odnosi się tylko do zmysłów
zewnętrznych, a te do zmysłu wewnętrznego; a chociaż są గednoczone w గednym pod-
miocie, są przecież w naగwyższym stopniu nieగednorodne. A toż nie mamy tu żadnych
innych zewnętrznych skutków, tylko zmiany mieగsca, i żadnych innych sił, tylko same
dążenia, zmierzaగące ku stosunkom w przestrzeni, గako swym skutkom. W nas zaś skutki
są myślami, wśród których nie ma zgoła żadnego stosunku mieగsca, ruchu, kształtu, czyli
określenia przestrzennego w ogóle, i gubimy całkowicie nić przewodnią przyczyn przy
skutkach, గakie się miały stąd okazać w zmyśle wewnętrznym. Ale powinniśmy rozważyć,
że to nie ciała są przedmiotami samymi w sobie, które są przed nami obecne, lecz tylko
zగawisko kto wie గakiego nieznanego przedmiotu; że ruch nie గest skutkiem teగ nieznaneగ
przyczyny, lecz tylko zగawisko గeగ wpływu na zmysły nasze; że zatem oboగe nie są czymś po
zewnątrz nas, lecz tylko wyobrażeniem w nas, a więc, że nie ruch materii sprawia w nas
wyobrażenia, lecz że on sam (zatem i materia, która przezeń się przeగawia) గest wyobra-
żeniem గedynie, i że wreszcie cała dobrowolnie wywołana trudność na tym się kończy,
żeby wieǳieć, గak i mocą గakieగ przyczyny wyobrażenia zmysłowości naszeగ w takim się
mięǳy sobą znaగduగą połączeniu, iż te, które nazywamy oglądami zewnętrznymi, we-
dług praw empirycznych mogą być wyobrażone గako przedmioty po zewnątrz nas. A to
pytanie గuż zgoła nie zawiera w sobie wspomnianeగ trudności, by początek wyobrażeń
wyగaśnić z przyczyn sprawczych całkiem obcych i po zewnątrz nas się znaగduగących, kie-
dy zగawiska nieznaneగ przyczyny bierzemy za przyczynę po zewnątrz nas, co może గedynie
stać się powodem zagmatwania. W sądach, w których panuగe zakorzenione długim przy-

  Krytyka czystego rozumu 



zwyczaగeniem fałszywe rozumienie, niepodobna doprowaǳić od razu sprostowania do teగ
zrozumiałości, గakieగ żądać można w innych wypadkach, gǳie żadne takie nieuniknione
nuǳenie nie gmatwa poగęcia. Stąd to nasze oswoboǳenie rozumu od teorii sofistycznych
nie bęǳie chyba miało teగ wyraźności, గakieగ on potrzebuగe ku zupełnemu zadowoleniu.

Sąǳę, że dopomogę mu w sposób następny:
Wszystkie zarzuty można poǳielić na dogmatyczne, krytyczne i sceptyczne. Dogma-

tycznym గest zarzut, gdy się zwraca przeciw twierǳeniu, krytycznym, gdy przeciw dowo-
dowi గakiegoś twierǳenia. Pierwszy wymaga wniknięcia we właściwość przyrody przed-
miotu, by móc utrzymywać odwrotność tego, co twierǳenie o tym przedmiocie podaగe;
sam więc గest dogmatyczny i zapewnia, że tę właściwość, o któreగ mowa, zna lepieగ, niż
przeciwnik. Zarzut krytyczny, pozostawiaగąc twierǳenie nietkniętym w గego wartości
lub bezwartości, napadaగąc tylko na dowód, nie wymaga bynaగmnieగ lepszeగ znaగomości
przedmiotu, lub też uroszczenia, że się go zna lepieగ; pokazuగe గeno, że zapatrywanie owo
nie ma podstawy, nie zaś że గest niesłuszne. Zarzut sceptyczny stawia koleగno przeciw so-
bie twierǳenie i przeciwtwierǳenie, గako zarzuty గednakieగ doniosłości, każde z nich po
kolei గako dogmat, a drugie గako zaprzeczenie; గest zatem na dwu przeciwległych stronach
pozornie dogmatyczny, aby wszelki sąd o przedmiocie zniszczyć całkowicie. A więc zarzut
zarówno dogmatyczny గak sceptyczny muszą uగawnić tyle wniknięcia w swóగ przedmiot,
ile potrzeba do utrzymywania czegoś o nim twierǳąco lub przecząco. Krytyczny tylko
గest tego roǳaగu, że wykazuగąc గedynie, iż gdy ku poparciu swego zapatrywania przyగmie
się coś lichego i zmyślonego గeno, to on wywróci teorię, gdyż odbierze గeగ uroszczone
podwaliny, nie chcąc zresztą nic stanowić o właściwościach przedmiotu.

Otóż według pospolitych poగęć rozumu, co do obcowania naszego myślącego pod-
miotu z rzeczami po zewnątrz nas, గesteśmy dogmatyczni i poczytuగemy గe za prawǳiwe,
niezależnie od nas bytuగące przedmioty, zgodnie z pewnym transcendentalnym duali-
zmem, który owych zewnętrznych zగawisk nie zalicza do przedmiotu గako wyobrażenia,
lecz గe tak, గak గe nam podaగe oglądanie zewnętrzne, umieszcza po zewnątrz nas గako
obiekty i całkowicie గe odǳiela od myగącego subiektu. Ta mrzonka [Subreption]²⁴⁵ గest
tedy podwaliną wszystkich teorii o obcowaniu dusz z ciałami, i nigdy nie pytaగą, czy
też ta przedmiotowa realność zగawisk గest tak zupełnie pewna, lecz గa z góry uważaగą za
przyznaną i mędrkuగą గeno nad tym, గak గą należy obగaśnić i poగąć.

Trzy zwykłe co do tego wymyślone i rzeczywiście గedynie możliwe systematy są: sys-
temat wpływu fizycznego, harmonii przedustawnej i towarzyszenia [Assistenz]²⁴⁶ nadprzyro-
ǳonego.

Dwa ostatnie sposoby wyగaśnienia obcowania duszy z materia oparto na zarzutach
względem pierwszego, który గest wyobrażeniem pospolitego rozsądku; zarzutach takich
mianowicie, że co się ukazuగe గako materia, nie może swoim bezpośrednim wpływem stać

²⁴⁵mrzonka — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice vitium sub-
reptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem” i tak
opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trze-
ba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem
 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się
గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-
nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

²⁴⁶towarzyszenia — domyśla się: boskiego: concurus vel assistentia Dei, według teorii Kartezగusza. [przypis
tłumacza]

  Krytyka czystego rozumu 



się przyczyną wyobrażeń, గako całkiem odrębnego [heterogen] roǳaగu skutków. Ale w ta-
kim razie nie potrafią oni z tym, co rozumieగą przez przedmiot zmysłów zewnętrznych,
połączyć poగęcia గakieగś materii, która గest tylko zగawiskiem, więc sama w sobie గuż గest
tylko wyobrażeniem, sprawionym przez గakie bądź przedmioty zewnętrzne, gdyż w prze-
ciwnym wypadku mówiliby, że wyobrażenia przedmiotów zewnętrznych (zగawiska) nie
mogą być zewnętrznymi przyczynami wyobrażeń w umyśle naszym, co by było całkiem
bezsensownym zarzutem, boć przecie nikomu nie przyగǳie do głowy uważać za przyczy-
nę zewnętrzną to, co గuż uznał za wyobrażenie tylko. Muszą zatem, wedle zasad naszych,
skierować teorię swoగą w ten sposób, że to, co గest prawǳiwym (transcendentalnym)
przedmiotem naszych zmysłów zewnętrznych, nie może być przyczyną tych wyobrażeń
(zగawisk), które znamy pod nazwą materii. A że nikt nie może twierǳić zasadnie, że wie
coś o transcendentalneగ przyczynie wyobrażeń zmysłów naszych zewnętrznych, więc ich
zapatrywanie గest całkiem bezzasadne.

Gdyby zaś rzekomi poprawiacze nauki o wpływie fizycznym, według pospolitych wy-
obrażeń transcendentalnego dualizmu, chcieli poczytywać materię, గako taką, za rzecz
samą w sobie (nie zaś za zగawisko tylko nieznaneగ rzeczy) i zarzut swóగ skierować ku oka-
zaniu, że taki przedmiot zewnętrzny, który nie wyగawia sobą żadneగ inneగ przyczynowości
prócz przyczynowości ruchów, nigdy nie może stać się sprawczą przyczyną wyobrażeń,
lecz że గakieś trzecie గestestwo musi się wdać w tę sprawę, ażeby zaprowaǳić pomię-
ǳy tamtym oboగgiem గeżeli nie wzaగemne odǳiaływanie, to przynaగmnieగ odpowied-
niość i harmonię: — to musieliby odparcie swoగe zacząć od przyగęcia do swego dualizmu
πρώτον ψεύδος [=główny błąd w dowoǳeniu] wpływu fizycznego i zarzutem swoim obalić
nie tylko wpływ przyroǳony, lecz także i swoగe własne dualistyczne założenie. Wszystkie
bowiem trudności, goǳące w połączenie myśląceగ przyrody z materią, wypływaగą bez wy-
గątku tylko z owego podstępnie wprowaǳonego dualistycznego wyobrażenia, że materia,
గako taka, nie గest zగawiskiem, tగ. wyobrażeniem గeno umysłu, maగącym za odpowied-
nik przedmiot nieznany, lecz przedmiotem samym w sobie, istnieగącym po zewnątrz nas
i niezależnie od wszelkieగ zmysłowości.

A więc przeciwko pospolicie przyగętemu wpływowi fizycznemu nie można zrobić wca-
le zarzutu dogmatycznego. Bo గeżeli przeciwnik uzna, że materia i గeగ ruch są tylko zగa-
wiskami, a więc same są గeno wyobrażeniami, to może on upatrywać trudność w tym
గedynie, że nie znany przedmiot zmysłowości naszeగ nie może być przyczyną wyobrażeń
w nas; ale do takiego twierǳenia nic a nic go nie upoważnia, gdyż nikt o nieznanym
przedmiocie nie zdoła powieǳieć, co on zrobić może lub nie może. Musi zaś, po powyż-
szych dowodach naszych, zezwolić koniecznie na ten idealizm transcendentalny, గeżeli nie
zechce oczywistych wyobrażeń postaciować i umieszczać ich, గako prawǳiwe rzeczy, po
zewnątrz nas.

Jednakże przeciw pospolitemu poగmowaniu wpływu fizycznego można zrobić uzasad-
niony zarzut krytyczny. Takie domniemane obcowanie mięǳy dwoma roǳaగami sub-
stancగi, myślących i rozciągłych, ma podstawę swoగą w grubym dualizmie i przetwarza
te drugie substancగe, nie będące przecież niczym innym tylko wyobrażeniami podmiotu
myślącego, na rzeczy, które bytuగą dla siebie. Złe zrozumiany wpływ fizyczny można te-
dy w niwecz obrócić, wykrywaగąc, że గego dowodność nic nie warta i podstępnie została
wprowaǳona.

Osławione pytanie co do obcowania czynnika myślącego z rozciągłym, gdy odrzu-
cimy wszystko, co గest uroగonym, zmierzać bęǳie గeno do wyగaśnienia, jakim sposobem
w podmiocie myślącym w ogóle może powstać ogląd zewnętrzny, mianowicie ogląd przestrze-
ni (wypełnienia గeగ, kształtu i ruchu). A na to pytanie żaden człowiek nie zdoła znaleźć
odpowieǳi, i teగ przerwy w wieǳy naszeగ nigdy nie potrafimy zapełnić, lecz można గą
tylko zaznaczyć tym, iż zగawiska zewnętrzne przypisze się గakiemuś transcendentalnemu
przedmiotowi, będącemu przyczyną takich wyobrażeń, którego గednak zgoła nie znamy
i nigdy poగęcia o nim nie osiągniemy. We wszystkich zagadnieniach, గakie by ukazać się
mogły na polu doświadczenia, traktuగemy owe zగawiska గako przedmioty same w sobie,
nie troszcząc się o pierwszą podstawę ich możliwości (గako zగawisk). Jeśli గednak wyగǳie-
my poza ich granicę, to poగęcie przedmiotu transcendentalnego staగe się koniecznym.

Z tych rozważań nad obcowaniem mięǳy గestestwem myślącym a rozciągłym wypły-
wa, గako bezpośrednie następstwo, rozstrzygnięcie wszelkich sporów i zarzutów, dotyczą-

  Krytyka czystego rozumu 



cych stanu myśląceగ przyrody przed tym obcowaniem (przed życiem), lub po usunięciu
takiego obcowania (w śmierci). Mniemanie, గakoby podmiot myślący mógł był myśleć
przed wszelkim obcowaniem z ciałami, tak by się wyraziło, iż przed początkiem tego
roǳaగu zmysłowości, w którym coś zగawia się nam w przestrzeni, też same transcenden-
talne przedmioty, co w obecnym stanie, ukazuగą się గako ciała, mogły były być oglądane
w całkiem inny sposób. Mniemanie zaś, że dusza, po usunięciu wszelkiego obcowania ze
światem cielesnym, może గeszcze myśleć w dalszym ciągu, wystąpiłoby w formie następ-
neగ: że gdyby ten roǳaగ zmysłowości istnieć przestał, w którym przedmioty transcen-
dentalne i na teraz zupełnie nieznane ukazuగą się గako świat materialny; to గeszcze przez
to nie zostanie zniesione wszelkie ich oglądanie, i że całkiem możliwą గest rzeczą, iż wła-
śnie też same nieznane przedmioty będą mogły być w dalszym pociągu poznawane przez
podmiot myślący, chociaż snadź గuż nie గako ciała.

Zapewne, nikt wprawǳie nie zdoła ze spekulatywnych zasad przytoczyć by naగmnieగ-
szeగ podstawy dla takiego twierǳenia, nie może nawet dowieść గego możliwości, tylko
గe przypuścić; ale również nikt też nie potrafi zrobić przeciwko temu గakiegoś ważnego
dogmatycznego zarzutu. Bo kimkolwiek గest, to o absolutneగ i wewnętrzneగ przyczynie
zగawisk zewnętrznych i cielesnych wie on równie mało, గak గa lub kto bądź inny. Nie mo-
że tedy twierǳić zasadnie, że wie, na czym polega rzeczywistość zగawisk zewnętrznych
w obecnym naszym stanie (w życiu), a więc także, iż warunek wszelkiego zewnętrznego
oglądu, lub też sam nawet myślący podmiot ustanie po nim (w śmierci).

Tak więc cały spór o przyrodę naszego myślącego గestestwa i połączenie గego ze świa-
tem cielesnym గest గedynie następstwem wypełniania — paralogizmami rozumu — prze-
rwy tym, o czym się nic nie wie, gdy się swoగe myśli robi rzeczami i postaciuగe, skąd
wyłania się uroగona umieగętność zarówno ze względu na tego, co twierǳące, గak i na te-
go, co przeczące wypowiada zapatrywanie; ponieważ każdy z nich albo udaగe, że wie coś
o przedmiotach, o których żaden człowiek naగmnieగszego nie ma poగęcia, albo też własne
swoగe wyobrażenia czyni przedmiotami i tak się kręci w wiecznym błędnym kółku dwu-
znaczności i sprzeczności. Trzeźwość గedynie suroweగ, lecz sprawiedliweగ krytyki może
oswoboǳić od tego dogmatycznego mamidła, które uroగoną szczęśliwością podtrzymuగe
tak wielu wśród teorii i systematów, — oraz ograniczyć wszystkie nasze spekulatyw-
ne pretensగe గedynie do pola możliwego doświadczenia, snadź nie za pomocą płaskiego
szyderstwa z tak często zawieǳionych wysiłków, lub pobożnego wzdychania nad opłot-
kami rozumu naszego, lecz za pośrednictwem określenia గego granic, dokonanego wedle
niewątpliwych zasad, określenia, które గego nihil ulterius [=ani na krok daleగ] z naగwięk-
szą niezawodnością przytwierǳa do słupów herkulesowych, postawionych przez sama
przyrodę, byśmy żeglugę rozumu naszego tak daleko గeno posuwali, గak daleko sięgaగą
nieprzerwanie ciągnące się brzegi doświadczenia; gdyż nie możemy ich opuścić, గeżeli
nie chcemy wpłynąć na ocean bezbrzeżny, który nas pośród wciąż zwodniczych widoków
zmusza w końcu wyrzec się wszelkiego uciążliwego i długotrwałego trudu, గako żadneగ
nie daగącego naǳiei²⁴⁷.

Dotychczas nie daliśmy గeszcze wyraźnego i ogólnego wykładu transcendentalneగ
a గednak naturalneగ złudy w paralogizmach czystego rozumu, oraz uzasadnienia ich upo-
rządkowania systematycznego i rozwĳaగącego się równolegle z wykazem kategorii. Nie
mogliśmy się podగąć tego na początku rozǳiału obecnego, gdyż wpadlibyśmy w nie-
bezpieczeństwo nieగasności lub też niestosownym sposobem wyprzeǳili samych siebie.
Teraz postaramy się spełnić ten obowiązek.

Całą złudę upatrzyć da się w tym, że warunek podmiotowy myślenia kierze się za
poznanie przedmiotu. We wstępie do Dialektyki transcendentalneగ wykazaliśmy daleగ,
że czysty rozum zaగmuగe się గedynie całkowitością syntezy warunków do danego czynnika
uwarunkowanego. A że złuda dialektyczna czystego rozumu nie może być గakąś złudą
empiryczną, napotykaną przy określonym empirycznym poznaniu; dotyczyć więc bęǳie

²⁴⁷nie możemy ich opuścić, jeżeli nie chcemy wpłynąć na ocean bezbrzeżny (…) — nie zaszkoǳi przypomnieć, że
mamy w kwestii, przedstawioneగ tu przez Kanta, osobną rozprawę Trentowskiego pt. Związek duszy z ciałem,
drukowaną w „Bibliotece Warszawskieగ” , t. IV, –. [przypis redakcyగny]

  Krytyka czystego rozumu 



ogólności warunków myślenia, i odnaగǳiemy tylko trzy przypadki dialektycznego użyt-
kowania z czystego rozumu:

) Syntezę warunków myśli w ogóle,
) Syntezę warunków myślenia empirycznego,
) Syntezę warunków myślenia czystego.

We wszystkich tych trzech przypadkach czysty rozum zaగmuగe się tylko bezwzględ-
ną całkowitością teగ syntezy, tగ. owym warunkiem, który sam గest bezwarunkowym. Na
tym poǳiale opiera się takie troగaka złuda transcendentalna, daగąca powód do trzech
rozǳiałów Dialektyki i dostarczaగąca idei do tyluż pozornych umieగętności, wysnutych
z czystego rozumu: transcendentalneగ psychologii, kosmologii i teologii. Tutaగ mamy do
czynienia tylko z pierwszą.

Ponieważ przy myśleniu w ogóle odrywamy się od wszelkiego odnoszenia myśli do
గakiego bądź przedmiotu (czy to zmysłów czy też czystego rozsądku); synteza więc wa-
runków myśli w ogóle (Nr ) nie గest wcale przedmiotową, lecz tylko syntezą myśli z pod-
miotem, poczytywaną fałszywie za syntetyczne wyobrażenie గakiegoś przedmiotu.

Atoli wynika stąd także, iż wniosek dialektyczny o warunku wszelkiego myślenia
w ogóle, który sam గest bezwarunkowy, nie popełnia błędu w treści (gdyż odrywa się od
wszelkieగ treści czyli przedmiotów), lecz myli się గedynie w formie i winien być nazwany
paralogizmem.

Ponieważ daleగ గedynym warunkiem, towarzyszącym wszelkiemu myśleniu, గest Ja
w ogólnym zdaniu: Ja myślę, więc rozum ma do czynienia z tym warunkiem, o ile tenże
గest sam bezwarunkowym. Ależ on గest గeno formalnym warunkiem, mianowicie logicz-
ną గednością każdeగ myśli, przy któreగ odrywam się od wszelkiego przedmiotu, a గednak
zostaగe wyobrażonym గako przedmiot, o którym myślę, mianowicie గako Ja samo i bez-
warunkowa గego గedność.

Gdyby mi ktoś w ogóle zadał pytanie: గakimi właściwościami oǳnacza się ta rzecz,
która myśli, — to nie potrafiłbym ani słowa odpowieǳieć a priori, gdyż odpowiedź ma
być syntetyczna (analityczna bowiem obగaśnia może myślenie, lecz nie daగe wcale rozsze-
rzonego poznania o tym, na czym to myślenie polega co do możliwości swoగeగ). Atoli
do każdego syntetycznego rozwiązania wymaga się oglądu, który w tak ogólnym zagad-
nieniu zupełnie odrzucono. Podobnież nikt nie zdoła odpowieǳieć na pytanie w takieగ
గego ogólności: గaką powinna być rzecz, która może się poruszać? Wtedy bowiem nie
గest dana nieprzenikliwa rozciągłość (materia). Otóż lubo nie znam wprawǳie ogólnie
żadneగ odpowieǳi na owo pytanie; zdaగe mi się గednak, że w poszczególnym wypadku,
w zdaniu, wyrażaగącym samowieǳę: Ja myślę, dać గą mogę. To Ja bowiem గest pierw-
szym podmiotem, tగ. substancగą, గest poగedyncze itd. Ale wtedy musiałyby to być same
zdania doświadczalne, które by przecież bez prawidła ogólnego, wyznaczaగącego warunki
możliwości myślenia w ogóle i a priori, nie mogły zawierać w sobie takich orzeczeń (nie
będących empirycznymi). Tym sposobem moగe tak pokaźne początkowo zapatrywanie,
że mogę wydać sąd o przyroǳie myślącego గestestwa i to z samych గeno poగęć, staగe się
podeగrzanym, chociaż గeszcze nie wykryłem w nim błędu.

Dalsze atoli badanie pochoǳenia tych właściwości, które sobie przyznaగę, గako myślą-
cemu గestestwu w ogóle, może błąd ten wykryć. Są one po prostu tylko czystymi katego-
riami, przy pomocy których nigdy pomyśleć nie mogę గakiegoś określonego przedmiotu,
lecz tylko గedność wyobrażeń, by గakiś ich przedmiot określić. Bez గakiegoś oglądu, bę-
dącego podstawa, sama గeno kategoria nie może mi dostarczyć żadnego poగęcia o గakimś
przedmiocie; gdyż za pośrednictwem oglądu గeno danym zostaగe przedmiot, który potem
pomyślanym bywa zgodnie z kategorią. Jeżeli గakąś rzecz uznaగę za substancగę w zగawisku:
to muszą mi być przedtem dane orzeczenia గeగ oglądu, wedle których wyróżniam czynnik
trwały od zmiennego a podścielisko (rzecz samą) od tego, co గest గeno గego przypadło-
ścią. Nazywaగąc rzecz గakąś — pojedynczą w zగawisku, rozumiem przez to, że గeగ ogląd గest
wprawǳie częścią zగawiska, lecz sam nie może być ǳielony itd. Lecz గeśli coś uznałem za
poగedyncze tylko w poగęciu, a nie w zగawisku, to nie zyskałem przez to żadnego poznania
co do przedmiotu, ale tylko co do mego poగęcia, గakie tworze sobie o czymś w ogóle, co
nie గest podatne do żadnego oglądu właściwego. Powiadam గeno, że coś myślę całkiem
poగedynczo, gdyż rzeczywiście nie potrafię rzec nic więceగ ponad to, iż గest cośkolwiek.

  Krytyka czystego rozumu 



Otóż sama goła apercepcగa (Ja) గest substancగą w poగęciu, poగedynczą w poగęciu itd.
i w ten sposób wszystkie owe psychologiczne twierǳenia maగą bezsporną słuszność. Jed-
nakże przez to bynaగmnieగ nie poznaగemy tego o duszy, co wieǳieć właściwie chcemy,
gdyż wszystkie te orzeczenia wcale nie popłacaగą co do oglądu, nie mogą zatem mieć
żadnych następstw, które by się dały zastosować do przedmiotów doświadczenia; są więc
zupełnie czcze. Owo bowiem poగecie substancగi nie uczy mnie, że dusza sama dla siebie
trwa daleగ, ani że గest częścią oglądów zewnętrznych, która sama ǳieloną być nie może
i która zatem ani powstać, ani zginąć nie może wskutek గakich bądź przemian przyrody;
— właściwości, wyodrębniaగące duszę wśród łącznego ogółu doświadczenia, i takie, które
by mogły dostarczyć wyగaśnień co do గeగ początku oraz stanu przyszłego. Atoli గeśli przy
pomocy kategorii tylko powiadam: dusza గest substancగą poగedynczą: to widać wyraźnie,
że tam gołe poగęcie rozsądkowe substancగi nie zawiera w sobie nic więceగ prócz tego, że
ma być wyobrażona గakaś rzecz, గako podmiot sam w sobie, nie będąc nawzaగem orzecze-
niem గakiegoś innego; z czego nie wynika nic co do trwałości, a przymiotu poగedynczości
ta trwałość na pewno nie mogłaby dołączyć; a więc nic a nic przez to nie dowiaduగemy
się o tym, co by zaగść mogło z duszą wobec przemian świata. Gdyby zdołano nam powie-
ǳieć, że గest ona pojedynczą częścią materii; tobyśmy mogli z teగże na mocy nauki, గaką
o nieగ daగe doświadczenie, wyprowaǳić trwałość, a w połączeniu z poగedynczą przyro-
dą, గeగ niezniszczalność. Ale o tym poగęcie Ja, w zasaǳie psychologiczneగ (Ja myślę), nie
powiada nam ani słowa.

Że zaś గestestwo, w nas myślące, mniema poznawać samo siebie mocą czystych kate-
gorii, tych mianowicie, co wyrażaగą bezwzględną గedność pod każdą ze swych rubryk, —
pochoǳi to stąd. apercepcగa గest sama podstawą możliwości kategorii, które ze sweగ stro-
ny po prostu wyobrażaగą syntezę గeno rozmaitych szczegółów oglądu, o ile one గednoczą
się w apercepcగi. Stąd samowieǳa w ogóle గest wyobrażeniem tego, co stanowi warunek
wszelkieగ గedności, a samo గest bezwarunkowym. Można tedy o myślącym Ja (duszy),
stawiaగącym siebie గako substancగę, గako poగedyncze, liczebnie identyczne we wszelkim
czasie, i గako współzależnik wszelkiego istnienia, z którego wszelkie inne istnienie mu-
si być wywnioskowane, powieǳieć, że ono nie tyle poznaje samo siebie mocą kategorii,
ile raczeగ poznaగe kategorie, a przez nie wszystkie przedmioty, w bezwzględneగ గedności
apercepcగi, a więc mocą samego siebie. Otóż గasnym గest chyba barǳo, że గa tego, co mu-
szę z góry przypuszczać, aby w ogóle poznać గakiś przedmiot, nie mogę poznać samego
గako przedmiotu, i że గaźń określaగąca (myślenie) tak się od గaźni określaneగ (myślącego
podmiotu) różni గak poznanie od przedmiotu²⁴⁸. Mimo to nie ma nic naturalnieగszego
i barǳieగ zwodniczego nad tę złudę, żeby గedność w syntezie myśli poczytać za spostrze-
żoną గedność w podmiocie tych myśli. Można by గą nazwać mrzonką²⁴⁹ upostaciowaneగ
świadomości (subreptio aperceptionis substantiatae).

²⁴⁸Otóż jasnym jest chyba barǳo, że ja tego, co muszę z góry przypuszczać, aby w ogóle poznać jakiś przedmiot,
nie mogę poznać samego jako przedmiotu, i że jaźń określająca (myślenie) tak się od jaźni określanej (myślącego
podmiotu) różni jak poznanie od przedmiotu — toż samo wyraził Kant గaśnieగ w drugim wydaniu Krytyki […].
[przypis tłumacza]

²⁴⁹mrzonka — subreptio znaczy dosłownie: wpełznięcie, wciśnięcie się (Erschleichung). W logice vitium sub-
reptionis గest to గedna z form mylników (fałszywych wniosków). Trentowski nazwał గą „wychopniem” i tak
opisał: „Wychopień podaగe nam coś takiego, co wymyśliliśmy sami swym umem [tగ. fantazగą] lub umysłem
apriorycznym [=Vernunft Kanta], za rzeczywistość; czystą podmiotowość za przedmiotowość; ideał lub ideę za
rzecz samą; a więc niekonieczność za konieczność; గest to chleb niedopieczony myślenia, który przedwcześnie
wydobywamy z pieca głowy naszeగ; గest to głowy naszeగ chimera, roszcząca prawo do imienia prawdy i ani
marząca, iż గest wychopioną mylną myślą; u poetów natrafiasz tyle wychopni, ile piękności!” (Myślini II, ,
). Nie mogłem zatrzymać „wychopnia”, bo గest równie dla ogółu niezrozumiały గak „subreptio”; wziąłem więc
గego synonim: „mrzonkę”, wyrażaగącą właśnie to, co, nie etymologicznie wprawǳie, lecz poగęciowo, mieści się
w wyrazie subreptio. O teగ „mrzonce” mówi Kant obszernie w Dialektyce czystego rozumu. Dodać wreszcie trze-
ba, że subreptio nazywa się także w logikach: fallacia falsi medii, oraz quaternio terminorum, tగ. wprowaǳeniem
 „wyrazów” w sylogizmie zamiast trzech […] oznaczanych w logice literami S (subiectum in conclusione), P
(praedicatum in conclusione), M (medius terminus). Ponieważ wyrażenie quaternio terminorum powtórzy się
గeszcze […], może nie bęǳie zbytecznym dokładnieగsze opisanie tego błędu rozumowania słowami ścisłymi,
wziętymi z Nowego wykładu logiki J. Kremera (str. ): „Gdyby premisy [przesłanki] zamykały w sobie cztery
poగęcia, wtedy obeగmowałyby dwa poగęcia średnie, dwa M; a wtedy poగęcie P odnosiłoby się do గednego M,
a poగęcie S odnosiłoby się do drugiego M, a więc do innego M; a tym sposobem nie zachoǳiłby związek
ani stosunek mięǳy S i P. W takim razie każdy z tych sądów wyrażałby osobną, samoistną całość. Z tego
też powodu niektórzy logicy wyrażaగą to ninieగsze prawidło [wniosek ma obeగmować w sobie trzy poగęcia tగ.
wyrazy główne] w teగ formie, że oba sądy zasadniczo nie powinny być dwoma ogólnymi, odrębnymi, samoist-

  Krytyka czystego rozumu 



Jeżeli się zechce logicznie ochrzcić paralogizm w dialektycznych wnioskach rozumo-
wych czysteగ nauki o duszy, o ile mimo to maగą one słuszne przesłanki, to może on ucho-
ǳić za sophisma figurae dictionis²⁵⁰, w którym przesłanka większa użytkuగe z kategorii co
do గeగ warunku, w sposób transcendentalny tylko; przesłanka zaś mnieగsza i wynik co do
duszy, podciągnięte pod ten warunek, robi z teగże kategorii użytek empiryczny. I tak np.
poగęcie substancగi w paralogizmie substancగalności గest czystym umysłowym poగęciem,
które bez warunku oglądu zmysłowego ma zastosowanie గeno transcendentalne, tగ. nie
ma żadnego zgoła. Ale w przesłance mnieగszeగ toż samo poగęcie rozciągnięto na przedmiot
wszelkiego wewnętrznego doświadczenia, nie ustaliwszy przecie wprzódy i nie wziąwszy
za podstawę — warunku zastosowania go in concreto, mianowicie గego trwałości; a tym
sposobem zrobiono z niego użytek empiryczny, lubo tutaగ niedopuszczalny.

Ażeby wreszcie okazać systematyczny związek wszystkich dialektycznych zapatrywań
w rozumkuగąceగ nauce o duszy, w łącznym ogóle czystego rozumu, a więc ich zupełność:
trzeba zauważyć, że apercepcగa przeprowaǳona zostaగe przez wszystkie klasy kategorii, lecz
tylko co do tych poగęć rozsądkowych, które w każdeగ z nich są dla innych podstawą గedni
w możliwym spostrzeganiu, a zatem co do subsystencగi, realności, గedności (nie wielości)
i istnienia; tylko że rozum wyobraża గe tutaగ wszystkie గako warunki możliwości గestestwa
myślącego, które same są bezwarunkowe. Tak tedy dusza poznaగe w sameగ sobie:

. bezwarunkową గedność stosunku, tగ. siebie samą, nie przypadłościowo,
lecz substancjalnie;

. bezwarunkową గedność jakości, tగ. nie గako realną całość, lecz గako po-
jedynczą²⁵¹;

. bezwarunkową గedność wobec wielości w czasie, tగ. nie liczebnie różną
w różnych czasach, lecz గako jeden i tenże sam podmiot;

. bezwarunkową గedność istnienia w przestrzeni, tగ. nie గako świadomość
wielu rzeczy po zewnątrz nieగ, lecz tylko istnienie jej samej, innych zaś rzeczy,
గedynie గako jej wyobrażeń.

Rozum గest właǳą zasad naczelnych. Twierǳenia czysteగ psychologii nie zawieraగą
w sobie empirycznych orzeczeń o duszy, lecz takie, które, గeżeli się znaగduగą, to ma-
గą określić przedmiot sam w sobie niezależnie od doświadczenia, a więc mocą rozumu
tylko. Musiałyby się więc słusznie opierać na zasadach naczelnych i ogólnych poగęciach
o myślących గestestwach [Naturen] w ogóle. Zamiast tego wiǳimy, że poszczególne wy-
obrażenie: Ja గestem — rząǳi nimi wszystkimi; i dlatego właśnie, że wyraża (w sposób
nieokreślony) czystą formułę wszelkiego mego doświadczenia, zapowiada się గako zdanie
ogólne, popłacaగące co do wszystkich myślących గestestw, a że mimo to గest poszczegól-
nym w całeగ pełni, nabiera pozoru bezwzględneగ గedności warunków myślenia w ogóle
i przez to rozciąga się daleగ, niżby starczyć zdołało możliwe doświadczenie.

nymi sądami (…) Quaternio terminorum naగczęścieగ wtedy wkrada się do wniosku, gdy గeden i ten sam wyraz
bierzemy w dwojakim znaczeniu”. [przypis redakcyగny]

²⁵⁰sophisma figurae dictionis — sofizmat ten nazywa się po grecku σχήμα λέξεως; Trentowski nazwał go „prze-
klecią” i dał taki łatwy do spamiętania przykład: „Kant nie był Arystotolesem; Arystoteles był filozofem; Kant
przeto nie był filozofem”. Tu przymiot (filozof ) zmieszano z rzeczą (osobą Arystotelesa) i popełniono „zdradnik”
(Myślini II, ). Jest to również odmiana mylnika, zwanego quaternio terminorum […]. [przypis redakcyగny]

²⁵¹[dusza poznaje w samej sobie] bezwarunkową jedność jakości, tj. nie jako realną całość, lecz jako pojedynczą —
గak tu znowuż poగedynczość odpowiada kategorii realności, nie mogę గeszcze teraz wykazać; ale przedstawię to
w następnym odǳiale, przy sposobności innego rozumowego użytkowania z tegoż samego poగęcia. [przypis
autorski]

  Krytyka czystego rozumu 



Wszystkie zasoby Wolnych Lektur możesz swobodnie wykorzystywać, publikować i rozpowszechniać pod wa-
runkiem zachowania warunków licencగi i zgodnie z Zasadami wykorzystania Wolnych Lektur.
Ten utwór గest w domenie publiczneగ.
Wszystkie materiały dodatkowe (przypisy, motywy literackie) są udostępnione na Licencగi Wolneగ Sztuki ..
Fundacగa Wolne Lektury zastrzega sobie prawa do wydania krytycznego zgodnie z art. Art.() Ustawy o
prawach autorskich i prawach pokrewnych. Wykorzystuగąc zasoby z Wolnych Lektur, należy pamiętać o zapisach
licencగi oraz zasadach, które spisaliśmy w Zasadach wykorzystania Wolnych Lektur. Zapoznaగ się z nimi, zanim
udostępnisz daleగ nasze książki.
E-book można pobrać ze strony: http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/krytyka-czystego-rozumu
Tekst opracowany na podstawie: Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, tłum. Piotr Chmielowski, red.
Henryk Struve, skład główny w Księgarni E. Wende i Sp. Warszawa .
Wydawca: Fundacగa Nowoczesna Polska
Publikacగa zrealizowana w ramach proగektu Wolne Lektury (http://wolnelektury.pl). Dofinansowano ze środ-
ków Ministra Kultury i ǲieǳictwa Narodowego.
Opracowanie redakcyగne i przypisy: Aleksandra Sekuła, Paulina Choromańska, Woగciech Kotwica.
ISBN ----
Wesprzyj Wolne Lektury!
Wolne Lektury to proగekt fundacగi Wolne Lektury – organizacగi pożytku publicznego ǳiałaగąceగ na rzecz wol-
ności korzystania z dóbr kultury.
Co roku do domeny publiczneగ przechoǳi twórczość koleగnych autorów. ǲięki Twoగemu wsparciu bęǳiemy
గe mogli udostępnić wszystkim bezpłatnie.
Jak możesz pomóc?
Przekaż ,% podatku na rozwóగ Wolnych Lektur: Fundacగa Wolne Lektury, KRS .
Wspieraగ Wolne Lektury i pomóż nam rozwĳać bibliotekę.
Przekaż darowiznę na konto: szczegóły na stronie Fundacగi.

  Krytyka czystego rozumu 

https://wolnelektury.pl/info/zasady-wykorzystania/
https://artlibre.org/licence/lal/pl/
https://wolnelektury.pl/info/zasady-wykorzystania/
http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/krytyka-czystego-rozumu
https://wolnelektury.pl/pomagam/
https://fundacja.wolnelektury.pl/pomoz-nam/darowizna/

	I. Transcendentalna nauka o pierwiastkach poznania
	Transcendentalnej nauki o pierwiastkach poznania część druga. Logika transcendentalna
	Analityki transcendentalnej księga pierwsza. Analityka pojęć
	Analityki pojęć oddział pierwszy. O wskazówce do odkrycia wszelkich czystych pojęć rozsądkowych
	Analityki transcendentalnej oddział drugi. O wywodzie czystych pojęć rozsądkowych
	Analityki transcendentalnej księga druga. Analityka zasad
	Logiki transcendentalnej dział drugi. Dialektyka transcendentalna
	Dialektyki transcendentalnej księga pierwsza. O pojęciach czystego rozumu
	Dialektyki transcendentalnej księga druga. O dialektycznych wnioskach czystego rozumu
	Drugiej księgi dialektyki transcendentalnej oddział trzeci. Ideał czystego rozumu
	II. Transcendentalna nauka o metodzie
	Dodatek. Dwa dłuższe teksty z I wydania Krytyki

