


 

 

Ta lektura, podobnie గak tysiące innych, గest dostępna on-line na stronie
wolnelektury.pl.
Utwór opracowany został w ramach proగektu Wolne Lektury przez fun-
dacగę Wolne Lektury.

PLATON

Protagoras
ఝ. ఝఝ 

http://www.wolnelektury.pl
http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/platon-protagoras/
https://wolnelektury.pl/
https://wolnelektury.pl/
https://fundacja.wolnelektury.pl
https://fundacja.wolnelektury.pl


WSTĘP TŁUMACZA
Walka przyjaciół

Jak wiele innych dialogów Platona, tak i Protagoras గest żywym obrazem scenicz-
nym. Jesteśmy w nim świadkami walki na argumenty i na środki sugestywne o prawdę
i o wypływ na dusze młoǳieży pomięǳy Sokratesem z గedneగ, a Protagorasem z drugieగ
strony. Walczący stoగą na wspólnym gruncie, maగą గednakie cele na oku, opieraగą się na
wspólnym założeniu — różnią się typem psychicznym, pozycగą społeczną i metodą pracy.

Celem pracy zarówno Protagorasa, గak i Sokratesa było przygotowanie młoǳieży do
życia obywatelskiego. Protagoras zorganizował i uగął w ramy zawodu swą ǳiałalność na-
uczycielską i pedagogiczną, Sokrates uprawiał గą przygodnie i గakby od niechcenia. Każdy
z nich miał na oku to, żeby z młoǳieńców, którzy z nimi obcowali, porobić ǳielnych,
a tym samym szczęśliwych i pożytecznych luǳi. Wyrabianie ǳielności గednako poగęteగ
i pomoc w pracy nad sobą — to był wspólny cel Sokratesa i Protagorasa.

Obaగ uważali, że do osiągnięcia tego celu nie wystarcza młodemu człowiekowi naiwnie
słuchać obyczaగu przodków i opinii szerokich kół; życie czynne powinno się, zdaniem ich
obu, zaczynać od pracy intelektualneగ i moralneగ, rozłożoneగ na lata. ǲielnym być potrafi
tylko człowiek wykształcony, oświecony, inteligentny, wyćwiczony. To గest wspólne zało-
żenie Sokratesa i Protagorasa. Obaగ też są przedstawicielami wieku oświecenia w Grecగi.
Zestawiano ten wiek nieraz z osiemnastym czasów nowych albo trafnieగ może z rene-
sansem, który wcześnieగ do tamtego nawiązał. We wszystkich tych epokach గednostki,
którym potomność postawiła pomniki, przeciwstawiały się uświęconeగ tradycగą ciemno-
cie i buǳiły „zgorszenie” w szerokich kołach. Sokratesa też, zarówno గak i Protagorasa,
obśmiewała konserwatywna scena współczesna గako nowomodnych gorszycieli, którzy
podkopuగą święte tradycగe (oగczysteగ bezmyślności) i obu zarówno spotkał wyrok śmierci
za ateizm. Protagorasa o kilkanaście lat wcześnieగ przed Sokratesem.

Tylko że Protagoras wolał, zamiast pić cykutę w więzieniu, wsiąść na statek odchoǳą-
cy do Sycylii. Inny typ. Umiał sobie sam dawać radę w życiu i drugich do praktycznego
życia uzbraగał, nie myśląc się wcale szczycić szlachetną bezbronnością, która dopiero na
tamtym świecie za tarczę stanie¹ i za pancerz. Protagoras w analizie tradycyగnych wartości
nie posuwał się tak daleko, గak Sokrates Platoński i nie przeciwstawiał się tak istnieగą-
cemu ustroగowi. Umiał wymyślić szlachetny rodowód dla głupiego ustroగu Aten, umiał
przygotowywać do rzeczywistych triumfów na zgromaǳeniu ludowym i dane mu by-
ło ułożyć statut dla rzeczywisteగ kolonii attyckieగ. Sokrates Platoński raczeగ na pustynię
cicheగ pracy nad sobą kierował swoich adeptów w Gorgiaszu, zraziwszy ich radykalnie
do rzeczywistego życia; toteż Platonowi dane było tylko na papierze zbudować ustróగ
społeczny, który mu się doskonały wydawał.

Temat dialogu

Tematem dialogu Protagoras wydaగe się charakterystyka usiłowań wychowawczych
uczonych współczesnych, grupuగących się około Protagorasa, na tle i w świetle krytycz-
nych uwag Sokratesa. Tendencగa pogodneగ satyry, która గednak oszczęǳa swe ofiary.
Podczas gdy Hippiasza np. w obu dialogach noszących గego nazwisko traktuగe Platon po-
gardliwymi kpinami, Protagorasa przedstawia tu poważnieగ nawet niż Gorgiasza w dia-
logu, który nosi గego imię. Humorystycznych rysów nie oszczęǳa nikomu — nawet
Sokratesowi — nic ǳiwnego, że గe nosi i Protagoras.

Dialog nasz గednak wcale nie wygląda na ścisłe i konsekwentne rozwĳanie గednego
tematu. Ma się raczeగ wrażenie, że nieగeden ustęp wyszedł spod pióra autora dlatego, że go
wyobraźnia przyniosła w toku pisania, wyobraźnia, która się nie zawsze ogląda na założony
plan.

Czas akcji

¹stać za coś (daw.) — zastępować coś; wystarczać w zamian za coś. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Dlatego też, na przykład, niepodobna doగść na pewno, w గakim czasie ma się rozgry-
wać akcగa dialogu. Na scenie wiǳimy dwóch synów Peryklesa² i o oగcu ich mówi się గak
o żyweగ osobie. A że oni wszyscy trzeగ pomarli podczas zarazy w roku , więc akcగę
należałoby koniecznie wyobrażać sobie przed tym rokiem. Mówi się w tekście o Fidiaszu³
గako o żyగącym గeszcze, a on umarł w  roku w więzieniu; dlatego należy się z akcగą cof-
nąć gǳieś na rok  lub . Z tą datą dobrze się goǳi wiek Alkibiadesa⁴, któremu się
w naszym dialogu broda dopiero zasiewa. W roku  miał Alkibiades lat ǳiewiętnaście,
bo uroǳił się w . Zgoǳi się z nią wiek Agatona, gospodarza Uczty Platońskieగ, który
w Protagorasie ma być chłopczykiem dopiero. W roku  miał Agaton lat piętnaście.
W tym też czasie Protagoras miałby lat około pięćǳiesiąt trzy, a Sokrates lat trzyǳieści
sześć. To nieco za mała różnica wieku wobec tego, że w dialogu Protagoras oświadcza
wprost: „Nie ma tu chyba nikogo pomięǳy wami wszystkimi, którego bym z wieku
oగcem być nie mógł”, ale mnieగsza o to, bo przesunięcie daty spotkania nie wpływa na
różnicę wieku dwóch osób. To gorsza, że oగciec gospodarza domu గuż nie żyగe w tekście
w chwili dialogu, podczas gdy on w rzeczywistości umarł dopiero w ǳiesięć lat po tym,
co nam dotąd ustalało datę rozmowy. Padł pod Delion⁵ dopiero w roku . Mówi się
w dialogu o przedstawieniu komedii Ferekratesa⁶ pt. ǲikusy, że się odbyło zeszłego ro-
ku. Tymczasem komedia ta ukazała się na scenie dopiero w roku , kiedy గuż dawno
nie żyli synowie Peryklesa, a Alkibiades strzygł brodę od dwunastu lat.

Wyగście z tego powikłania chyba takie, że Platon lokalizował naszą rozmowę w గakieś
w ogóle dawne czasy, przed swoim uroǳeniem i przed woగną, bo o teగ nie ma żadneగ
wzmianki w dialogu, a więc gǳieś około  roku i zgubił się w chronologii, podobnie
గak Mickiewicz w Panu Tadeuszu. Tyle można doగść z tekstu, kiedy choǳi o czas akcగi.

Miejsce

Mieగsce గest oznaczone wyraźnieగ. Sokrates spotyka kogoś z dobrych znaగomych gǳieś
w గakimś publicznym mieగscu i opowiada mu cały dialog, opisuగąc naprzód scenę roze-
graną w గego własnym domu, a późnieగ przenosi akcగę do wspaniałego pałacu Kalliasa
pod kolumny otaczaగące గego ǳieǳiniec. Ten sławny dom, znany nie tylko w Atenach,
musiał Platon dobrze znać nie tylko ze sceny, z komedii Eupolisa⁷, ale z własnego bywa-
nia. W nim się przez długie lata gromaǳił kwiat inteligencగi ateńskieగ, stale gościli tam
przeగezdni uczeni i mówcy, dodaగąc blasku domowi i wypróżniaగąc⁸ z wolna w czasach
nad wyraz ciężkich spiżarnię i kasę, zdawałoby się, że nieprzebraną.

Hipponikos i Kallias

Nieboszczyk oగciec gospodarza domu, Hipponikos, miał olbrzymi maగątek. W ko-
palniach swoich zatrudniał sześciuset robotników, ǳieǳiczył w swoim roǳie godność
herolda misteriów eleuzyńskich i miał ǳieǳiczne prawo nosić pochodnię podczas pro-
cesగi w Eleusis⁹. Prócz tego przekazał synowi గeszcze గeden zaszczyt. Kallias, podobnie

²Perykles (ok. – p.n.e.) — polityk i mówca ateński w okresie polityczneగ hegemonii Aten, ich roz-
kwitu gospodarczego i kulturalnego. [przypis edytorski]

³Fidiasz (ok. –ok.  p.n.e.) — naగwybitnieగszy rzeźbiarz grecki okresu klasycznego; autor m.in. po-
sągów Ateny Promachos i Ateny Partenos na ateńskim Akropolu oraz posągu Zeusa w Olimpii, zaliczanego do
siedmiu cudów świata starożytnego. [przypis edytorski]

⁴Alkibiades (– p.n.e.) — wóǳ i polityk ateński, w młodości uczeń Sokratesa, గeden z bohaterów
dialogu Platona Uczta; wcześnie osierocony przez oగca, Kleiniasa, był wychowywany przez swego wuగa Pery-
klesa; przystoగny, barǳo uzdolniony i ambitny, prowaǳił wystawny tryb życia; zwolennik agresywneగ polityki
zagraniczneగ, odegrał kluczową rolę w drugieగ połowie woగny peloponeskieగ. [przypis edytorski]

⁵bitwa pod Delion ( p.n.e.) — stoczona podczas woగny peloponeskieగ pomięǳy Ateńczykami a Tebań-
czykami, którzy byli sprzymierzeńcami Sparty, w pobliżu beockiego miasteczka Delion; zakończona klęską
i dużymi stratami Ateńczyków. [przypis edytorski]

⁶Ferekrates (V w. p.n.e.) — komediopisarz ateński; sztukę Agrioi (ǲikusy) wystawił podczas Lenaగów
w roku  p.n.e., zachowały się z nieగ tylko agmenty. [przypis edytorski]

⁷Eupolis (ok. –ok.  p.n.e.) — komediopisarz ateński; గego ǳieła zachowały się tylko we agmentach;
w sztuce Pochlebcy (Kolakes), wystawioneగ podczas Dionizగów w  p.n.e., wyśmiewał Kalliasa trwoniącego
pieniąǳe na sofistów i pochlebców. [przypis edytorski]

⁸wypróżniać (przestarz.) — opróżniać. [przypis edytorski]
⁹Eleusis — miasto w Attyce,  km od Aten; ośrodek kultu bogini Demeter i గeగ córki Persefony, znany

z odbywaగących się corocznie misteriów eleuzyగskich. [przypis edytorski]

 Protagoras 



గak గego oగciec, ǳiad i praǳiad, był konsulem spartańskim w Atenach. Rzeczą గego było
w razie potrzeby bronić przed sądami ateńskimi Spartan, którzy bawili w stolicy Grecగi.
W roǳie tym było wielu posłów do państw obcych, bo ta misగa naగczęścieగ spadała na
luǳi zamożnych. Nieboszczyk Hipponikos ǳielił z Nikiaszem¹⁰ w roku  godność na-
czelnego woǳa, odniósł zwycięstwo pod Tanagrą¹¹ w Beocగi i zginął w dwa lata późnieగ
na polu bitwy przegraneగ pod Delion. Miał to być człowiek stareగ daty, prosty, oszczędny,
choć nie skąpy, skoro nie żałował pienięǳy na wzniesienie sobie pałacu w Atenach.

W pożyciu domowym mnieగ szczęśliwy. Żona గego, matka Kalliasa, rozwiodła się
z nim i wyszła za mąż za Peryklesa. Stąd nie tylko nie było kwasów mięǳy domami,
ale przeciwnie, stosunki barǳo dobre: synów Peryklesa wiǳimy w gościnie u Kalliasa
i spotykamy tam గego siostrzeńca Alkibiadesa, który się niedługo ożeni z siostrą Kalliasa
Hipparetą i weźmie za nią znaczny posag z ǳieǳictwa Hipponikowego. ǲieǳictwo గed-
nak stopnieగe ze szczętem. Kallias గest gościnny, a przyగęcia kosztuగą coraz więceగ. Drzwi
się nie zamykaగą w domu, co ǳień pełno uczonych i półuczonych, dom się zamienia na
bezpłatny hotel, służba rady sobie dać nie może z tłumem pasożytów, których గuż na
scenie Eupolis pokazuగe, గak pochlebstwami upaగaగą Kalliasa, a mienie గego przeగadaగą.

Kallias uzyska గeszcze w roku  strategię¹², odbęǳie w roku  poselstwo do Sparty
i umrze w bieǳie. Wspomni go przedtem Sokrates w Obronie గako tego, który „wydał na
sofistów więceగ niż wszyscy inni razem”, a synów dał na wychowanie Euenosowi z Paros
za tanie pieniąǳe.

Statyści i role pomniejsze

Spotkamy w గego domu dwóch nieudałych¹³ synów Peryklesa: Ksantypa i Paralosa.
Ksantippos miał żywić żal do oగca o to, że mu za mało dawał pienięǳy — poza tym
niczym się nie zaznaczył గeden ani drugi. W dialogu są niemymi statystami.

Głośno natomiast uగmuగe się w dyskusగi za Sokratesem ich brat cioteczny, siostrzeniec
Peryklesa, Alkibiades. Żywy i niekrępuగący się ani stosunku do wielkiego Protagorasa, ani
do swego przyszłego szwagra Kalliasa, a zakochany w Sokratesie w tym dialogu, podobnie
గak wUczcie.

Z Uczty Platońskieగ znamy też lekarza Eryksimacha, Pauzaniasza i Faగdrosa, zapalo-
nego do retoryki, i Agatona, późnieగszego tragika, który tutaగ milczy గeszcze, గako kilku-
nastoletni dopiero chłopak.

Prócz nich są i krewni Platona: stryగeczny brat గego matki, Kritias¹⁴, nieprzeగednany
arystokrata i sympatyk Sparty, który miał splamić ręce krwią kolegi Teramenesa i nie-
గedneగ ofiary swego zamachu oligarchicznego w గakich trzyǳieści lat późnieగ. Towarzyszy
mu wuగ Platona, Charmides, młody, skromny, cichy człowiek, którego గednak stryగeczny
brat Kritias miał późnieగ wciągnąć do zamachu i Charmides przypłacił to życiem w roku
.

¹⁰Nikiasz (ok. – p.n.e.) — wóǳ i polityk ateński okresu woగny peloponeskieగ; po śmierci Peryklesa
przywódca obozu umiarkowanego, kontynuator defensywneగ doktryny woగenneగ, przeciwnik polityczny radykała
Kleona; doprowaǳił do zawarcia pokoగu ze Spartą w  p.n.e.; mimo sprzeciwu wobec planów opanowania
Syrakuz wybrany na గednego z dowódców wyprawy sycylĳskieగ, podczas któreగ trafił do niewoli spartańskieగ
i został stracony. [przypis edytorski]

¹¹bitwa pod Tanagrą ( p.n.e.) — stoczona podczas woగny peloponeskieగ mięǳy woగskami Ateńczyków,
które wtargnęły na terytorium miasta Tanagra w Beocగi i splądrowały okolice, a połączoną armią Tanagreగczyków
i Teban; zakończona zwycięstwem Ateńczyków i ich powrotem do Aten. [przypis edytorski]

¹²strategia— tu: urząd stratega, w staroż. Grecగi wysokiego rangą dowódcy woగskowego; w Atenach corocznie
wybierano  strategów, po గednym z każdeగ గednostki administracyగneగ. [przypis edytorski]

¹³nieudały (daw.) — ǳiś: nieudany; ten, który się nie udał. [przypis edytorski]
¹⁴Kritias z Aten (ok. – p.n.e.) — arystokrata i polityk ateński, znany też z zainteresowań filozoficz-

nych (uczeń Sokratesa); zwolennik skraగneగ oligarchii, గako గeden z głównych tzw. trzyǳiestu tyranów zasłynął
z bezwzględności i okrucieństwa; zginął w przegraneగ bitwie z wygnańcami walczącymi o przywrócenie demo-
kracగi. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Adeగmantos¹⁵, syn Leukolofidesa, to przyszły zdraగca Aten w bitwie nad Rzeką Ko-
zią¹⁶. Drugi Adeగmantos to nieznana osobistość.

Hippiasza znamy dobrze z dwóch dialogów, które mu Platon poświęcił. Prodikos to
postać wybitna. Pochoǳił z wyspy Keos, oగczyzny Simonidesa¹⁷ i Bakchylidesa¹⁸. By-
wał posłem od wyspy roǳinneగ do Aten, a obok tego uǳielał lekcగi wymowy, miewał
wykłady popisowe i prowaǳił ćwiczenia: tańsze dla szerszeగ publiczności, a droższe dla
specగalistów. Zaగmował się synonimami i zwrotami bliskoznacznymi, które barǳo skru-
pulatnie rozróżniał. Wsławił się znaną i ǳiś przypowieścią o Heraklesie na rozstaగnych
drogach¹⁹. Z Sokratesem żył na dobreగ stopie. Platon odnosi się do niego z dobrotliwą
ironią, Sokrates nabiera go po przyగacielsku.

Postać główna

Główny bohater dialogu, Protagoras z Abdery na wybrzeżu trackim, uroǳił się oko-
ło  lub  roku. Był zatem o kilkanaście lat starszy od Sokratesa. Platon zwiększa
różnicę wieku mięǳy nimi. Wiadomo o nim tyle, że od trzyǳiestego roku życia aż do
śmierci, przez lat czterǳieści, podróżował po miastach greckich w Hellaǳie, Italii i Sy-
cylii, oddaగąc się z wielkim powoǳeniem ǳiałalności nauczycielskieగ i cywilizatorskieగ
oraz pracy naukoweగ. Znaczną część życia spęǳił w stolicy ówczesnego świata cywili-
zowanego, w Atenach, gǳie żył w przyగaźni z Eurypidesem²⁰ i Peryklesem. Pierwszy
raz zగawił się tam w roku  i zaraz w roku następnym poగechał do zakładaగąceగ się na
wybrzeżu włoskim kolonii Turioi, żeby dla nieగ ułożyć prawa. W Atenach spęǳił czas
wielkieగ zarazy i patrzył na śmierć synów Peryklesa, poǳiwiaగąc u ich oగca spokóగ ducha
w nieszczęściu. Pisma గego zaginęły. Zachowała się tylko główna గego teza. Owo znane
powieǳenie: Miarą wszystkich rzeczy గest człowiek; czy coś istnieగe, czy nie istnieగe, to
zależy od tego, గak się komu wydaగe. Cokolwiek గa myślę, że istnieగe, to też istnieగe —
dla mnie. A cokolwiek ty — to istnieగe — dla ciebie. Człowiek to równie dobrze గa, గak
i ty.

Ten subiektywizm wyznawał Protagoras tylko w teorii poznania. W teorii ǳiałania
przyగmował obiektywne różnice mięǳy złem a dobrem, ugruntowane w biologicznych
dyspozycగach i interesach గednostek i społeczeństwa. Dobre znaczyło u niego tyle, co:
pożyteczne w walce o byt. Stąd oczywiście గedna i ta sama rzecz musiała w గego nauce
być dobra i zła równocześnie, zależnie od tego, ze względu na czyగ interes biologicz-
ny zechcielibyśmy గą rozpatrywać. Tu więc nie subiektywizm, tylko relatywizm był గego
hasłem. Naగlepszym środkiem w walce o byt na rynku miasta, urząǳonego demokra-
tycznie, była sprawność retoryczna. Teగ też nauczał Protagoras, a గak była గego nauka

¹⁵Adejmantos syn Leukolofidesa (V w. p.n.e.) — ateński dowódca woగskowy; po bitwie pod Aగgospotamoగ
() గako గedyny z గeńców ateńskich nie został przez skazany na śmierć, gdyż wcześnieగ గako గedyny na ateńskim
Zgromaǳeniu Ludowym sprzeciwiał się dekretowi o odcinaniu prawych rąk poగmanym wrogom; ponieważ
ocalał, niektórzy oskarżali go późnieగ o zdradę floty ateńskieగ (zob. Ksenofont, Hellenika II .). [przypis edy-
torski]

¹⁶bitwa u ujścia Ajgospotamoj (wrzesień  p.n.e.) — ostatnia, rozstrzygaగąca bitwa woగny peloponeskieగ,
stoczona u uగścia rzeki Aగgospotamoగ (gr. dosł.: Kozia Rzeka) na wybrzeżu Chersonezu Trackiego (ob. płw.
Gallipoli): spartański wóǳ Lizander zagarnął wyciągniętą na ląd niemal całą flotę ateńską i wziął do niewoli
 żeglarzy, których następnie stracono w odwecie za okrucieństwa ateńskie. Pozbawione floty Ateny nie były
w stanie importować zboża ani kontrolować swoగego morskiego imperium i musiały skapitulować w  p.n.e.
[przypis edytorski]

¹⁷Simonides z Keos (ok. – p.n.e.) — poeta grecki, twórca liryki chóralneగ; znany z epigramów, m.in.
napisu na obelisku upamiętniaగącym Spartan poległych pod Termopilami („Przechodniu, powieǳ Sparcie…”).
[przypis edytorski]

¹⁸Bakchylides z Keos (ok. –ok.  p.n.e.) — grecki poeta liryczny; siostrzeniec poety Symonidesa z Keos,
rywal Pindara. [przypis edytorski]

¹⁹przypowieść o Heraklesie na rozstajnych drogach — przypowieść etyczna o młodym Heraklesie, któremu na
rozstaగu dróg ukazały się dwie kobiety, Nieprawość i Cnota, nakłaniaగące do wyboru గedneగ z dwóch dróg życia
i przedstawiaగące swoగe argumenty: za życiem łatwym i przyగemnym oraz za pełnym trudów, ale chwalebnym;
przypowieść tę znamy ze Wspomnień o Sokratesie (II , –) Ksenofonta, który stwierǳa, że pochoǳi ona
z rozprawy Prodikosa. [przypis edytorski]

²⁰Eurypides (ok. – p.n.e.) — dramaturg grecki, autor tragedii, uznawany za reformatora gatunku.
[przypis edytorski]

 Protagoras 



pożądana i ceniona, świadczą honoraria, గakie pobierał. Od osoby sto min²¹ srebrem za
całkowity kurs. Życie గednak było nieprawdopodobnie tanie w owych czasach; zatem గuż
ta suma stanowiła maగątek poważny. On pierwszy uczył rozróżniać roǳaగe, czasy i tryby
gramatyczne, uczył wygłaszać i pisać wypracowania na dowolne tematy tak, aby wywody
wyglądały przekonuగąco. Zupełnie tego samego i tak samo uczą się i ǳiś nasi chłopcy na
tzw. nauce గęzyka oగczystego w szkole średnieగ. I ǳiś tak samo każe się im mówić i pisać
byle co o byle czym w sposób przekonuగący i porywaగący, i to się im ogromnie przydaగe
na wiecach, odczytach, kazaniach, w felietonach, w miesięcznikach literackich, w seగmie.
Demokratyczny ustróగ i w Atenach polegał na tym, że byle kto decydował o byle czym.
Musiał sobie tylko umieć zdobyć „zaufanie” współobywateli, a zdobywało się గe i w Ate-
nach porywaగącymi przemówieniami. Prawda nie wszystkich porywa i nie wszystko, co
porywaగące, గest prawǳiwe.

Ostrożny był Protagoras w wypowiadaniu swego stanowiska, a గednak za mało. W kwe-
stii religii wypowieǳiał się zbyt otwarcie: „O bogach? Nie mogę wieǳieć — powiada
— czy są, czy ich nie ma. Wiele rzeczy utrudnia poznanie na tym punkcie: i rzecz sama
nieగasna, i życie człowieka za krótkie”. To wystarczyło do wytoczenia procesu o ateizm.
Skazano go na śmierć i gdyby Protagoras był czekał²² wykonania wyroku, byłby poǳie-
lił los Sokratesa o గakichś piętnaście lat wcześnieగ. Skończyło się గednak na publicznym
spaleniu గego pism na placu w Atenach. Platon miał wtedy lat trzynaście. Już wiǳiał pło-
mienie tego stosu i one mu się musiały przypominać, kiedy myślał o śmierci Sokratesa.

Podstawa wychowania

Podstawą wychowania w Atenach było studium గęzyka i literatury oగczysteగ. Analiza
i komentowanie utworów poetyckich. Tą drogą miały się uszlachetniać dusze i wysub-
telniać intelekty, na teగ pracy wyrabiał się styl i kształciła się pamięć młoǳieży, tu był
otwarty skarbiec pięknych zwrotów, które sobie przyswoić należało, i umieć గe bądź to
rozwĳać i uzasadniać, bądź też zwalczać, zależnie od potrzeby.

W dialogu naszym Protagoras sięga do tego skarbca, chcąc wystawić na niebezpieczną
próbę kulturę intelektualną Sokratesa, i żąda od niego krytyki pewneగ pieśni Simonide-
sa. Sokrates żartami, na których się గego towarzystwo nie pozna, skompromituగe bezkry-
tyczne i nieodpowieǳialne, choć efektowne i popularne, zapędy podmiotoweగ krytyki
literackieగ.

Fachowy poeta

Simonides z Keos (–) to గeden z wieszczów narodowych Grecగi z czasów woగen
perskich. Sława oగczysta, legendy oplotły się około గego postaci. Miał ten dar, lirykom
właściwy, że to, co wielu wzruszało, umiał wyrażać wymownie, umiał luǳiom podda-
wać piękne słowa wzruszeń przeżytych naprawdę albo i wyobrażonych tylko. I umiał ten
dar niezgorzeగ eksploatować, zbieraగąc sławę i pieniąǳe. Każdy poeta przecież sprzedaగe
wyrazy wzruszeń i z tego się utrzymuగe nieగeden, czy to odbiorcą గego bęǳie szeroka
publiczność, czy zamożny mecenas, polityk, który wynaగmuగe „pióra” — niekoniecznie
białe.

Simonides miał ułożyć ten znany epigram²³ termopilski:

Powieǳ, przechodniu, Spartanom, że wszyscy tutaగ leżymy,
Tu, gǳie każdy z nas miał: Sparty posłuchać i paść²⁴.

²¹mina — starożytna గednostka wagowa i pieniężna używana na Bliskim Wschoǳie, potem także w Grecగi,
równa / talentu; mina funkcగonowała గako określenie wartości: domyślnie mina srebra; używana w Atenach
mina attycka miała ok.  g. [przypis edytorski]

²²gdyby (…) był czekał — przykład użycia czasu zaprzeszłego, wyrażaగącego czynność wcześnieగszą niż opisana
czasem przeszłym lub, గak w tym przypadku, niezrealizowaną możliwość; ǳiś: gdyby czekał. [przypis edytorski]

²³epigramat a. epigram (lit.) — krótki, przeważnie dwuwierszowy utwór poetycki z dobitną puentą; gatunek
pochoǳący z poezగi starożytneగ. [przypis edytorski]

²⁴Powieǳ, przechodniu, Spartanom (…) Sparty posłuchać i paść — w innym tłumaczeniu: „Przechodniu,
powieǳ Sparcie, tu leżym, గeగ syny, prawom గeగ do ostatnieగ posłuszni goǳiny”. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Ten dystych²⁵ twardy గak stal to próbka గego zwięzłeగ poezగi. Ale równie popularne
były గego długie kantaty okolicznościowe, pisane na cześć wybitnych i bogatych zwy-
cięzców na igrzyskach, గego pieśni do tańca i treny pozgonne, i patriotyczne chorały.
Dłuższy czas bawił Simonides na dworze tyrana Hipparcha, syna Pizystrata, w Atenach,
a gdy tego zamordowano, przeniósł się do Tesalii na dwór Skopasa, któremu barǳo było
potrzeba literackiego poparcia dla గego polityki i osobistości. Po bitwie pod Maratonem
wrócił do Aten i tam u boku Temistoklesa²⁶ opiewał poeta bitwy pod Termopilami, pod
Artemizగon i pod Salaminą. Na starość, గuż koło osiemǳiesiątki, wyగechał do Syrakuz
na dwór hoగnego tyrana Hierona, gǳie గuż i życia pełnego chwały dokonał, maగąc lat
ǳiewięćǳiesiąt i maగątek pozostawiaగąc znaczny.

Próbka do rozbioru

Pieśń Simonidesa, którą Protagoras zadaగe do oceny i rozbioru Sokratesowi, nie za-
chowała się poza tekstem naszego dialogu. Są to właściwie rytmizowane wykręty i uwagi
o luǳiach ǳielnych. Poeta wypowiada swoగe stanowisko, niezbyt wiele wymagaగąc od
człowieka. Po zebraniu z tekstu dialogu tych ułamków, które zdaగą się do pieśni należeć,
uzyskuగe się taką całość:

ǲielnym zostać naprawdę — to tylko గest ciężko i trudno nad wyraz:
Ręce i nogi mieć గak się należy i głowę nosić na karku bez przygany.

(Tu podobno brak pięciu wierszy)

Ani mi się ów zwrot nie podoba, choć to powieǳenie Pittaka:
Pittakos, mędrzec, powiada: Być ǳielnym to ciężka robota.
Bóg గeden tylko posiada ten dar, a człowiek złym nie być nie może,
Kiedy go nieporadna zwali z nóg goǳina.
Komu się dobrze powieǳie, ten ǳielny,
A lichy ten, komu źle.
Wytrwać w ǳielności i szczyt గeగ osiągnąć któż zdoła? Bogów kochanek!

Już to wystarcza mi,
By nie był całkiem zły,
Zbyt nie opuszczał rąk
I miał poczucie praw.
Tym oగców stoi gród
A słucha go, kto zdrów.
Takiemu గa nie przyganię,
Jam do nagany nie skory,
A błaznów ród nie wygasa.
Ja wszystko pięknem zwę,
Czego nie plami brud.

Toteż గa nigdy nie szukam tego, co istnieć nie może.
Złudna naǳieగa mnie uwieść nie zdoła; wszak życia mi szkoda na mrzonki.
Wiem, że człowieka bez wady nie znaగdę, choćbym świat zeszedł szeroki.
Jeśli go spotkam, obwieszczę.

A więc każdego chwalę rad i kocham też każdego,
Z własneగ woli i chęci,
Kto rąk czynem haniebnym nie splamił.
Konieczność rzecz inna; z nią walka daremna.
Teగ nawet sam bóg się nie oprze.

²⁵dystych — dwuwiersz, utwór składaగący się z dwóch wersów. [przypis edytorski]
²⁶Temistokles (ok. – p.n.e.) — polityk i wóǳ ateński, twórca potęgi morskieగ Aten, główny autor

zwycięstwa Greków nad Persami pod Salaminą. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Wszystko to wygląda na początek pieśni, którą miał chór śpiewać z towarzyszeniem
kitary²⁷ przy uczcie u Skopasa. Druǳy mówią, że to początek pochwały tyrana po గego
zwycięstwie odniesionym czwórką na uroczystych wyścigach.

Legenda i jaka z niej nauka

Starożytni związali z tym urywkiem legendę. Skopas miał u Simonidesa zamówić
pochwalną pieśń pod swoim adresem za grube pieniąǳe. Nie spoǳiewał się గednak, że
w nieగ znaగǳie tyle zastrzeżeń na początku i to tak barǳo dwuznacznych dla solenizanta,
którego się zaczyna chwalić po takim wstępie. Dalszy ciąg chóru miał zawierać pochwałę
Dioskurów: Kastora i Polydeukesa, mitycznych dwóch młodych luǳi na koniach, których
Zeus w nagrodę za miłość braterską był wziął²⁸ do nieba. Dopiero na końcu przychoǳiła
pochwała samego Skopasa.

Tyran, niezadowolony z wyniku, wypłacił poecie tylko połowę umówionego hono-
rarium, dodaగąc, że drugą połowę powinni mu dodać Dioskurowie, wǳięczni za to, że
im połowę pieśni poświęcił.

Wymówił te słowa, widać, w złą goǳinę, choć właśnie sieǳiał z tłumem biesiadników
przy stole. W teగ chwili bowiem dano znać Simonidesowi, że oto dwóch młodych luǳi
przyగechało do niego na koniach; czekaగą na podwórzu i koniecznie chcą z nim mówić
natychmiast.

Wyszedł poeta za próg, ale nikogo nie spostrzegł. Za to gmach cały runął w tym
momencie w gruzy i ruiny pogrzebały Skopasa wraz ze wszystkimi gośćmi. Ciała tak były
zniekształcone katastrofą, że nikogo z nieboszczyków nie można było rozpoznać. Jeden
tylko Simonides, ǳięki sweగ niezwykłeగ pamięci lokalneగ²⁹, umiał wskazać mieగsce, gǳie
sieǳiał przed chwilą każdy z towarzystwa.

Niewątpliwie autor teగ ballady pragnął z గedneగ strony podnieść chwałę Dioskurów,
a z drugieగ ostrzec przed obrywaniem honorariów autorskich. Było więc i w nieగ coś
z ducha Simonidesa.

Widać z tego, że Simonides, zawodowy poeta, który umiał na swoim talencie zrobić
maగątek i sławę sobie zaskarbić szeroką, miał w oczach Platona wiele wspólnego z Hippia-
szem, Prodikosem, Gorgiaszem, Protagorasem i tyloma innymi zawodowymi mędrcami,
którzy robili maగątki na nauce. Platon od ǳiecięcych lat patrzył z góry na luǳi, którzy
zawodowo pieniąǳe robili w గakimkolwiek fachu. Zwyczaగna to ocena u luǳi wolnych
i niezależnych. A గuż osobliwie pogardliwym uśmiechem traktował tych, którzy do wyna-
గęcia maగą pozory wieǳy i obగawy zapału, potęgę słowa i gestu. Zobaczymy ten uśmiech
na twarzy Sokratesa i w naszym dialogu. Są i inne; każdy గego ustęp గest prześwietlony
uśmiechem.

Czas powstania dialogu

Kiedy właściwie Platon napisał Protagorasa, tego nikt nie wie i nikt nikogo rozumnie
o tym nie przekona. Tego roǳaగu kwestie są dla wielu uczonych ulubionym i wǳięcznym
polem do budowy niezachwianych hipotez. Protagorasa kładą przeważnie na młode lata
Platona. Willamowitz-Moellendorff wie na pewno, że Protagoras powstał గeszcze za życia
Sokratesa, ponieważ płynie z niego nauka: młoǳieńcze, zamiast obcować z zawodowymi
uczonymi, obcuగ z Sokratesem raczeగ, a skorzystasz więceగ i mnieగ cię to bęǳie kosztowało!
Taki morał, powiada, byłby bezprzedmiotowy po śmierci Sokratesa. Argument to zgoła
niepoważny. Został przecież po Sokratesie గego uczeń: Platon; został గego duch w gaగu
Akademosa³⁰. Z tymi zawsze można było obcować.

²⁷kitara — staroż. grecki instrument muzyczny, odmiana liry. [przypis edytorski]
²⁸był wziął — przykład użycia czasu zaprzeszłego, wyrażaగącego czynność wcześnieగszą niż opisana czasem

przeszłym; znaczenie: wziął wcześnieగ, uprzednio. [przypis edytorski]
²⁹pamięć lokalna (psych.) — pamięć mieగsca, szczegółów związanych z mieగscem. [przypis edytorski]
³⁰gaj Akademosa — święty gaగ nad rzeką Kefisos na płn.-zach. obrzeżach Aten, poświęcony pamięci Akade-

mosa, ateńskiego herosa z czasów woగny troగańskieగ; sieǳiba szkoły filozoficzneగ założoneగ ok.  p.n.e. przez
Platona (tzw. Akademia Platońska). [przypis edytorski]

 Protagoras 



Można i ǳiś గeszcze, గeżeli ktoś, czytaగąc żywe słowa dialogów Platońskich, sam sobie
zadaగe napotkane w nich pytania i sam sobie odpowiadać próbuగe; wszystko గedno, kiedy
by గe zadał Platon: za młodu czy na starość.

Ale być może, że to praca młodych lat. Sokrates mówi tutaగ rzeczy wprost przeciw-
ne tym, których dowoǳi w Gorgiaszu. Nie widać wcale ascetycznych zapędów, widać
za to wszęǳie dużo humoru i widać mieగscami rozwlekłość, czuć pewną niezręczność
w dialogu. Być może, że to cechy młodości.

I barǳo być może, że młoǳiutki Hippokrates, przyగaciel Sokratesa, gorączka³¹ wielki
i dobra dusza przy tym, to sam Platon z młodych lat. Trudno wieǳieć na pewno, ale warto
గuż i samego Sokratesa posłuchać, గak mówi. Właśnie wraca z domu Kalliasa i natrafia na
dobrego znaగomego.

³¹gorączka — człowiek porywczy, popędliwy. [przypis edytorski]

 Protagoras 



PROTAGORAS
 :



















: Skąd się, Sokratesie, zగawiasz? Albo — tak, oczywiście: z polowania na
wǳięki Alkibiadesa³²? O tak; గa go też i kiedyś tutaగ wiǳiałem i గeszcze mi się ładnym
chłopcem wydał, ale to గuż mężczyzna, Sokratesie, i tak tylko pomięǳy nami mówiąc:
broda గuż całkiem pełna!

: To i co z tego? A niby to ty nie గesteś wielbicielem Homera, który powiada,
że męska uroda naగmilsza wtedy, kiedy się broda puszcza³³; taka గak teraz Alkibiadesowi?

: Więc teraz co? Naprawdę od niego przychoǳisz? Jakże tam ten chłopak
z tobą?

: Dobrze, zdawało mi się, a nie naగgorzeగ i ǳisiaగ; nawet i dużo mówił w mo-
గeగ obronie; pomagał mi; właśnie też od niego idę. Ale to, wiesz, ǳiwna rzecz, co ci chcę
powieǳieć: Byłem przy nim, a nie zwracałem na niego uwagi, a nawet zapominałem
o nim chwilami.

: A cóż tam mogło takiego zaగść pomięǳy nim a tobą? Toż chyba nie trafił
ci się kto inny, ładnieగszy; przynaగmnieగ nie tu u nas w mieście?

: Owszem; nawet i o wiele!
: Co ty mówisz? Tuteగszy ktoś czy obcy?
: Obcy.
: Skąd?
: Z Abdery³⁴.
: I taki ci się ładny ten ktoś obcy wydał, że ci pięknieగ wygląda niż syn

Kleiniasa?
: Jakże ma, móగ kochany, szczyt mądrości nie wyglądać pięknieగ?
: A, to ze spotkania z mędrcem గakimś, Sokratesie, przychoǳisz do nas?
: Z naగwiększym przecież ze współczesnych, గeżeli uważasz, że naగwiększy

mędrzec to Protagoras³⁵.
: Nie — co ty mówisz? Protagoras przyగechał?
: Nawet గest గuż trzeci ǳień.
: I ty może w teగ chwili od niego wracasz?
: Owszem, barǳo wielem z nim mówił i słyszałem wiele od niego.

³²Alkibiades (– p.n.e.) — wóǳ i polityk ateński, w młodości uczeń Sokratesa, గeden z bohaterów
dialogu Platona Uczta; wcześnie osierocony przez oగca, Kleiniasa, był wychowywany przez swego wuగa Pery-
klesa; przystoగny, barǳo uzdolniony i ambitny, prowaǳił wystawny tryb życia; zwolennik agresywneగ polityki
zagraniczneగ, odegrał kluczową rolę w drugieగ połowie woగny peloponeskieగ. [przypis edytorski]

³³Homera, który powiada, że męska uroda najmilsza wtedy, kiedy się broda puszcza — Homer, Iliada XXIV
. [przypis edytorski]

³⁴Abdera — starożytne miasto greckie w Azగi Mnieగszeగ nad M. Egeగskim. [przypis edytorski]
³⁵Protagoras z Abdery (ok. –ok.  p.n.e.) — filozof grecki, zaliczany do pierwszych sofistów; przypisuగe

mu się relatywizm poznawczy, brak możliwości ustalenia obiektywneగ prawdy, a stąd stwierǳenie, że wszelkie
racగe są względne, co można wykorzystywać do przekonywania innych w życiu publicznym. [przypis edytorski]

 Protagoras 



: A czyż byś nam nie opowieǳiał teగ rozmowy, గeżeli ci coś nie przeszkaǳa?
Siadaగże tutaగ o, a ten chłopak niech wstaగe.

: I owszem; nawet będę wǳięczny, గeżeli posłuchacie.
: Ależ i my; i my tobie, గeżeli opowiesz.
: A, to byłaby wǳięczność obustronna. A więc posłuchaగcie.
II. Zeszłeగ nocy, teగ o, ǳiś గeszcze o wczesnym świcie, Hippokrates, syn Appollodora,

a brat Fazona, wali mi z całeగ siły laską do bramy, a kiedy mu ktoś otworzył, wpada w teగ
chwili do środka i na cały głos woła:

— Sokratesie, ty czuwasz czy ty śpisz?
Ja గego głos poznałem i powiadam:
— O, to Hippokrates; a ty co znów nowego powiesz?
— Nic, nic — powiada — Sokratesie; tylko same dobre rzeczy.
— To dobre słowo — powiadam. — Ale co się stało? I dlaczego o teగ porze przy-

choǳisz?
— Protagoras przyగechał — powiada, staగąc koło mnie.
— Przedwczoraగ — mówię mu. — A tyś się w teగ chwili dowieǳiał?
— Na bogów — powiada — dopiero wieczorem.
Równocześnie namacał stołek, usiadł sobie u moich nóg i powiada:
— No tak przecież; wieczorem, barǳo późno wróciłem z Oగnoe³⁶; bo wiesz, uciekł

mi niewolnik: Satyros. Już dawno miałem ci powieǳieć, że będę go ścigał, ale przez coś
tam innego zapomniałem. Więc kiedym wrócił i byliśmy గuż po kolacగi i mieliśmy się గuż
kłaść, wtedy mi brat powiada, że Protagoras przyగechał. Porwałem się zaraz, żeby póగść
do ciebie, ale potem mi się wydało, że గuż గest zbyt późno w noc. Ale skoro mnie tylko
sen po tym utruǳeniu opuścił, natychmiast wstałem i zaraz tu przyszedłem.

Ja, uważaగąc, że on taki podniecony, taki niespokoగny:
— No cóż ci to — powiadam — takiego? Chyba ci nic nie winien Protagoras?
A ten się śmieగe i powiada:
— Owszem, na bogów, Sokratesie; bo on sam గeden గest mądry, a mnie takim nie

robi.
— Ależ, na Zeusa³⁷ — powiadam mu — గeżeli mu dasz pieniąǳe i uprosisz go, zrobi

i ciebie mądrym.
— O gdybyż to — powiada — Zeusie i wszyscy bogowie, tylko o to szło! To గuż

bym ani swoగego mienia nie poszczęǳił, ani przyగaciół. Właśnie też w teగ sameగ sprawie
i teraz przychoǳę do ciebie, abyś w moim interesie pogadał z nim. Ja sam, to i trochę
za młody గestem, a przy tym ani nie wiǳiałem Protagorasa nigdy, anim go nie słyszał.
Jeszcze ǳieckiem byłem, kiedy on tu pierwszy raz przyగechał. A tu, Sokratesie, wszyscy
tego męża chwalą i powiadaగą, że naగmądrzeగszy, naగmądrzeగ mówi. Więc czemuż, może
byśmy poszli do niego, aby go w domu zastać; on mieszka, గak słyszałem, u Kalliasa, syna
Hipponika. No, chodźmy!

A గa powiadam:
— Jeszcze czas, kochanie, tam iść. Jeszcze wcześnie. Tymczasem tutaగ, గa wstanę,

póగǳiemy na podwórze, tam się bęǳiemy przechaǳali i porozmawiamy, aż się rozwidni.
Potem póగǳiemy. Tym barǳieగ że Protagoras గest przeważnie w domu; tak że nie bóగ się,
zastaniemy go na pewno.

III. Potem wstaliśmy i przeszli na podwórze. I గa, chcąc popróbować sił Hippokratesa,
zacząłem go badać i zapytałem:

— Powieǳ mi, Hippokratesie; do Protagorasa teraz masz zamiar póగść i wypłacić mu
pieniąǳe గako wynagroǳenie za swoగą osobę, a niby గako do kogo póగǳiesz do niego
i గako ten, który czym ma zostać? Tak na przykład, gdybyś zamierzał póగść do swego
imiennika, do Hippokratesa z Kos³⁸, tego z Asklepiadów³⁹ i wypłacić mu pieniąǳe గako

³⁶Ojnoe — starożytna osada i gmina attycka. [przypis edytorski]
³⁷Zeus (mit. gr.) — naగważnieగszy spośród bogów olimpĳskich; bóg nieba i ziemi, władał piorunami. [przypis

edytorski]
³⁸Hippokrates z Kos (ok. –ok.  p.n.e.) — naగwybitnieగszy lekarz starożytneగ Grecగi, twórca medycyny

naukoweగ, wieǳę lekarską opierał na doświadczeniu i obserwacగi. [przypis edytorski]
³⁹Asklepios (mit. gr.) — heros i bóg sztuki lekarskieగ; synowie Asklepiosa a. Asklepiaǳi: określenie lekarzy

w staroż. Grecగi, ponieważ tworząc stowarzyszenia przy świątyniach, zobowiązywali się uznawać swoగego mistrza
za roǳonego oగca, a siebie wzaగemnie za braci. [przypis edytorski]

 Protagoras 



wynagroǳenie za swą osobę, a ktoś by cię zapytał: Powieǳ mi, Hippokratesie, ty chcesz
Hippokratesowi wypłacić wynagroǳenie గako komu właściwie? Cóż byś odpowieǳiał?

— Odpowieǳiałbym — mówi — że గako lekarzowi.
— Jako ten, który ma czym zostać?
— Jako ten, który lekarzem — powiada.
— A gdybyś do Polikleta z Argos⁴⁰ albo do Fidiasza⁴¹ Ateńczyka miał zamiar póగść

i wypłacić im wynagroǳenie za swoగą osobę, a ktoś by cię zapytał: Ty te pieniąǳe wypłacić
zamierzasz Polikletowi i Fidiaszowi గako komu właściwie?

— Odpowieǳiałbym, że గako rzeźbiarzom.
— Jako że niby kim masz zostać?
— Jasna rzecz; rzeźbiarzem.
— No, dobrze — powiadam. — A teraz my oto do Protagorasa póగǳiemy, గa i ty,

i bęǳiemy gotowi wypłacić mu pieniąǳe za ciebie, గeżeli tylko wystarczą nasze kapitały
i గeśli nimi potrafimy na niego wpłynąć — a గeśli nie, to dołożymy గeszcze pienięǳy
przyగaciół. Otóż, kiedy my się tak za tym rozbĳamy, a ktoś by nas zapytał: Powieǳ no mi,
Sokratesie i Hippokratesie, wy macie zamiar płacić pieniąǳe Protagorasowi dlatego, że on
kim గest? Co byśmy mu odpowieǳieli? Jakie też to inne miano słyszymy o Protagorasie,
గak o Fidiaszu mówią, że to rzeźbiarz, a o Homerze, że to poeta? Cóż to takiego słychać
o Protagorasie?

— No przecież — powiada — mędrcem nazywaగą tego męża, Sokratesie.
— Więc niby గako do mędrca póగǳiemy mu pieniąǳe płacić?
— Tak గest.
— A gdyby cię గeszcze i o to ktoś zapytał: A ty sam to గako przyszły kto iǳiesz do

Protagorasa?
A on powiada, zaczerwieniwszy się — bo గuż trochę dnia zaczęło prześwitywać tak,

że można go było doగrzeć:
— Jeżeli గakoś tak, గak w tamtych wypadkach, to widać, że గako przyszły mędrzec.
— A ty — mówię mu — na bogów, nie wstyǳiłbyś się przed Hellenami⁴² zostać

zawodowym mędrcem, sofistą?
— Tak, na Zeusa, Sokratesie, గeżeli mam powieǳieć to, co myślę.
— Więc może, Hippokratesie, nie taką chyba myślisz od Protagorasa pobierać naukę,

tylko taką, గak swoగego czasu od nauczyciela గęzyka albo gry na kitarze⁴³, albo gimna-
styka? Każdeగ z tych rzeczy uczyłeś się nie dla fachu, గako przyszły zawodowiec, tylko dla
wykształcenia ogólnego, గak wypada człowiekowi prywatnemu, niezależnemu.

— Otóż tak właśnie — powiada — raczeగ tak mi się przedstawia nauka u Protagorasa.
IV. — Więc wiesz ty, co właściwie myślisz teraz zrobić, czy nie wiesz?
— Z czym, niby?
— Bo zamierzasz duszę własną oddać, aby koło nieగ choǳił człowiek, గak powiadasz: Mędrzec, Nauczyciel, Dusza

zawodowy mędrzec. Ale co to గest zawodowy mędrzec, barǳo bym się ǳiwił, gdybyś
wieǳiał. A గednak, గeżeli tego nie wiesz, to i tego nie wiesz, komu duszę powierzasz, ani
też, czy na dobrą, czy na złą sprawę.

— Zdaగe mi się — powiada — że wiem.
— To powieǳże; co to, గak myślisz, గest mędrzec?
— Ja — powiada — tak, గak nazwa mówi, myślę, że to taki, który się na mądrych

rzeczach rozumie.
— Nieprawdaż — mówię mu — to samo wolno powieǳieć i o malarzach, i o cieślach,

że to są luǳie, którzy się znaగą na mądrych rzeczach. Ale gdyby nas ktoś pytał: A malarze
rozumieగą się na గakich mądrych rzeczach, odpowieǳielibyśmy mu może, że na tym, co
dotyczy wykonywania obrazów i tam daleగ. A gdyby ktoś o tamto zapytał: A sofista గest
mędrcem na గakim polu? Co byśmy mu odpowieǳieli? Na గakieగ on się rozumie robocie?

⁴⁰Poliklet z Argos, gr. Polyklejtos (V w. p.n.e.) — rzeźbiarz grecki okresu klasycznego, twórca kanonu proporcగi
ciała luǳkiego. [przypis edytorski]

⁴¹Fidiasz (ok. –ok.  p.n.e.) — naగwybitnieగszy rzeźbiarz grecki okresu klasycznego; autor m.in. po-
sągów Ateny Promachos i Ateny Partenos na ateńskim Akropolu oraz posągu Zeusa w Olimpii, zaliczanego do
siedmiu cudów świata starożytnego. [przypis edytorski]

⁴²Hellenowie — Grecy; Hellada: Grecగa. [przypis edytorski]
⁴³kitara — staroż. grecki instrument muzyczny, odmiana liry. [przypis edytorski]

 Protagoras 



— No, cóż? Powieǳielibyśmy, Sokratesie, że to taki, który się rozumie na tym, గak
kogoś zrobić tęgim⁴⁴ mówcą.

— Może być — mówię mu — że powieǳieliśmy prawdę, ale na tym nie koniec
przecież. Bo ta nasza odpowiedź pociąga za sobą pytanie: a o czym to sofista uczy dosko-
nale mówić? Jak na przykład, nauczyciel gry na kitarze uczy przecież doskonale mówić
o tym samym, na czym się i rozumie: o grze na kitarze. Czy nie?

— Tak.
— No dobrze; a tak, sofista uczy mówić doskonale o czym? Oczywista⁴⁵, że o tym,

na czym się i rozumie?
— Zapewne.
— No więc, cóż to takiego, na czym się sofista i sam rozumie, i ucznia robi znawcą

w tym zakresie?
— Na Zeusa — powiada — గa ci గeszcze nie potrafię tego powieǳieć.
V. Otóż గa powieǳiałem potem:
— Więc గak to? A wiesz ty, na గakie niebezpieczeństwo iǳiesz wydać duszę? Czy też,

గeśliby ci wypadało ciało komuś powierzyć, a zachoǳiłaby obawa, że ono albo się tęgie
stanie, albo liche, barǳo byś się rozglądał i namyślał, czy గe komuś powierzyć, czy nie, i na
naradę przyగaciół byś wołał i krewnych, i ci by długie dni na rozważaniach trawili; a kiedy
choǳi o duszę, którą wyżeగ cenisz niźli ciało, i w któreగ całe twoగe przyszłe szczęście
albo nieszczęście złożone, zależnie od tego, czy się tęga stanie, czy licha — గeగ sprawą
nie poǳieliłeś się ani z oగcem, ani z bratem, ani z kimkolwiek z nas znaగomych: czy
powierzać, czy nie powierzać duszy temu komuś, co przyగechał z obcych stron, tylkoś
wieczorem usłyszał, గak powiadasz, a rano przychoǳisz i o tym wcale nie myślisz, i nie
raǳisz się ani słówkiem, czy należy mu siebie samego powierzyć, czy nie, i gotów గesteś
wyłożyć kapitały własne i przyగaciół, గak gdybyś గuż doszedł, że ze wszech miar należy póగść
do Protagorasa, którego ani nie znasz, గak mówisz, aniś z nim nie rozmawiał nigdy, tylko
sofistą go nazywasz, a co to గest sofista, tego, pokazuగe się, nie wiesz, choć mu chcesz
oddać siebie samego.

A ten wysłuchał i powiada:
— Tak to wygląda, Sokratesie, wedle tego, co mówisz.
— A czy to, Hippokratesie, sofista nie గest czasem hurtownikiem albo kramarzem

towarów, którymi się dusza żywi? Bo mnie on się przynaగmnieగ kimś takim wydaగe.
— A żywi się dusza czym, Sokratesie? Nauka, Dusza, Jeǳenie
— Naukami przecież — powieǳiałem. — I oby tylko, przyగacielu, sofista nas w pole

nie wyprowaǳił, గak zacznie zachwalać swóగ towar, podobnie గak ci, co pokarmy dla ciała
sprzedaగą hurtem i po kramikach. I ci też na towarach, które maగą na skłaǳie, ani się
sami nie rozumieగą, nie wieǳą, co się ciału przyda, a co zaszkoǳi, a zachwalaగą wszystko
przy sprzedaży, ani też tego nie wieǳą ci, co u nich kupuగą, chyba że który గest przypad-
kiem specగalistą gimnastykiem albo lekarzem. Tak samo i ci, którzy po miastach గeżdżą
z naukami i sprzedaగą గe hurtem i na małą skalę każdemu, kto tylko zechce, zachwalaగą
wszystko, co tylko który ma na sprzedaż, a గednak może i mięǳy nimi ten czy ów nie zna
się na tym, co sprzedaగe, i nie wie, co się duszy przyda, a co గeగ zaszkoǳi. A tak samo i ci,
co od nich kupuగą, chyba że ktoś przypadkiem bęǳie znowu higienistą od duszy. Więc
గeżeli ty się właśnie rozumiesz na tym, co pomaga, a co szkoǳi, to nie bóగ się, możesz
kupować nauki i u Protagorasa, i u kogo bądź innego. Ale గeżeli nie, to patrzaగ, poczci-
wa duszo, żebyś tego, co naగdroższe, na kartę nie stawiał, bo to gra niebezpieczna. Toż
przecie znacznie większe niebezpieczeństwo tam, gǳie się kupuగe nauki, niż tam, gǳie
środki spożywcze. Bo గeśli pokarmy czy napoగe kupisz u kramikarza czy u hurtownika,
to możesz గe wziąć do గakichś innych naczyń i odnieść do domu, a zanim గe do swego
ciała wprowaǳisz, pĳąc czy గeǳąc, możesz గe u siebie w domu złożyć i poraǳić się ko-
goś, i wezwać takiego, który się zna na rzeczy i wie, co గeść i pić, a czego nie, i w గakich
porcగach i kiedy. Tak że przy tym kupnie niewielkie niebezpieczeństwo. Nauk natomiast
niepodobna w innym naczyniu odnieść, tylko złożysz zapłatę, a naukę brać musisz do
sameగ duszy i z tą nauką iść, czy to szkodę odnosząc, czy pożytek. Więc nad tym się

⁴⁴tęgi — mocny, ǳielny, dobry w swoగeగ ǳieǳinie. [przypis edytorski]
⁴⁵oczywista — skrót wyrażenia: oczywista rzecz; oczywiście. [przypis edytorski]

 Protagoras 



zastanawiaగmy, i to ze starszymi od nas. Bo myśmy గeszcze za młoǳi na to, żeby tak
doniosłe sprawy rozstrzygać. A teraz to, గakeśmy zaczęli, chodźmy i posłuchaగmy tego
męża, a potem, గak posłuchamy, opowiemy to drugim. Przecież tam గest nie tylko గeden
Protagoras, ale i Hippiasz z Elis⁴⁶ — a mam wrażenie, że i Prodikos z Keos⁴⁷ — i wielu
innych mądrych luǳi.

VI. Zgoǳiwszy się na to, poszliśmy. A kiedyśmy się znaleźli w przedsionku, zatrzy-
maliśmy się, rozmawiaగąc o గakieగś kwestii, która nam się nasunęła po droǳe. A żeby nie
urywać przed końcem, chcieliśmy daleగ rozmawiać aż do samego weగścia, i tak zatrzy-
maliśmy się w przedsionku i rozprawiali, póki by nie nastąpiła zgoda pomięǳy nami.
Otóż mam wrażenie, że odźwierny, eunuch గakiś, podsłuchał nas, a zdaగe się, że dla mno-
gości sofistów patrzył krzywo na wszystkich gości domu. Dość że kiedyśmy zapukali do
drzwi, otworzył, zobaczył nas i „Oho — powiada — sofiści గacyś; pan nie ma czasu!”
A równocześnie oboma rękoma drzwi tak gorliwie, గak tylko mógł, zatrzasnął. Myśmy
znowu zapukali. A ten na to spoza drzwi zamkniętych: „Luǳie — powiada — czyście
nie słyszeli, że pan nie ma czasu?”

— Ależ kochanie — powiadam mu — my ani do Kalliasa nie przychoǳimy, ani
sofistami nie గesteśmy; udobruchaగ się! Nie bóగ się! Myśmy przyszli zobaczyć Protagorasa.
Oznaగmĳże nas.

Po czym dopiero z ciężką biedą nam ten człowiek drzwi otworzył.
A skorośmy weszli do środka, właśnie Protagoras się w krużganku przechaǳał, a sze-

regiem wraz z nim choǳili z గedneగ strony Kallias, syn Hipponika, i brat గego przyrodni
po matce, Paralos, syn Peryklesa, i Charmides, syn Glaukona, a po drugieగ drugi syn Pery-
klesa Ksantippos i Filippides, syn Filomelosa, i Antimoగros z Mend, który się naగwiększą
sławą cieszy spośród uczniów Protagorasa i zawodowo się uczy గako przyszły sofista. Ci zaś
z towarzystwa, którzy za nim szli, po większeగ części wyglądali na obcych, గak to ich pro-
waǳi za sobą Protagoras z każdego miasta, przez które przeszedł, czarem głosu uwoǳąc
గak Orfeusz⁴⁸, a ci za głosem idą — oczarowani. A było też i kilku z naszych, tuteగszych,
w tym chórze. Kiedym tak na ten chór patrzał, naగwięceగ mi się to podobało, గak oni się
pięknie wystrzegali, żeby nigdy na droǳe nie stanąć przed nosem Protagorasowi, tylko
skoro on sam zawracał i ci, co obok niego szli, wówczas się ci słuchacze గakoś tak ładnie
i w porządku rozstępowali na tę i na tamtą stronę i w kółko zachoǳąc, zawsze się za గego
plecami ustawiali, barǳo pięknie.

VII. Potem zaś zaraz poznałem, powiada Homer⁴⁹, Hippiasza z Elis; sieǳiał w pod-
cieniu naprzeciw na wielkim fotelu.

A naokoło niego na ławkach Eryksimachos, syn Akumenosa, i Faగdros z Myrrinu,
i Andron, syn Androtiona, a z obcych గego współobywatele i kilku innych. Widać, że
o coś przyrodniczego i o గakieś zగawiska napowietrzne i astronomiczne sprawy rozpytywali
Hippiasza, a on, na wyniosłym fotelu sieǳąc, każdemu z nich sprawę rozstrzygał i koleగno
przechoǳił ich pytania.

I kogo గeszcze wiǳiałem: oto samego Tantala⁵⁰, boć⁵¹ przyగechał przecież Prodikos
z Kos; sieǳiał w గakimś pomieszczeniu, w którym przedtem skarbiec miał Hipponikos,
a teraz, z powodu nawału przyగezdnych, Kallias go wypróżnił i oddał gościom na mieszka-
nie. Otóż Prodikos గeszcze leżał, pozawĳany w గakieś owcze skórki i kołdry barǳo liczne,

⁴⁶Hippiasz z Elidy (V–IV w. p.n.e.) — grecki sofista, poeta, polityk, posiadaగący rozległą wieǳę z wielu
ǳieǳin; tytułowy bohater dwóch dialogów Platona. [przypis edytorski]

⁴⁷Prodikos z Keos (ok. –ok.  p.n.e.) — filozof grecki, గeden z czołowych sofistów; przywiązywał szcze-
gólne znaczenie do potrzeby używania właściwych słów w analizach filozoficznych i odróżniania znaczeń wy-
razów o pokrewnym znaczeniu (synonimika). [przypis edytorski]

⁴⁸Orfeusz (mit. gr.) — niezrównany poeta i pieśniarz, గego muzyka miała wzruszać nawet zwierzęta i uspokaగać
wzburzone morze. [przypis edytorski]

⁴⁹Potem zaś zaraz poznałem, powiada Homer — Homer, Odyseja XI  (z opowieści Odyseusza o duszach
woగowników spod Troi i innych znanych luǳi, uగrzanych przez niego u weగścia do krainy zmarłych). [przypis
edytorski]

⁵⁰I kogo jeszcze wiǳiałem: oto samego Tantala— Homer, OdysejaXI ; Tantal: గedna z osób, których duchy
wiǳiał Odyseusz, za popełnione za życia zbrodnie ponoszących męczarnie w naగmrocznieగszeగ części poǳiemneగ
krainy zmarłych: zabił swego syna i గego ciało podał bogom na uczcie, by wypróbować ich wszechwieǳę, za karę
stał zanurzony w woǳie, z owocami nad głową, nie mógł గednak dosięgnąć గednego ani drugiego, zaspokoić
pragnienia ani głodu, zaś nad గego głową chwiał się głaz, grożąc zmiażdżeniem. [przypis edytorski]

⁵¹boć (daw.) — bo przecież. [przypis edytorski]

 Protagoras 



గak się zdawało. Obok niego sieǳieli blisko na kanapach Pauzaniasz z Garncarskiego⁵²,
a obok Pauzaniasza młody గeszcze గakiś chłopak, గak mi się wydaగe, doskonałeగ urody i na
weగrzeniu barǳo piękny. Zdawało mi się, że słyszałem గak go Agatonem nazywano, i nie
ǳiwiłoby mnie, gdyby był przypadkiem ulubieńcem Pauzaniasza. Był tedy⁵³ ten chłopak
i obaగ Adeగmantowie, syn Kepisa i syn Leukolofidesa, i kilku innych było widać. Ale
o czym rozmawiali, nie mogłem, గa przynaగmnieగ, wyrozumieć z zewnątrz, choć barǳo
mi zależało na tym, żeby i słyszeć Prodikosa — strasznie mi się mądry ten mąż wydaగe
i wygląda గak bóg — ale że ma niski głos, więc గakiś pogłos robił się po domu i zacierał
wyrazistość słów.

VIII. Myśmy tedy dopiero weszli, a tuż za nami przyszli గeszcze Alkibiades, ten piękny,
గak powiadasz ty, a గa wierzę, i Kritias⁵⁴, syn Kalaగschrosa.

Otóż wszedłszy, గeszcześmy chwilę tam zabawili, rozglądaగąc się w tym wszystkim,
a potem zbliżyliśmy się do Protagorasa i గa powieǳiałem:

— Protagorasie, oto do ciebie przychoǳimy; గa i ten oto Hippokrates.
— Czy tylko ze mną samym — powiada — chcecie rozmawiać, czy też i w towarzy-

stwie?
— Nam — powiadam — to nie robi żadneగ różnicy. Usłyszysz, dlaczegośmy przyszli,

tedy sam rozważ.
— A cóż to గest takiego — powiada — co was sprowaǳa?
— Hippokrates, ten oto, tuteగszy గest, syn Apollodora z rodu wysokiego i bogatego;

sam, zdaగe się, dorównywa rówieśnikom zdolnościami; a chce, uważam, dobić się znacz-
nego stanowiska w mieście. Sąǳi zaś, że naగłatwieగ mu to przyగǳie, గeżeliby mógł z tobą
obcować. Otóż to గuż ty rozważ, czy o takich rzeczach trzeba, sąǳisz, rozmawiać w cztery
oczy, czy też można i w towarzystwie.

— Trafna — powiada — twoగa troska, Sokratesie, o moగą osobę. Bo taki człowiek
z obcych stron, który do miast wielkich zగeżdża i tam namawia co naగlepszych spośród
młoǳieży, żeby porzucili towarzystwo innych, czy to swoich, czy obcych, czy starszych,
czy młodszych, a obcowali z nim, bo się przez to obcowanie z nim rozwiną i udoskonalą,
taki się musi mieć na baczności przy teగ pracy. Bo niemałe na tym tle powstaగą zawiści
i obగawy niechęci, i napaści podstępne. Ja też powiadam, że sztuka mędrców గest prastara,
ale ci, którzy గą uprawiali, starożytni mężowie, boగąc się tego, co w nieగ zraża luǳi, okry-
wali się fałszywymi pozorami i గedni chowali się za parawan poezగi, గak Homer i Hezగod⁵⁵,
i Simonides⁵⁶, druǳy za taగemnice święte i wyrocznie; to ci z kół Orfeusza⁵⁷ i Muzaగo-
sa⁵⁸, a niektórzy wiǳiałem, że i za gimnastykę, గak Ikkos z Tarentu⁵⁹, i ǳiś గeszcze żyగący,
wcale niezgorszy mędrzec Herodikos⁶⁰ z Selymbrii, a pierwotnie z Megary. Z muzyki pa-

⁵²Garncarski — Kerameగkos (z gr. kéramos: glina), ǳielnica staroż. Aten na płn-zach. od Akropolu, którą
zamieszkiwali głównie rzemieślnicy wyrabiaగący artykuły ceramiczne. [przypis edytorski]

⁵³tedy (daw.) — więc, zatem. [przypis edytorski]
⁵⁴Kritias z Aten (ok. – p.n.e.) — arystokrata i polityk ateński, znany też z zainteresowań filozoficz-

nych (uczeń Sokratesa); zwolennik skraగneగ oligarchii, గako గeden z głównych tzw. trzyǳiestu tyranów zasłynął
z bezwzględności i okrucieństwa; zginął w przegraneగ bitwie z wygnańcami walczącymi o przywrócenie demo-
kracగi; był bratem stryగecznym Periktione, matki Platona. [przypis edytorski]

⁵⁵Hezjod (VIII–VII p.n.e.) — poeta grecki, twórca poematów epickich porównywany z Homerem; autor
m.in. ǳieł: Teogonia (o powstaniu bogów i początkach świata) oraz Prace i dnie (poemat dydaktyczny o rol-
nictwie). [przypis edytorski]

⁵⁶Simonides z Keos (ok. – p.n.e.) — poeta grecki, twórca liryki chóralneగ; znany z epigramów, m.in.
napisu na obelisku upamiętniaగącym Spartan poległych pod Termopilami („Przechodniu, powieǳ Sparcie…”).
[przypis edytorski]

⁵⁷ci z kół Orfeusza — orficy, członkowie nurt religĳnego o charakterze mistycznym, wywoǳący swoగe
początki od mitycznego poety Orfeusza; w odróżnieniu od tradycyగneగ religii greckieగ propagowali ascezę, po-
sługiwali się świętymi pismami i wierzyli w istnienie boskieగ i nieśmiertelneగ duszy luǳkieగ, uwięzioneగ w ciele,
oraz we wcielanie się duszy po śmierci w inne ciała (wędrówka dusz). [przypis edytorski]

⁵⁸Muzajos (mit. gr.) — legendarny śpiewak i wieszcz grecki z Attyki, któremu przypisywano wyrocznie
i mistyczne pieśni religĳne; uważany za syna lub ucznia Orfeusza. [przypis edytorski]

⁵⁹Ikkos z Tarentu (V w. p.n.e.) — starożytny grecki atleta, zwycięzca w pięcioboగu na igrzyskach olimpĳskich
w roku  p.n.e., późnieగ trener; uważany za oగca dietetyki sportoweగ. [przypis edytorski]

⁶⁰Herodikos (V w. p.n.e.) — grecki medyk, który గako pierwszy stosował ćwiczenia fizyczne గako metodę
terapeutyczną, zalecał masaż i dietę; uważany za గednego z nauczycieli Hippokratesa. [przypis edytorski]

 Protagoras 



rawan sobie zrobił wasz Agatokles⁶¹, a to tęgi mędrzec, i Pytokleides z Keos⁶², i innych
wielu. Ci wszyscy, గak mówię, boగąc się zawiści luǳkieగ, ze sztuk tych tarcze ochronne
sobie porobili. Ale గa się z nimi wszystkimi na tym punkcie nie zgaǳam. Zdaగe mi się, że
oni wcale nie uzyskali tego, o co im szło; bo przecież luǳie, którzy maగą wpływy i zna-
czenie w miastach, doskonale wiǳą, dlaczego te pozory; bo przecież szerokie koła, żeby
się tak wyrazić, nic nie wiǳą, tylko, గak im tamci poddaǳą, tak ci pieగą. Otóż గeśli ktoś
ucieka i nie potrafi uciec, tylko się demaskuగe publicznie, to barǳo niemądrze się wziął
do rzeczy i గeszcze więceగ sobie musi luǳi narażać. Uważaగą przecież, że taki గest గeszcze
szelmą, w dodatku zdolnym do wszystkiego.

Otóż గa poszedłem drogą wprost przeciwną niż tamci i wyznaగę otwarcie, że గestem
mędrcem i wychowuగę luǳi; sąǳę, że ta moగa ostrożność lepsza గest od tamteగ; ta, że-
by raczeగ otwarcie się przyznawać, niż się zapierać. Prócz teగ zachowuగę i inne, tak że,
bogu ǳięki, żadneగ nie zaznałem przykrości z tego powodu, że przyznaగę się do zawodu
mędrca. A గa గuż długie lata pracuగę w tym fachu, w ogóle గuż dużo lat mam za sobą⁶³.
Nie ma tu chyba nikogo pomięǳy wami wszystkimi, którego bym z wieku oగcem być
nie mógł. Więc mnie naగprzyగemnieగ bęǳie, గeżeli byście zechcieli o tych wszystkich
sprawach mówić otwarcie wobec wszystkich tutaగ obecnych.

Otóż గa — bo przypuszczałem, że on się zechce popisać przed Prodikosem i Hippia-
szem, i pochwalić, że oto niby nas miłość do niego przywiodła:

— No cóż — powiadam — a może by tak i Prodikosa, i Hippiasza poprosić, i tych
koło niego, niechby i oni nas posłuchali.

— Barǳo dobrze — powiada Protagoras.
— Więc గeżeli chcecie — mówi Kallias — to urządźmy posieǳenie, żebyście sieǳąc,

rozmawiali.
Zgoǳono się oczywiście. Zatem my wszyscy, barǳo raǳi usłyszeć luǳi mądrych,

sami chwytamy za ławki i kanapy i ustawiamy గe koło Hippiasza, bo tam గuż przedtem stały
గakieś ławki. Na to nadeszli Kallias i Alkibiades, prowaǳąc Prodikosa, którego ściągnęli
byli z łóżka, i గego naగbliższe otoczenie.

IX. Więc skorośmy wszyscy razem posiadali, Protagoras:
— No więc, Sokratesie — mówi — skoro i ci tu są obecni, powieǳ no to, coś mi

przed chwilą nadmienił o tym tutaగ młoǳieńcu.
Więc గa powiadam, że:
— Tak samo muszę zacząć, Protagorasie, గak przed chwilą to, z czym przyszedłem.

Hippokrates, ten oto, chce właśnie z tobą obcować. A co mu z tego przyగǳie, గeżeli bęǳie
z tobą obcował, powiada, że barǳo by się rad dowieǳieć. Taka krótka గest nasza sprawa.

Podchwycił to Protagoras i powiada:
— Młody człowieku, oto przyszłość twoగa: గeśli bęǳiesz ze mną obcował, to którego

dnia bęǳiesz u mnie, odeగǳiesz do domu lepszy, niżeś przyszedł, a na drugi ǳień znowu
to samo i każdego dnia bęǳiesz postępował naprzód.

Ja to usłyszałem i powiadam:
— Protagorasie, to przecież wcale nie ǳiwne, co mówisz; to rzecz naturalna. Przecież

i ty, chociażeś w tym wieku i taki mądry, to గednak, gdyby cię ktoś uczył czegoś, czego
właśnie nie umiesz, postępowałbyś naprzód. Otóż nie tak, tylko tak, గak by na przykład
ten tu Hippokrates zmienił zamiar i zapragnął obcować z tym młoǳieńcem, który teraz
niedawno przyగechał do nas, z Zeuksippem z Heraklei⁶⁴. Przyszedłby do niego గak teraz
do ciebie i usłyszałby od niego to samo, co od ciebie, że obcuగąc z nim każdego dnia,
postąpi naprzód i skorzysta; gdyby go tedy znowu pytał: A w czym, powiadasz, postąpię
naprzód, w czym skorzystam? Powieǳiałby mu Zeuksippos, że w malarstwie. I gdyby

⁶¹Agatokles z Aten — muzyk grecki, nauczyciel Pindara i Damona. [przypis edytorski]
⁶²Pytokleides z Keos (V w. p.n.e.) — uznany muzyk grecki, ǳiałaగący w Atenach pod patronatem Peryklesa,

którego nauczał; niektórzy przypisywali mu wynalezienie miksolidyగskieగ skali muzyczneగ. [przypis edytorski]
⁶³A ja już długie lata pracuję w tym fachu, w ogóle już dużo lat mam za sobą — w dialogu Platona Me-

non wspomniano, że Protagoras żył blisko siedemǳiesiąt lat, a czterǳieści lat pracował, nauczaగąc. [przypis
edytorski]

⁶⁴Zeuksipp z Heraklei — być może Zeuksis z Heraklei (V–IV w. p.n.e.), późnieగ znany malarz grecki, mistrz
światłocienia i iluzగonizmu. [przypis edytorski]

 Protagoras 



do Ortagorasa⁶⁵ Tebańczyka przyszedł i usłyszał od niego to samo, co od ciebie, i znowu
go pytał, w czym postąpi każdego dnia, గeżeli z nim bęǳie obcował, odpowieǳiałby mu
tamten, że w grze na flecie. Otóż tak i ty powieǳ temu młoǳieniaszkowi i mnie, który
cię o to pytam: Hippokrates ten oto, గeśli bęǳie obcował z Protagorasem, to którego
tylko dnia przyగǳie do niego, odeగǳie lepszy, niż przyszedł, i każdego innego dnia tak
samo bęǳie postępował naprzód i korzyść odniesie — w czym, Protagorasie, i pod గakim
względem?

Protagoras, usłyszawszy to ode mnie, powiada:
— Ty ładnie pytasz Sokratesie, a గa tym, którzy ładnie pytaగą, barǳo lubię odpo-

wiadać. Otóż Hippokratesa, గeżeli do mnie przyగǳie, nie spotka to, co by go pewnie
spotkało, gdyby poszedł do kogoś innego z mędrców. Inni haniebnie dręczą młodych
luǳi. Ci przecież raǳi, że uciekli od szkoły, a tu ich do noweగ szkoły zaprzęgaగą i zasa-
ǳaగą gwałtem do rachunków i astronomii, i geometrii, i muzyki im się uczyć każą — tu
z boku spoగrzał na Hippiasza — a do mnie గak przyగǳie, nie bęǳie się niczego innego
uczył, tylko tego właśnie, po co przyszedł. Ta nauka to: గak sobie raǳić w domu, aby
గak naగlepieగ we własnym domu gospodarował i w sprawach publicznych znowu, aby గak
naగlepieగ umiał w rzeczach dotyczących państwa i ǳiałać, i mówić.

— Nie wiem — powiadam — czy nadążam za twoగą myślą. Zdaగe mi się, że ty mówisz
o umieగętności polityczneగ i obiecuగesz porobić z luǳi dobrych obywateli?

— Właśnie to, właśnie to, Sokratesie — powiada — గest ogłoszenie, którym się
ogłaszam.

X. — O, to naprawdę piękny fach — powiadam — piękną umieగętność posiadasz,
గeżeli tylko posiadasz. Ja గednak innego słowa nie powiem, do ciebie przecież mówię,
tylko to, co myślę. Otóż గa, Protagorasie, nie myślałem, żeby tego można kogoś nauczyć.
Ale skoro ty tak mówisz, nie mogę ci nie wierzyć. A skąd doszedłem do tego, że tych
rzeczy nikogo nauczyć nie można ani tego człowiek człowiekowi nie wpoi, mam obo-
wiązek powieǳieć. Otóż o Ateńczykach గa, podobnie గak inni Hellenowie, mówię, że
to mądry naród. Wiǳę zaś, że kiedy się zbieramy na Zgromaǳenie Ludowe i miasto
ma czegoś dokonać z zakresu budownictwa, wtedy się posyła po architektów, aby raǳi-
li w sprawach budowlanych, a kiedy choǳi o budowę okrętów, po cieśli okrętowych.
I w innych sprawach tak samo, o których tylko sąǳą, że się ich samemu nauczyć moż-
na i można ich nauczyć drugiego. Jeśli zaś ktoś inny próbuగe im rad uǳielać, którego
oni nie uważaగą za fachowca, to choćby był barǳo piękny i bogaty, i znakomitego ro-
du, mimo to go nie słuchaగą, tylko wyśmiewaగą i hałasuగą tak długo, póki albo sam nie
ustąpi przed krzykami z mównicy, albo go służba stamtąd nie ściągnie i nie wyrzuci na
rozkaz prytanów⁶⁶. Więc tak postępuగą w sprawach, które tylko uchoǳą za przedmio-
ty fachu. Natomiast kiedy wypadaగą obrady nad czymś z gospodarki państwoweగ, wtedy
wstaగe i rad im uǳiela w takich rzeczach równie dobrze cieśla గak kowal, szewc, kupiec,
dowódca okrętu, bogaty, biedny, z dobreగ roǳiny, czy byle kto. I takiemu nikt tego nie
gani, గak tym poprzednim, że nigǳie się nie uczył i nie ma żadnego nauczyciela, a గednak
sam się ośmiela głos zabierać w raǳie. To przecież గasna rzecz; bo nie sąǳą, żeby się tego
można było nauczyć.

I tak గest nie tylko z wielkimi sprawami całego państwa, ale nawet u siebie w domu
naగmądrzeగsi i naగlepsi z obywateli nie są w stanie dać z siebie drugim teగ ǳielności, którą
sami posiadaగą.

Toż przecie i Perykles⁶⁷, oగciec tych tutaగ młodych luǳi, synów swoich w tym, co
mogło przyగść od nauczyciela, wychował pięknie i dobrze; natomiast w tych rzeczach,
w których sam గest mądry, ani sam ich nie kształci, ani ich nikomu na naukę nie oddaగe,
tylko sobie wolno choǳą, nieగako samopas, czy tam może gǳie który przypadkiem sam
ǳielności nie natrafi i nie nabęǳie. A గeśli chcesz, to ten sam mąż, Perykles, będąc
opiekunem Kleiniasa, młodszego brata tego oto tu Alkibiadesa, bał się o niego, żeby

⁶⁵Ortagoras z Teb (V w. p.n.e.) — grecki muzyk, గeden z naగbarǳieగ znanych flecistów swoich czasów,
nauczyciel Epaminondasa. [przypis edytorski]

⁶⁶prytan — wysoki urząd w staroż. Atenach, pełniony గednocześnie przez pięćǳiesięciu obywateli (kolegium
prytanów) losowo wybranych z Rady Pięciuset, urzęduగących przez / część roku. [przypis edytorski]

⁶⁷Perykles (ok. – p.n.e.) — polityk i mówca ateński w okresie polityczneగ hegemonii Aten, ich roz-
kwitu gospodarczego i kulturalnego. [przypis edytorski]

 Protagoras 



go Alkibiades nie popsuł. Zabrał go więc od niego i oddał go na wychowanie do domu
Ariona. Tymczasem nie minęło sześć miesięcy, a ten go odesłał, bo rady sobie z nim dać
nie mógł. I innych bez liku mógłbym ci wymienić takich, którzy sami są ǳielni luǳie, ale
nikogo nigdy ǳielnieగszym nie zrobili ani ze swoich, ani z obcych. Więc గa, Protagorasie,
patrząc na te wypadki, nie sąǳę, żeby ǳielności można kogokolwiek nauczyć. Skoro
గednak słyszę, że ty tak mówisz, zaczynam się chwiać i myślę, że ty గednak coś mówisz,
a nie co bądź, bo uważam, że ty masz doświadczenie w wielu sprawach i wiele umiesz,
a nieగedno też sam wynalazłeś. Jeśli tedy potrafisz గaśnieగ nam wykazać, że ǳielności
można kogoś nauczyć, to nie żałuగ nam światła, tylko wykaż.

— Tak, Sokratesie — powiada — nie będę żałował, ale czy గa wam to, గako starszy
młodszym, opowiadaniem przypowieści mam wykazać, czy ścisłym wywodem?

Otóż wielu z sieǳących obok wpadło mu w słowo, prosząc, żeby takim sposobem
wykazywał, గaki mu się więceగ podoba.

— Zdaగe mi się — powiada — że przyగemnieగ bęǳie przypowieść wam powieǳieć.
XI. Był tedy niegdyś czas, kiedy bogowie byli, a rodów śmiertelnych nie było. Kiedy

więc i na te nadszedł czas przeznaczony powstania, rzeźbią గe bogowie we wnętrzu ziemi,
z ziemi i z ognia mieszaగąc, a mieszaniny ognia i ziemi dodaగąc. A kiedy గe mieli wywieść
na światło, polecili Prometeuszowi i Epimeteuszowi⁶⁸ wyporząǳić గe i przydać zdolności
każdemu należyte. Prometeusza tedy prosi Epimeteusz: „Ja sam poǳielę. A gdy poǳielę,
powiada, ty przyగdź i zobacz”.

Tak go nakłonił i ǳieli. A ǳieląc, గednym dał siłę, nie daగąc im szybkości, a stworzenia
słabsze szybkością wyposażył. Jedne uzbroił, a drugim, bezbronną dawszy naturę, inną
im గakąś obmyślił zdolność gwoli⁶⁹ ocalenia. Bo które z nich w drobną postać przyoǳiał,
tym lotne pióra dał do ucieczki albo im mieszkania poǳiemne wyznaczył. A które do
znacznych rozmiarów powiększył, tym samym గuż గe zabezpieczył. Wszystko inne tak
samo, po równości każdemu, poǳielił. A to obmyślił, maగąc się na baczności, żeby który
ród nie wyginął.

Skoro im więc ochronę przed wzaగemnym zగadaniem się zapewnił, obmyślił im też
osłonę przed porami roku, które Zeus⁷⁰ daగe. Przyoǳiał గe gęstym włosem i grubymi
skórami, które od mrozu ochronić potrafią, a potrafią i od upałów, a gdy się na spoczy-
nek kłaść będą, aby każdemu wystarczyła గuż ta sama kołdra, swoగa własna i samorodna.
A u nóg గednym dał kopyta, innym szpony i skóry tęgie i bez krwi. Następnie postarał się
dla każdego o inne pożywienie, więc గednym o ziele z ziemi, drugim owoce z drzew, in-
nym korzonki. A są i takie, którym inne zwierzęta na żer przeznaczył. Tym małą dał liczbę
potomstwa, a tym, które padaగą ich ofiarą, wielką⁷¹; tak zapewnił zachowanie gatunków.

Ale że nie barǳo mądry był Epimeteusz, więc nie zauważył, że గuż wszystkie zdol-
ności porozdawał istotom nierozumnym. Pozostał mu గeszcze niewyposażony dotychczas
ród luǳki. On nie wieǳiał, co z nim począć. W tym kłopocie przychoǳi do niego Pro-
meteusz zobaczyć, గak wypadł przyǳiał, i wiǳi, że inne zwierzęta wszystkie zaopatrzone
troskliwie, tylko człowiek goły i bosy, i nieokryty niczym, i bezbronny. A oto గuż i był
nadszedł⁷² przeznaczony ǳień, w którym miał człowiek z ziemi wyగść na światło. Kłopo-
tem tedy przyciśnięty Prometeusz, గakie by też zbawienie człowiekowi wyszukać, wykrada
Hefaగstosowi⁷³ i Atenie⁷⁴ mądrość, sztuk roǳicielkę, wraz z ogniem — bo niepodobna
było, żeby గą ktokolwiek mógł posiąść bez ognia albo mieć z nieగ గakikolwiek pożytek —
i tak obdarował człowieka.

⁶⁸Prometeusz i Epimeteusz — bracia o imionach znaczących: Prometeusz to „wprzód myślący”, czyli prze-
widuగący, zaś Epimeteusz to „wstecz myślący”, czyli po fakcie, poniewczasie. [przypis edytorski]

⁶⁹gwoli czemuś (daw.) — dla czegoś, w గakimś celu. [przypis edytorski]
⁷⁰Zeus (mit. gr.) — naగważnieగszy spośród bogów olimpĳskich; bóg nieba i ziemi, władał piorunami. [przypis

edytorski]
⁷¹A są i takie, którym inne zwierzęta na żer przeznaczył. Tym małą dał liczbę potomstwa, a tym, które padają

ich ofiarą, wielką — prawidłowość tę zauważył wcześnieగ Herodot (zob. ǲieje III, ). [przypis edytorski]
⁷²był nadszedł — przykład użycia czasu zaprzeszłego, wyrażaగącego czynność wcześnieగszą niż opisana czasem

przeszłym. [przypis edytorski]
⁷³Hefajstos (mit. gr.) — bóg ognia i kowalstwa, opiekun rzemiosł metalurgicznych; kulawy syn Zeusa i Hery.

[przypis edytorski]
⁷⁴Atena (mit. gr.) — córka Zeusa, bogini mądrości i sprawiedliweగ woగny. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Zatem mądrość potrzebną do życia tym sposobem człowiek posiadł, ale mądrości
polityczneగ nie miał. Ta była గeszcze u Zeusa. Prometeuszowi zaś na zamek, gǳie Zeus
mieszkał, wchoǳić nie było wolno. Tym barǳieగ że i straże Zeusa były straszliwe. Więc
do Ateny i Hefaగstosa mieszkania wspólnego, w którym ulubione sztuki uprawiali, po
cichu się zakrada, kradnie sztukę ogniową Hefaగstosa oraz inne sztuki Ateny, i człowie-
ka nimi obdarza. Odtąd życie człowiekowi łatwo płynie; Prometeusza zaś potem przez
Epimeteusza, గak mówią, kara za kraǳież spotkała.

XII. Skoro człowiekowi గakaś cząstka losu boskiego przypadła, naprzód więc ǳięki
pokrewieństwu z bogiem, on గeden spośród zwierząt zaczął w bogów wierzyć i zaczął
im ołtarze stawiać i posągi. A potem prędko z pomocą sztuki rozczłonkował głos swóగ
i porobił słowa, i wynalazł mieszkania, i ubrania, i obuwie, i pościel, i pożywienie z ziemi.
Tak tedy wyposażeni luǳie zrazu mieszkali z osobna, tu i tam rozrzuceni, a miast nie było
wcale. I ginęli od ǳikich zwierząt, bo ze wszech miar byli od nich słabsi, a umieగętność
rozlicznych robót pomagała im wprawǳie i wystarczała do tego, żeby się wyżywić, ale żeby
ze zwierzętami ǳikimi woగować, nie wystarczała. Bo umieగętności polityczneగ గeszcze nie
mieli, a częścią గeగ గest umieగętność woగenna. Starali się więc gromaǳić i chronić od
zatraty, zakładaగąc państwa. A zawsze, gdy się skupili, krzywǳił గeden drugiego, bo nie
mieli గeszcze umieగętności polityczneగ, dlatego się rozsypywali na nowo i ginęli.

Zeus tedy, boగąc się o ród luǳki, żeby nie wyginął ze szczętem, posyła Hermesa⁷⁵,
aby luǳiom przyprowaǳił Wstyd i Poczucie prawa; one miały stanowić ład i porządek
państwowy, miały luǳi węzłami przyగaźni powiązać.

Pyta więc Hermes Zeusa, w గaki by sposób chciał dać luǳiom wstyd i poczucie pra-
wa. Czy tak, గak są umieగętności rozdane, tak i te mam poǳielić? A rozdane są tak: గeden,
który umieగętność lekarską posiada, wystarczy na wielu nielekarzy, a podobnie inni fa-
chowcy. Więc i wstyd i poczucie prawa tak samo mam rozmieścić po luǳiach, czy też గe
rozǳielić pomięǳy wszystkich?

— Pomięǳy wszystkich — powiada Zeus — i niechaగ to każdy ma w sobie. Bo
nie powstałyby państwa, gdyby tylko nieliczni z nich tego dostąpili, podobnie గak innych
sztuk. I prawo tam ustanów ode mnie, żeby takiego, który nie potrafi mieć w sobie wstydu
i poczucia prawa, zabĳano గak parszywą owcę w państwie.

Tak tedy, Sokratesie, i dlatego to i inni, i Ateńczycy, kiedy mowa o sprawności archi-
tektoniczneగ albo inneగ గakieగś rzemieślniczeగ, uważaగą, że niewielu ma wtedy głos, i gdyby
wówczas głos zabierał ktoś stoగący poza tymi nielicznymi, nie znoszą tego, గak powiadasz,
a గa mówię, że słusznie robią. Kiedy zaś idą na narady, w których polityczna ǳielność
w grze, a ta się przecież w zupełności winna opierać na rozsądku, którym panuగemy nad
sobą, i na sprawiedliwości, słusznie wówczas każdego obywatela dopuszczaగą do głosu,
boć wypada, żeby każdy te właśnie cnoty miał w sobie, alboby państw nie było. Oto,
Sokratesie, గaka గest tego przyczyna.

A żebyś nie myślał, że cię w błąd wprowaǳam, గako iż istotnie wszyscy luǳie uważa-
గą, że każdy obywatel ma w sobie sprawiedliwość i inne ǳielności polityczne, na to znów
takie weź pod uwagę świadectwo. Jeżeli o inne zalety choǳi, గak ty sam powiadasz, to
గeśliby ktoś twierǳił, że గest dobrym flecistą albo inną గakąś zaletę posiada, któreగ wcale
nie ma, wówczas albo go wyśmiewaగą, albo się oburzaగą na niego i kto mu tylko bliski, ten
przychoǳi i robi mu gorzkie uwagi, że oszalał. Jeżeli zaś iǳie o sprawiedliwość i గakąkol-
wiek inną ǳielność polityczną, to గeśli o kimś wieǳą, że గest nieuczciwy, గednak గeżeliby
on sam od siebie prawdę o tym mówił wobec wielu innych luǳi, wówczas to samo, co
tam uważali za obగaw roztropnego umiarkowania, a mianowicie mówienie prawdy, tutaగ
uważaగą za szaleństwo i powiadaగą, że każdy powinien twierǳić, że గest uczciwy, wszystko
గedno, czy by był, czy nie; inaczeగ to గest człowiek chory na umyśle, taki, który nie udaగe
sprawiedliwości. Bo to nieగako oczywiste, że nie ma takiego, który by — wszystko గedno
గak — nie miał tego w sobie, albo niech nie należy do towarzystwa luǳkiego.

XIII. Że więc słusznie każdego obywatela dopuszczaగą do głosu na radach, gǳie choǳi
o tę ǳielność, uważaగąc, że ona przysługuగe wszystkim, to గest moగe twierǳenie. A że గeగ
nie uważaగą za coś naturalnego ani za coś, co się samo bierze z niczego, tylko za rzecz do

⁷⁵Hermes (mit. gr.) — bóg kupców i złoǳiei, posłaniec bogów. [przypis edytorski]

 Protagoras 



nauki, rzecz, którą sobie przez pilność zdobywać musi każdy, kto గą chce posiadać, to ci
teraz spróbuగę wykazać.

O ile bowiem luǳie wiǳą u siebie nawzaగem గakąś wadę, którą się ma od natury
albo skutkiem zrząǳenia losu, nikt się o taką rzecz nie gniewa ani o nią uwag nie robi,
ani nie naucza, ani nie karze takiego, który గą posiada, aby się zmienił, tylko się nad
nim lituగą. Jak na przykład nad ludźmi brzydkimi czy małymi, czy słabymi. Któż by był
tak dalece z rozumu obrany, żeby się o te rzeczy gniewał czy na kogoś oburzał. Luǳie
wieǳą, uważam, że te wady luǳkie od natury i od losu pochoǳą, podobnie గak i cechy
przeciwne. Jeśli గednak uważaగą, że గakieś zalety osiąga się pilnością i ćwiczeniem, i nauką,
to గeśliby ktoś takich dóbr nie posiadał, tylko wady im przeciwne, na takich dopiero sypią
się gniewy i kary, i nagany. Jedną z takich wad గest i niesprawiedliwość, i bezbożność,
i w ogóle wszystko, co się przeciwstawia ǳielności obywatelskieగ.

Oto się każdy na każdego gniewa i gani; గasna rzecz, dlaczego: bo to można sobie
zdobyć pilnością i nauką.

A గeśli się zechcesz, Sokratesie, zastanowić nad karaniem przestępców, గaka też గego
moc, to cię pouczy, że luǳie przecież wierzą w możność zdobycia sobie ǳielności.

Nikt bowiem nie karze przestępcy — oczywista, człowiek myślący — za to, że on
źle zrobił, chyba że się ktoś mści bezrozumnie గak ǳikie zwierzę. Ale kto rozumnie karę
myśli wymierzać, ten się nie bęǳie mścił za występek miniony — przecież czynu గuż
dokonanego wymazać z przeszłości nie potrafi — tylko ze względu na czyn przyszły, aby
drugi raz występku nie popełnił ani sam ten przestępca, ani ktoś inny, kto గego karę
zobaczy. Kto tak rozumuగe, ten rozumie, że ǳielność z wychowania płynie. Zatem karę
wymierza, by odstraszyć. Takie stanowisko zaగmuగą wszyscy, którzy kary wymierzaగą czy to
w prywatnym życiu, czy w publicznym. Kary zaś wymierzaగą i poskramiaగą tych, których za
przestępców uważaగą wszyscy, a nie w ostatnim rzęǳie i Ateńczycy, twoi współobywatele.
Tak że wedle tego wywodu i Ateńczycy również sąǳą, że ǳielność można sobie zdobyć
i można గeగ kogoś nauczyć.

Że zatem słusznie dopuszczaగą do głosu twoi współobywatele i kowala, i szewca pod-
czas obrad politycznych i że ǳielność uważaగą za coś do nabycia i do nauczania, to masz,
Sokratesie, wykazane w sposób wystarczaగący, గak się przynaగmnieగ mnie wydaగe.

XIV. Jest గeszcze గedna kwestia, która ci trudności nasuwała, a mianowicie sprawa lu-
ǳi ǳielnych; dlaczego to mężowie ǳielni każą uczyć swoich synów wszystkiego innego,
co tylko można wziąć od nauczyciela, i robią z nich mądrych luǳi, a w teగ ǳielności, któ-
ra ich własną wartość stanowi, nie doskonalą ich zupełnie. O tym powiem ci, Sokratesie,
గuż nie przypowieść, ale ścisły wywód. Tak sobie to rozważ. Czy istnieగe గakaś rzecz గedna,
czy też nie istnieగe, którą koniecznie musi każdy obywatel mieć w sobie, గeżeli w ogóle ma
istnieć państwo? Bo గeżeli gǳie, to tutaగ właśnie tkwi rozwiązanie teగ twoగeగ trudności.
Otóż, గeśli istnieగe coś takiego i tym czymś nie గest ani ciesielstwo, ani kowalstwo, ani
garncarstwo, tylko sprawiedliwość i rozsądek, którym panuగemy nad sobą, i zbożność,
i w ogóle ten గeden గakiś pierwiastek, który nazywam ǳielnością obywatelską, otóż గeżeli
to గest właśnie pierwiastek, który wszyscy powinni posiadać i on się przeగawiać winien
u każdego obywatela, czegokolwiek by się chciał uczyć, czy cokolwiek ǳiałać, zawsze
w imię గego ǳiałaగąc, a bez niego nie, a kto by go nie miał w sobie, tego nauczać i ka-
rać potrzeba, czy to chłopak bęǳie, czy mężczyzna doగrzały, czy kobieta, ażeby ich kara
poprawiła, a kto by kary i nauki nie usłuchał, tego గako nieuleczalnie chorego wyrzucić
trzeba na wygnanie z państwa albo go uśmiercić; otóż, గeżeli tak się rzeczy maగą, గeżeli
przy tym stanie rzeczy obywatele ǳielni uczą swoich synów wszystkiego innego, a tego
właśnie nie, to zastanów się, గak ǳiwnie postępuగą ci luǳie ǳielni. Bo, że uważaగą to
za rzecz do nauczania i w życiu prywatnym, i w publicznym, wykazaliśmy. A skoro tego
wyuczyć można i można to w kimś wypracować, oni mimo to wszystkiego innego synów
uczą, uczą ich rzeczy, których nieznaగomość wcale nie grozi karą śmierci, a tego, za co ich
synom grozi kara śmierci i wygnanie, gdyby się nie nauczyli i nie wypracowano w nich
ǳielności, a oprócz śmierci grozi za to utrata maగątków i, krótko a ogólnie mówiąc, ru-
ina całego domu, tego oni nie uczą i nie dbaగą o to z całą troskliwością, na గaką ich stać?
Trzeba గednak przypuszczać, Sokratesie, że dbaగą.

XV. Od ǳiecka małego zacząwszy, aż do końca życia i uczą, i uwagi robią. Skoro tylko
ktoś zacznie rozumieć, co się do niego mówi, to గuż i niańka, i matka, i guwerner, i sam

 Protagoras 



oగciec o to woగuగe, żeby chłopak był గak naగǳielnieగszy; przy każdym postępku i za każdym
słowem uczą i wskazówki daగą, że to sprawiedliwe, a to niesprawiedliwe, to piękne, a to
haniebne, i to zbożne, a tamto bezbożne, i to rób, a tamtego nie rób. I on గeśli ma chęć, to
słucha. A గeśli nie, wówczas go, గak drzewo spaczone i skręcone, prostuగą z pomocą gróźb
i kĳów. Potem go do szkoły posyłaగą i znacznie więceగ polecaగą dbać o dobre zwyczaగe
chłopców niż o czytanie i o grę na kitarze. A kiedy się chłopcy nauczą czytać i zaczynaగą
rozumieć pisane, గak przedtem słowa mówione, daగą im na ławie szkolneగ do ręki ǳieła
wielkich poetów do czytania i każą się wyuczać ich na pamięć; a tam są liczne uwagi
przecież, liczne opowiadania, opisy i pochwały, i panegiryki⁷⁶ dawnych ǳielnych mężów,
żeby się w chłopcu ruszyła ambicగa, żeby ich naśladował, żeby się starał zostać takim
samym గak oni. A kitarzyści znowu to samo: o rozsądek, o panowanie nad sobą dbaగą
i aby chłopcy nie broili. Prócz tego, kiedy się chłopcy nauczą grać na kitarze, znowu
biorą z nimi pieśni dobrych poetów: liryków. Podkładaగą గe pod muzykę kitary. Wtedy
sobie dusza chłopca musi przyswaగać rytmy i harmonię, łagodnieć nieco, a nabieraగąc
taktu i harmonii, stawać się zdolnieగszą do słów i do czynów. Całe przecież życie luǳkie
pewnego wymaga taktu i należyteగ harmonii.

A potem గeszcze zapisuగą ich na gimnastykę, aby ciało maగąc lepieగ rozwinięte, słuchać
mogli rozsądku dobrze postawionego, a nie musieli ustępować i zmykać z pola skutkiem
niedorozwoగu ciał zarówno na woగnie, గak i w innych czynach. Tak robią ci, którzy mogą
naగwięceగ. A naగwięceగ mogą naగbogatsi. Ich synowie naగwcześnieగ zaczynaగą uczęszczać
do szkoły, a naగpóźnieగ గą opuszczaగą. A kiedy wyగdą ze szkół, wtedy znowu państwo
ich zmusza do nauki praw i do życia zgodnego z prawem, wedle ustalonego wzoru, aby
nie postępował każdy, గak mu się podoba, na chybił trafił, tylko po prostu tak, గak na-
uczyciele chłopcom, którzy గeszcze nietęgo pisać umieగą, zarysowuగą naprzód rysikiem
litery, tę tabliczkę daగą ǳiecku do rąk i ono musi pisać, uważaగąc na zakreślone linie,
tak i państwo z góry prawa nakreśla, które ǳielni, dawni prawodawcy wymyślili i tych
się trzymać muszą rząǳący i rząǳeni. A kto poza nie wykroczy, tego państwo poskra-
mia, a nazywa się to poskromienie i u was, i w wielu innych stronach, ponieważ kara
prostuగe, prostowaniem urzędowym. Więc kiedy taka troska otacza ǳielność i w życiu
prywatnym, i w publicznym, ty się ǳiwisz, Sokratesie, i ty nie wiesz, czy można kogoś
nauczyć ǳielności? Toż temu się wcale ǳiwić nie należy — znacznie więceగ, gdyby గeగ
nauczyć nie można.

XVI. Dlaczego więc nieraz ǳielni oగcowie maగą lichych synów? Tego znowu się do-
wieǳ. W tym nie ma przecież nic ǳiwnego, గeżeli to prawda, co mówiłem poprzednio,
że teగ rzeczy: ǳielności — nikomu braknąć nie może, గeżeli ma państwo istnieć. Jeże-
li bowiem naprawdę tak się rzeczy maగą, గak mówię — a maగą się właśnie akurat tak,
గak mówię — to weź pod uwagę గakiekolwiek inne zaగęcie czy naukę wybierz sobie, గaką
chcesz. Gdyby nie mogło państwo istnieć, o ile byśmy wszyscy nie byli flecistami, każdy
tak, గak by tam umiał, to tego by i prywatnie, i publicznie każdy każdego uczył i ga-
niłby takiego, co nieładnie gra, i nie skąpiłby tego nikomu tak, గak ǳiś nikt nie żałuగe
drugiemu i nie chowa przed nikim zazdrośnie tego, co sprawiedliwość dyktuగe i prawo,
tylko chowa inne umieగętności — przecież nam wszystkim wzaగemny pożytek przynosi
sprawiedliwość i ǳielność każdego. Dlatego każdy każdemu chętnie mówi i poucza go
o tym, co sprawiedliwość dyktuగe i prawo. Gdybyśmy więc tak również i w sprawie gry
na flecie chętnie i hoగnie gotowi byli pouczać గeden drugiego, wówczas — powiada —
sąǳisz, Sokratesie, że raczeగ by dobrymi flecistami byli synowie dobrych flecistów, czy
też synowie lichych? Ja sąǳę, że nie; i tylko czyగ by się syn trafił naగzdolnieగszy do gry na
flecie, ten by też na sławnego wyrósł flecistę, a czyగ bez talentu, ten i bez sławy. I nieraz by
dobremu fleciście wypadł syn lichy, a nieraz i lichemu dobry. A గednak flecistami గakimiś
przecież byliby wszyscy w stosunku do luǳi, którzy nie graగą na niczym i nic się na flecie
nie rozumieగą.

Tak samo uważaగ i teraz, że człowiek, który ci się wydaగe naగmnieగ sprawiedliwy ze
wszystkich, గacy się wychowali pośród luǳi i na tle praw, గest గednak sprawiedliwy, గest
nawet zawodowcem w tym fachu, గeśliby go trzeba oceniać w porównaniu z ludźmi, którzy

⁷⁶panegiryk (z gr., lit.) — utwór literacki, którego celem గest wyrażenie uwielbienia i czci dla గakieగś znacząceగ
osoby. [przypis edytorski]

 Protagoras 



ani wychowania nie maగą, ani sądów, ani praw, ani konieczności nie znaగą żadneగ, która
by ich zmuszała przez całe życie dbać o ǳielność; tylko takie ǳikusy, గak to ich zeszłego
roku poeta Ferekrates⁷⁷ na scenie pokazał w Lenaగe⁷⁸.

Doprawdy, że mięǳy takimi znalazłszy się ludźmi, podobnie గak te tam odludki po-
mięǳy chórem, cieszyłbyś się, gdybyś spotkał choćby Eurybatosa czy Frynondasa⁷⁹, i wyć
zacząłbyś z tęsknoty za tą niegoǳiwością luǳi tuteగszych. Ty ǳiś గesteś popsuty zanad-
to, Sokratesie; przecież wszyscy są nauczycielami ǳielności; uczą, ile kto może, a ty nie
dostrzegasz ani గednego.

To podobnie, గak byś szukał, kto właściwie గest nauczycielem greckiego, ani గednego
byś nie znalazł, ani też, myślę, gdybyś dochoǳił, kto to może uczyć synów naszych rze-
mieślników teగ ich sztuki, któreగ się przecież od oగca nauczył, o ile tylko to było w mocy
oగca i గego przyగaciół uprawiaగących to samo rzemiosło; kto tych luǳi గeszcze mógł uczyć,
myślę, Sokratesie, że tutaగ niełatwo wskazać nauczyciela; natomiast wskazać go u staగą-
cych z dala od wszelkiego zawodu łatwo. Tak samo z ǳielnością i ze wszystkimi innymi
rzeczami. A tymczasem, గeśli గest ktoś, kto choć trochę lepieగ od nas podprowaǳać po-
trafi na droǳe ǳielności, powinniśmy go cenić wysoko.

Jednym z takich, uważam, గestem గa sam i potrafię, w porównaniu z innymi ludźmi,
osobliwie przydać się komuś na droǳe do doskonałości. Zatem goǳien గestem wyna-
groǳenia, które pobieram, i గeszcze większego, co nawet sam uczeń późnieగ uznać musi.
Toteż taki mam zwyczaగ przy odbieraniu wynagroǳenia. Skoro ktoś u mnie ukończy
naukę, గeśli chce, płaci tyle, ile గa stale biorę. Jeśli zaś nie, iǳie do świątyni i przysięga,
ile też గego zdaniem warta była nauka, i tyle płaci.

Tyle గest, Sokratesie, słów moగeగ przypowieści i wywodu ścisłego, że ǳielności można
uczyć i Ateńczycy są tego zdania, i że nic w tym nie ma ǳiwnego, గeżeli ǳielni oగcowie
miewaగą lichych synów, a nic niewarci ǳielnych, skoro i synowie Polikleta, rówieśnicy
tego tu Paralosa i Ksantypa, są zerami w porównaniu do oగca, a podobnie inni innych
fachowców. Ale tym tu గeszcze nie można czynić tego zarzutu. Jeszcze గest w nich naǳieగa.
Młoǳi గeszcze.

XVII. Protagoras po takim długim wywoǳie przestał mówić. A గa, długi czas గeszcze
pod urokiem zostaగąc, patrzyłem w niego, może గeszcze co powie; chciałem słuchać. Do-
piero, gdym zauważył, że గuż naprawdę musiał przestać, z trudem pozbierałem się nieగako
i powiadam, patrząc na Hippokratesa:

— Synu Apollodora, గaki గa ci wǳięczny గestem, żeś mnie zachęcił, aby tu przyగść.
Wielką przywiązuగę wagę do tego, żem słyszał to, co usłyszałem od Protagorasa. Ja przecież
przedtem myślałem, że to nie luǳkieగ zapobiegliwości zasługa, że się luǳie dobrzy staగą
dobrymi. A teraz గestem przekonany.

Tylko mi drobiazg గakiś przeszkaǳa, który oczywiście Protagoras z łatwością dodat-
kowo usunie, skoro nas గuż tylu oto rzeczy nauczył.

Gdyby tak ktoś na ten sam temat rozprawiał z którymkolwiek z mówców ludowych,
pewnie by też takie słowa słyszał — choćby z ust Peryklesa albo od kogokolwiek innego
z tych, co umieగą mówić. Gdyby గednak potem గeszcze zapytać takiego o cokolwiek, wtedy Książka
ten bęǳie గak książka: nic nie potrafi ani odpowieǳieć, ani sam zapytać, a గeśliby go
kto i o drobiazg గaki z tego przemówienia dodatkowo zapytał, ten, గak kocioł mieǳiany,
kiedy go uderzyć, długo huczy i ciągnie, póki go kto nie chwyci; tak samo i mówcy, kiedy
ich o drobiazg nawet zapytać, robią z rozmowy wyścig na daleką metę. Natomiast nasz
Protagoras potrafi i długie, i piękne mowy wygłaszać, గak ot z tego teraz widać, ale umie
też i na pytania odpowiadać pokrótce, a గak sam zapyta, poczekać i przyగąć odpowiedź,
a ten dar barǳo niewielu posiada.

Więc teraz, Protagorasie, pewnego drobiazgu mi braknie, a będę గuż miał wszyst-
ko, గeżelibyś mi tylko na to odpowieǳiał. Ty powiadasz, że ǳielności można nauczyć,

⁷⁷Ferekrates (V w. p.n.e.) — komediopisarz ateński; sztukę Agrioi (ǲikusy) wystawił podczas Lenaగów
w roku  p.n.e., zachowały się z nieగ tylko agmenty. [przypis edytorski]

⁷⁸Lenaje— pomnieగsze święto greckie ku czci Dionizosa, podczas którego tłoczono pierwsze wino i odbywała
się procesగa; w Atenach obchoǳono గe w styczniu, towarzyszyły mu konkursy teatralne tragedii i komedii.
[przypis edytorski]

⁷⁹Eurybatos i Frynondas — przywoływani w komedii i retoryce greckieగ గako typowe przykłady pozbawionych
skrupułów łaగdaków. [przypis edytorski]

 Protagoras 



a గa, గeżelibym komukolwiek na świecie uwierzył, to przede wszystkim tobie. Otóż to, co
mnie w twoim przemówieniu niepokoiło, to mi teraz w moగeగ duszy uzupełnĳ. Mówiłeś
bowiem, że Zeus sprawiedliwość i wstyd miał posłać luǳiom, a znowu w wielu mieగ-
scach mówiłeś podczas wywodów, że sprawiedliwość i rozsądek, którym panuగemy nad
sobą, i pobożność, i wszystko to w ogóle గest czymś గednym, గest to ǳielność. Otóż to
właśnie గasno mi przedstaw, czy ǳielność గest czymś గednym, a cząstkami గeగ są sprawie-
dliwość i rozsądek, i pobożność, czy też te słowa, które w teగ chwili powieǳiałem, są
tylko nazwami గedneగ i teగ sameగ rzeczy. Oto గest to, czego mi గeszcze brak.

XVIII. — Ależ łatwo, Sokratesie — powiada — na to przynaగmnieగ, odpowieǳieć,
że ǳielność గest czymś గednym, a to, o co pytasz, to są గeగ cząstki.

— A czy te cząstki to są tak, గak cząstki twarzy: usta i nos, i oczy i uszy, czy też tak,
గak cząstki złota: niczym się nie różnią ani od siebie nawzaగem, ani od całości, గak tylko
wielkością i małością?

— Tamto mi się wydaగe, Sokratesie; one tak, గak cząstki twarzy maగą się do całeగ
twarzy.

— A czy i luǳie — powiadam — osiągaగą te cząstki ǳielności tak, że గeden osiąga tę,
a inny tamtą, czy też koniecznie, గeżeliby ktoś గedną posiadł, musi wszystkie tym samym
posiadać?

— Nigdy — powiada — przecież nieగeden గest odważny, a nie గest sprawiedliwy, albo
znowu sprawiedliwy గest, ale mądry nie గest.

— A więc to też są cząstki ǳielności — powiadam — mądrość i odwaga?
— Przecież przede wszystkim one — powiada. — A naగwiększą z tych cząstek గest

mądrość.
— A każda z nich — mówię — గest czymś innym niż druga?
— Tak.
— A czy i zdolność każda z nich ma sobie tylko właściwą, podobnie గak cząstki twarzy?

Bo oko to nie uszy ani też zdolności ich nie są te same. Ani też z innych części twarzy
żadna nie గest taka గak druga, ani pod względem zdolności, ani pod innymi. Otóż, czy tak
samo i cząstki ǳielności: żadna nie గest taka గak inna; ani ona sama, ani గeగ zdolności?
Oczywista przecież, że tak musi być, గeżeli przykład గest odpowiedni?

— Otóż, tak గest, Sokratesie — powiada.
Więc గa na to:
— Zatem żadna inna cząstka ǳielności nie గest taka గak wieǳa ani taka గak sprawie-

dliwość, ani గak odwaga, ani గak rozsądek, ani గak zbożność.
— Nie — powiada.
— Otóż, proszę cię, wspólnie rozpatrzmy, గaka też గest każda z tych cząstek. Naprzód

tak mnieగ więceగ: Sprawiedliwość — గest to coś, czy też to nic nie గest? Ja myślę, że tak.
A ty గak?

— I గa też — powiada.
— Więc cóż? Gdyby tak ktoś zapytał mnie i ciebie: Protagorasie i Sokratesie, po-

wieǳcie mi, proszę: ta sprawa, którąście wymienili w teగ chwili, ta sprawiedliwość, ona
sama గest tym, co sprawiedliwe, czy też tym, co niesprawiedliwe? Ja bym mu odpowie-
ǳiał, że tym, co sprawiedliwe. A గaki byś ty głos oddał? Taki sam గak గa czy inny?

— Taki sam — powiada.
— Sprawiedliwość to może tyle, co być sprawiedliwym? Ja bym odpowieǳiał na

pytanie, że tak. Nieprawdaż i ty także?
— Tak — powiada.
— Jeżeliby więc ktoś potem nas zapytał: Nieprawdaż, mówicie też, że గest గakaś po-

bożność? Przyznalibyśmy, గak sąǳę.
— Tak — powiada Protagoras.
— Nieprawdaż; mówicie, że i to గest గakaś sprawa? Przyznalibyśmy. Czy też nie?
Zgoǳił się i na to.
— A czy ta sprawa, ona sama, zdaniem waszym, wychoǳi na to, co być bezbożnym,

czy być pobożnym? Ja bym się, mówię, oburzył na takie pytanie i powieǳiałbym: Nie
obrażaగ boga, człowiecze: toż przecie tym mnieగ cokolwiek innego może być pobożnym,
గeżeli sama pobożność nie bęǳie tym, co pobożne. A co ty? Czy nie tak byś odpowieǳiał?

— Owszem, tak — powiada.

 Protagoras 



XIX. — A gdyby ten ktoś potem powieǳiał, pytaగąc nas: Zatem గakeście to przed
chwilą mówili? Może గa was nie dosłyszałem dobrze? Zdawało mi się, że mięǳy cząst-
kami ǳielności taki stosunek wzaగemny stwierǳacie, że żadna z nich nie గest taka గak
druga. Otóż గa bym mu odpowieǳiał, że: tamtą resztę toś dobrze słyszał, ale గeżeli my-
ślisz, że గa powieǳiałem i to ostatnie, to ci się przesłyszało. To przecież była odpowiedź
naszego Protagorasa, a గa tylko pytałem. Więc gdyby powieǳiał: Czy on prawdę mówi,
Protagorasie? Ty mówisz, że spośród cząstek ǳielności żadna nie గest taka గak druga. Czy
to గest twoగa myśl? Co byś mu odpowieǳiał?

— Oczywiście — powiada — Sokratesie, żebym przyznał.
— Zatem co mu odpowiemy, Protagorasie, skorośmy się na to zgoǳili, gdyby nas

daleగ znowu pytał: Otóż zbożność to nie గest to, co być sprawiedliwym, ani sprawiedli-
wość to nie గest to, co zbożne, tylko to, co bezbożne? A pobożność to nie coś takiego గak
sprawiedliwość, tylko pewnie గak niesprawiedliwość, a to przecież znowu bezbożność? Co
my mu odpowiemy? Ja sam, w moim własnym imieniu przynaగmnieగ, powieǳiałbym, że Sprawiedliwość, Pobożność
i sprawiedliwość గest zbożna i zbożność గest sprawiedliwa. I nawet za ciebie, gdybyś mi
pozwolił, to samo bym odpowieǳiał. Że bądź to గednym i tym samym గest sprawiedli-
wość i zbożność, bądź też czymś możliwie naగbarǳieగ podobnym, i że na każdy sposób
sprawiedliwość గest taka గak zbożność, a zbożność taka గak sprawiedliwość. Więc zobacz,
czy nie pozwolisz mi tak odpowieǳieć, czy też i tobie się tak wydaగe.

— Niezupełnie — powiada — Sokratesie; nie wydaగe mi się ta rzecz taka prosta,
żebym się mógł zgoǳić, że sprawiedliwość to గest to, co zbożne, a zbożność to, co spra-
wiedliwe; wydaగe mi się, że tutaగ tkwi గakaś różnica. Ale o cóż choǳi? — powiada. —
Toż, గeśli chcesz, niech nam i sprawiedliwość bęǳie tym, co zbożne i zbożność tym, co
sprawiedliwe.

— Dla mnie nie — powieǳiałem. — Ja nie chcę rozprawy z takim: „గeśli chcesz”
albo „గeżeli ci się tak wydaగe”, tylko rozprawy pomięǳy mną a tobą. A to „pomięǳy mną
a tobą” tak rozumiem, że zdaniem moim, dyskusగa naగlepieగ wypadnie, గeżeli się z nieగ
zupełnie usunie to „గeśli” .

— Więc dobrze — powiada — sprawiedliwość గest w czymś podobna do pobożności.
Zresztą wszystko గest do wszystkiego pod గakimś tam względem podobne. Białe i czarne
maగą też wzgląd, pod którym są podobne, a twarde i miękkie tak samo i wiele innych
pozornych przeciwieństw. I to, o czym przed chwilą mówiliśmy, że różne zdolności po-
siada i że nie గest గedno గak drugie, te części twarzy pod గakimiś tam względami są గednak
do siebie podobne i గedna గest przecież taka గak druga. Tak że tym sposobem nawet i tego
potrafiłbyś dowieść, గeżelibyś chciał, że wszystko w ogóle గest do wszystkiego podobne.
Tymczasem nie goǳi się nazywać podobnymi takich dwóch rzeczy, które tylko maగą co-
kolwiek podobnego, ani też niepodobnymi takich, które maగą cokolwiek niepodobnego,
chociażby to podobieństwo było barǳo małe.

A గa, zǳiwiony, powiadam do niego:
— A więc u ciebie sprawiedliwość i pobożność tak się maగą do siebie, że podobieństwo

pomięǳy nimi గest tylko barǳo małe?
— Niezupełnie tak — powiada — ale też i nie takie znowu, గak, zdaగe mi się, ty

przypuszczasz.
— No tak — powiadam — ponieważ ciebie to trochę drażni, గak uważam, więc

zostawmy to, a rozpatrzmy inny punkt z twoగego przemówienia.
XX. Nierozsądkiem nazywasz coś?
Przyznał.
— A గego zupełnym przeciwieństwem czyż nie గest mądrość?
— Zdaగe mi się — powiada.
— A czy, postępuగąc słusznie i pożytecznie, luǳie, twoim zdaniem, obగawiaగą rozsą-

dek, czy też coś wprost przeciwnego?
— Rozsądek — powiada.
— Nieprawdaż, rozsądkiem są rozsądni?
— Oczywiście.
— A prawda, że ci, co niesłusznie postępuగą, nierozsądnie postępuగą i nie obగawiaగą

rozsądku, postępuగąc w ten sposób?
— Tak się i mnie wydaగe — powiada.

 Protagoras 



— Więc to może przeciwieństwa: postępować nierozsądnie i rozsądnie?
Przyznał.
— A prawda, że nierozsądne postępki przez nierozsądek się dokonuగą, a rozsądne

przez rozsądek?
Zgoǳił się.
— Nieprawdaż, గeżeli się coś dokonywa przez siłę, dokonywa się silnie, a గeśli przez

słabość, słabo?
Uważał, że tak.
— I గeżeli się coś ǳieగe z szybkością, to szybko, a గeśli z powolnością, to powoli?
Przyznał.
— I గeśli się coś dokonywa tak samo, dokonywa się przez to samo, a గeżeli coś wprost

przeciwnie, to przez coś wprost przeciwnego?
Zgoǳił się.
— A proszę cię — powieǳiałem — istnieగe గakieś piękno?
Przytakiwał.
— A temu się przeciwstawia coś innego, czy też tylko brzydota?
— Nic innego.
— No cóż? A istnieగe గakieś dobro?
— Istnieగe.
— A గemu się przeciwstawia cokolwiek, czy też గedno tylko: zło?
— Nic innego.
— No cóż; a istnieగe wysokość w zakresie głosów?
Przyznał.
— A teగ się nie przeciwstawia nic innego, tylko niskość?
— Nic innego — powiada.
— Nieprawdaż więc — powieǳiałem — każdemu z przeciwieństw przeciwstawia się

గedno tylko గedyne przeciwieństwo, a nie większa ich ilość?
Zgoǳił się ze mną.
— A zatem proszę cię — powieǳiałem — zestawmy i porównaగmy to, na cośmy się

zgoǳili. Zgoǳiliśmy się, że గedno tylko istnieగe przeciwieństwo każdeగ rzeczy, a więceగ
ich nie ma?

— Zgoǳiliśmy się.
— A co się dokonywa wprost przeciwnie, dokonywa się przez przeciwieństwa?
Przyznał.
— I zgoǳiliśmy się, że to, co się dokonywa nierozsądnie, dokonywa się wprost prze-

ciwnie temu, co się dokonywa rozsądnie?
Przytaknął.
— A co się dokonywa rozsądnie, dokonywa się przez rozsądek, a co nierozsądnie, to

przez nierozsądek?
Zgoǳił się.
— Nieprawdaż; గeśli się dokonywa wprost przeciwnie, to może przez przeciwieństwo?
— Tak.
— A గedno się dokonywa przez rozsądek, a drugie przez nierozsądek?
— Tak.
— Wprost przeciwnie?
— Tak గest.
— Nieprawdaż; dlatego, że to przeciwieństwa?
— Tak.
— Zatem nierozsądek గest przeciwieństwem rozsądku?
— Okazuగe się.
— A czy pamiętasz, గakeśmy się przedtem zgoǳili, że nierozsądek గest przeciwień-

stwem mądrości?
Zgoǳił się.
— A tylko గedno గedyne గest możliwe przeciwieństwo każdeగ rzeczy?
— Przyznaగę.
— Więc od którego twierǳenia odstąpimy, Protagorasie? Zmażemy to, że గedno

గedyne tylko może istnieć przeciwieństwo, czy tamto, które mówiło, że czymś innym

 Protagoras 



గest rozsądek, a czymś innym mądrość, a గedno i drugie są to cząstki ǳielności. I nie
tylko każda గest czymś innym niż druga, ale nawet nie są podobne do siebie; one same
ani ich zdolności. Podobnie గak części twarzy. Otóż, które z dwóch twierǳeń zmażemy?
Bo te dwa zdania razem brzmią nie barǳo muzykalnie. Jakoś nie harmonizuగą ze sobą,
nie pasuగe గedno do drugiego. Bo i గakże maగą harmonizować, skoro koniecznie గedneగ
rzeczy musi się tylko గedna గedyna przeciwstawiać, a więceగ nie, a tu nierozsądkowi, choć
on గest గeden, przeciwstawia się i mądrość, i znowu pokazuగe się, że i rozsądek. No tak,
Protagorasie, czy też inaczeగ గakoś?

Zgoǳił się, chociaż barǳo niechętnie.
— Nieprawdaż tedy: గednym i tym samym byłby i rozsadek, i mądrość? A przedtem

nam się wydała zbożność i sprawiedliwość prawie że గednym i tym samym. Więc proszę cię
— powiadam — Protagorasie, nie ustępuగmy, choć to męka, tylko rozpatrzmy i resztę.
Czy wydaగe ci się, że którykolwiek człowiek niesprawiedliwy postępuగe rozsądnie, గeśli
niesprawiedliwie?

— Wstyǳiłbym się — powiada — Sokratesie, zgoǳić się na coś podobnego, గak-
kolwiek wielu luǳi tak utrzymuగe.

— Więc czy గa mam do nich zwracać swoగe wywody, czy do ciebie?
— Jeżeli chcesz, to może dyskutuగ naగpierw z tym stanowiskiem, które wyznaగe wielu.
— Mnie to nie robi żadneగ różnicy, bylebyś tylko ty odpowiadał; wszystko గedno, czy

bęǳiesz sam tego zdania, czy nie. Ja przecież przede wszystkim pewne stanowisko chcę
rozświetlić; tylko zupełnie przypadkowo może przy tym światło paść i na mnie, który
pytania zadaగę, i na tego, który odpowiada.

XXI. Otóż zrazu drożył się Protagoras i skarżył się, że dyskusగa గest nieznośna, ale
późnieగ zgoǳił się odpowiadać.

— A zatem — powieǳiałem — od początku mi odpowiadaగ. Czy sąǳisz, że niektórzy
luǳie postępuగe rozsądnie, chociaż niesprawiedliwie?

— Niech bęǳie, że tak — powiada.
— A obగawiać rozsądek, to znaczy dobrze sąǳić?
Przyznał.
— A czy dobrze sąǳić, to i dobrze się decydować, choćby i niesprawiedliwie?
— Niech bęǳie — powiada.
— A czy to wówczas, gdy się dobrze powoǳi niesprawiedliwemu, czy గeśli źle?
— Jeśli dobrze.
— A ty twierǳisz, że istnieగą గakieś dobra?
— Twierǳę.
— A czy może te rzeczy — powiadam — są dobrami, które pożytek luǳiom przy-

noszą?
— Ależ, na Zeusa — powiada — choćby tam i luǳiom nie przynosiły pożytku, గa

przynaగmnieగ niektóre rzeczy nazywam గednak dobrami.
Zdawało mi się, że Protagoras robi się గuż nieco szorstki, niepokoi się i przybiera

postawę boగową przy odpowieǳiach. Wiǳąc go w tym stanie, uważałem na siebie i za-
dawałem pytania z cicha a łagodnie.

Powieǳiałem więc:
— Czy ty mówisz, Protagorasie, o takich rzeczach, które nikomu z luǳi nie są po-

żyteczne, czy też myślisz o rzeczach, które w ogóle nie są pożyteczne i takie ty nazywasz
dobrami?

— Nigdy — powiada. — Tylko, గa przynaగmnieగ, znam wiele rzeczy, które dla luǳi są
nieużyteczne: takie potrawy i napoగe, i lekarstwa, i mnóstwo innych rzeczy; inne znowu
pożyteczne. Inne znowu dla luǳi oboగętne, a tylko dla koni. Inne znowu tylko dla wołów,
inne dla psów, a inne ani dla tych, ani dla tamtych, tylko dla drzew, a inne znowu dla
korzeni drzew dobre, ale dla liści naగgorsze. Jak na przykład i gnóగ: dla korzeni wszystkich
roślin dobry, గeżeli go podłożyć, ale గeżeli byś chciał obłożyć nim pędy i młode gałązki,
przepadnie wszystko. Przecież i oliwa dla roślin wszystkich గest naగgorsza ze wszystkiego
i naగwięceగ szkoǳi włosom wszystkich zwierząt z wyగątkiem włosów luǳkich, a włosom
luǳkim pomaga i służy całemu ciału poza tym. Dobro to గest coś, co się tak dalece
mieni różnymi barwami, coś tak różnorakiego, że i to tutaగ dla zewnętrznych części ciała
luǳkiego గest dobre, a dla wewnętrznych barǳo szkodliwe. I dlatego wszyscy lekarze

 Protagoras 



nakazuగą chorym, żeby nie używali oliwy wcale, albo tylko గak naగmnieగ do potraw, byle
tylko zgasić to przykre wrażenie, గakie zmysł powonienia odbiera od pokarmów i napoగów.

XXII. Kiedy on to powieǳiał, obecni podnieśli szmer, że dobrze mówi. A గa powia-
dam:

— Protagorasie, గa mam trochę krótką pamięć i గeżeli ktoś długo do mnie mówi,
zapominam, o czym właściwie mowa. Więc tak, గak bym na przykład był przygłuchy, ty
byś uważał za potrzebne, o ile byś chciał ze mną rozmawiać, mówić do mnie głośnieగ niż
do innych, tak i teraz, kiedyś natrafił na takiego, co zapomina, to poobcinaగ dla mnie
twoగe odpowieǳi, poskracaగ గe trochę, గeżeli mam iść za tobą.

— Więc గak to mi każesz krótko odpowiadać? To mam ci odpowiadać króceగ niż
potrzeba?

— Nigdy w świecie — powieǳiałem.
— Więc tak గak potrzeba?
— Tak గest — powiadam.
— Ale czy mam tak długo odpowiadać, గak గa uważam, że potrzeba, czy tak, గak ty

uważasz?
— No, గa przecież słyszałem — powiadam — że ty potrafisz i sam, i drugich tego

umiesz nauczyć, żeby o గednym i tym samym i długo mówić, గeżeli zechcesz, tak żeby się
mowa nigǳie nie urwała, i znowu krótko też, tak że nikt króceగ od ciebie nie powie. Więc
గeżeli chcesz ze mną rozmawiać, to tego drugiego używaగ na mnie sposobu: teగ zwięzłości.

— Móగ Sokratesie — powiada — గa గuż z wieloma ludźmi staczałem dysputy, ale
gdybym był tak robił, గak ty chcesz, żeby mi przeciwnik dyktował, గak గa mam dyskutować
i గa miałbym tego słuchać — nie byłbym nikogo zwyciężył i nie byłbym sobie wyrobił
ǳisieగszego nazwiska mięǳy Hellenami.

Otóż గa, zauważyłem bowiem, że on się sam sobie nie podobał w tych poprzednich
odpowieǳiach, i że గuż chyba nie bęǳie chciał, odpowiadaగąc, dyskutować — sąǳiłem,
że to wcale nie గest moగa robota bywać na wszystkich dyskusగach, więc powiadam:

— Wiǳisz, Protagorasie, గa również nie obstaగę przy tym, żebyśmy posieǳenie od-
bywali wbrew twoim przekonaniom i chęciom, więc tylko, గeżeli byś zechciał dyskutować
tak, żebym గa potrafił nadążyć, pod tym warunkiem będę z tobą dyskutował. Ty przecież
— tak mówią o tobie, a sam to również twierǳisz — potrafisz na posieǳeniach sto-
sować i rozwlekłość, i zwięzłość. Ty przecież గesteś mędrzec, a గa tym długim wywodom
nie podołam, choć barǳo bym był rad, gdybym mógł. Już గednak tobie wypadało nam
ustąpić; tobie, który potrafisz గedno i drugie — aby się mogło odbyć posieǳenie. Tym-
czasem, skoro ty nie chcesz, a గa także nie mam dużo czasu i nie potrafiłbym odczekać,
gdybyś zaczął ciągnąć długie wywody — bo గa mam gǳieś póగść teraz — więc idę. Już
i tego zresztą barǳo mi było miło słuchać, co mówiłeś.

Powieǳiawszy te słowa, powstałem, żeby zaraz póగść. Tymczasem kiedym wstawał,
chwyta mnie Kallias prawą ręką za rękę, a lewą za ten móగ wytarty płaszcz i powiada:

— Nie puścimy cię, Sokratesie, przecież గeżeli ty wyగǳiesz, nasze rozmowy będą
zupełnie nie takie. Więc proszę cię, zostań z nami. Toż గa nikogo z taką przyగemnością
nie potrafiłbym słuchać, గak kiedy ty rozmawiasz z Protagorasem. Więc bądź łaskaw, zrób
nam tę przyగemność — wszystkim.

A గa powieǳiałem — a గużem był wstał⁸⁰ do wyగścia:
— Synu Hipponika, గa zawsze poǳiwiałem twóగ zapał do wieǳy i w teగ chwili barǳo

to u ciebie piękne i barǳo dla mnie miłe; tak że ogromnie rad bym ci zrobić tę przyగem-
ność, gdybyś żądał ode mnie rzeczy możliwych. Tymczasem teraz to zupełnie tak, గak byś
mnie prosił, żebym biegł równo z Krisonem z Himery, z tym znakomitym biegaczem,
albo doganiał kogoś, co biega na daleką metę, albo biega na dni. Ja ci powiem, że గeszcze
barǳieగ niż ty గa sam od siebie tego chcę, żebym umiał zgonić każdego z tych biegaczów,
ale nie mogę. Więc గeżeli chcesz oglądać, గak to గa i Krison biegamy w గedneగ linii, to గego
poproś, niech się do moగego poziomu zniży. Bo గa nie umiem szybko biegać, a on umie
powoli. I గeżeli chcesz słuchać mnie i Protagorasa, to గego proś, żeby tak, గak przedtem
mi odpowiadał pokrótce i tylko na same pytania, niech tak i teraz odpowiada. Bo గeżeli

⁸⁰jużem był wstał — przykład użycia czasu zaprzeszłego, wyrażaగącego czynność wcześnieగszą niż opisana
czasem przeszłym; ǳiś: గuż wstałem. [przypis edytorski]

 Protagoras 



nie, to గakaż to bęǳie rozmowa? Ja przynaగmnieగ byłem tego zdania, że coś innego గest
dyskutować z drugimi na zebraniu, a coś innego przemawiać na zgromaǳeniu.

— Ale wiǳisz, Sokratesie — powiada — słusznie, zdaగe się, mówi Protagoras; on
uważa, że గemu wolno rozprawiać tak, గak on chce, a tobie znowu tak, గak ty wolisz.

XXIII. Tu podchwycił Alkibiades i:
— Niesłusznie — powiada — mówisz, Kalliasie. Bo nasz Sokrates przyznaగe się,

że długie mowy to nie గego specగalność i ustępuగe na tym punkcie Protagorasowi, ale
chciałbym to wiǳieć, czy on komukolwiek z luǳi ustąpi w sztuce dyskutowania, czy
ktokolwiek lepieగ od niego potrafi argumentować i przyగmować argumenty. Więc గeże-
li i Protagoras zgaǳa się, że గest słabszy w dyskusగi od Sokratesa — to to Sokratesowi
wystarczy. A గeżeli staగe daleగ do zawodu, to niech rozprawia, pytaగąc i odpowiadaగąc,
a nie, żeby na każde pytanie długi wywód rozpoczynał, uniemożliwiał chwyty myślowe,
nie chciał dawać argumentów, tylko ciągnął i ciągnął, aż nieగeden ze słuchaczy zapomni,
o co szło w zapytaniu. Za Sokratesa గa ręczę, że ten nie zapomni; inna rzecz, że on żartuగe
i powiada, że ma krótką pamięć. Więc mnie się zdaగe, że raczeగ Sokrates ma słuszność.
Zresztą, każdy powinien swoగe zdanie w teగ mierze wypowieǳieć otwarcie.

Po Alkibiadesie zdaగe mi się, że Kritias przemawiał:
— Prodikosie i Hippiaszu! Mam wrażenie, że Kallias silnie trzyma stronę Protagorasa,

a Alkibiades zawsze się lubi spierać, do czego się tylko weźmie. Ale my nie mamy powodu
brać uǳiału w tym sporze ani po stronie Sokratesa, ani po stronie Protagorasa, tylko
wspólnie poprosić ich obu, żeby zebrania nie przerywali w samym środku.

Kiedy on to powieǳiał, odezwał się Prodikos:
— Uważam, że dobrze mówisz, Kritiaszu. Bo obecni przy tego roǳaగu dyskusగach

powinni obu dyskutuగących słuchać wspólnie, ale nie obu zarówno. A to nie గest గed-
no i to samo. Bo wspólnie należy słuchać గednego i drugiego, ale nie równo każdemu
poświęcać uwagi: mądrzeగszemu więceగ, a głupszemu mnieగ. Ja, z moగeగ strony, również
uważam, Protagorasie i Sokratesie, że powinniście sobie ustąpić nawzaగem i spierać się na
dany temat, ale się nie sprzeczać. Bo spieraగą się i po dobremu przyగaciel z przyగacielem,
a sprzeczaగą się luǳie poróżnieni z sobą i nieprzyగaciele. W ten sposób nasze zebranie
może mieć przebieg barǳo piękny. I wy, którzy macie głos, możecie w ten sposób zdo-
być sobie u nas słuchaగących naగwiększe uznanie, acz nie pochwałę — bo uznanie roǳi
się w duszach słuchaczy i wolne గest od fałszu, a pochwała mieści się w słowach, nieraz
wbrew przekonaniu, bo luǳie kłamią. — My znowu, słuchacze, naగwiększe na teగ droǳe
zyskać możemy uradowanie, acz nie przyగemność. Bo uradowanie zyskuగemy, ucząc się
czegoś i przeగmuగąc myśli pewne samym tylko duchem, a przyగemność to, kiedy coś గemy
lub గakieగkolwiek przyగemneగ rzeczy doznaగemy, samym tylko ciałem.

Kiedy to powieǳiał Prodikos, barǳo wielu z obecnych przyగęło to z obగawami uzna-
nia.

XXIV. Po Prodikosie zaś Hippiasz mędrzec powieǳiał:
— Obywatele, was tutaగ obecnych uważam za krewnych, za swoich, za współoby- Natura, Prawo

wateli wszystkich razem, wedle natury, nie wedle prawa. Bo to, co podobne, to sobie
pokrewne z natury, a tylko prawo tyranizuగe luǳi i w wielu wypadkach gwałt zadaగe
naturze. Wstyd więc, żebyśmy my, którzy naturę rzeczy znamy i naగmądrzeగsi గesteśmy
z Hellenów, którzyśmy się w tym charakterze zeszli teraz tu w samym centrum Hel-
lady, w samym ratuszu గeగ mądrości, w tym naగświetnieగszym i naగsławnieగszym domu
w mieście, nie okazali się wcale godnymi teగ godności, tylko byśmy się poróżnić mieli గak
గakieś naగlichsze osobniki luǳkie. Ja tedy proszę was i raǳę, Sokratesie i Protagorasie:
pogódźcie się; గakbyśmy my tu byli nieగako rozగemcami, którzy wam pośrednią drogę
znaగduగą; więc ani ty nie nastawaగ na ten గasny i ścisły przebieg dialogu, na tę zbyt wielką
zwięzłość, గeśli గeగ nie lubi Protagoras, tylko pozwól sobie, puść woǳe słowom, żeby się
nam trochę wspanialsze, trochę świetnieగsze wydały, a znowu Protagoras niech nie roz-
pina wszystkich żagli i z wielkim wiatrem na pełne morze słów niech nie ucieka, kędy
się ziemię z oczu traci, tylko గakoś tak, środkiem niech płynie గeden i drugi. Naగlepieగ tak
zrobicie i posłuchaగcie mnie: wybierzcie sobie sęǳiego; ten niech nad wami stanie, niby
z berłem, గako przewodniczący i bęǳie pilnował średnieగ długości przemówień గednego
i drugiego.

 Protagoras 



XXV. To się podobało obecnym, zewsząd zaczęły się oǳywać pochwały, Kallias mówił,
że mnie nie wypuści i żądano wyboru przewodniczącego. Ja గednak powieǳiałem, że to
brzydko bęǳie wybierać sęǳiego dla dyskusగi. Bo గeżeli wybrany bęǳie mnieగ wart od
nas, to może niesłusznie, żeby ktoś lichszy miał pod sobą lepszych; గeżeli podobny, to i tak
niedobrze. Bo podobny do nas, bęǳie podobnie గak my postępował, tak że nie warto go
daremnie obierać. A więc lepszego od nas wybierzecie. Tymczasem nie potraficie wybrać
kogoś naprawdę mądrzeగszego niż, oto, Protagoras. A గeśli wybierzecie kogoś wcale nie
lepszego, a tylko powiecie, że on lepszy, to znowu wstyd dla Protagorasa, żeby nad nim
sęǳiego z wyboru stawiać, గak nad గakimś lichym osobnikiem. Bo గeżeli o mnie choǳi, to
dla mnie to nie stanowi żadneగ różnicy. Ja chcę tak zrobić, żebyśmy, tak గak chcecie, mogli
nie przerywać zebrania i prowaǳić daleగ rozmowę. Jeżeli Protagoras nie chce odpowiadać,
to niech sam zadaగe pytania, a గa będą odpowiadał; spróbuగę mu pokazać, గak, moim
zdaniem, należy dawać odpowieǳi, kiedy się odpowiada. A kiedy odpowiem na wszystkie
pytania, గakie on mi zechce zadać, wtedy znowu niech tak samo on mnie odpowiada.
A గeśliby się pokazało, że nie ma ochoty odpowiadać w sam raz na pytania, wtedy i గa,
i wy razem ze mną bęǳiemy go wspólnie prosili, tak గak wy mnie, żeby nie psuł zebrania.
Wcale nie potrzeba na to గednego przełożonego nad wszystkimi; wszyscy razem bęǳiecie
przełożeni.

Wszyscy się zgoǳili, żeby tak postąpić. Protagoras zupełnie nie miał do tego ocho-
ty, ale గednak go przymuszono i zgoǳił się zadawać pytania, a późnieగ znowu samemu
odpowiadać w krótkich słowach. Zaczął tedy pytać tak గakoś:

XXVI. — Sąǳę — powiada — Sokratesie, że naగważnieగszy składnik kultury ducho-
weగ każdego człowieka to గego orientacగa w ǳieǳinie utworów poetyckich. Ona polega
na tym, żeby w tym, co poeci mówią, umieć ocenić, co గest dobrze powieǳiane, a co nie,
umieć dokonać rozbioru ǳieła i odpowiadać na odnośne pytania. Otóż i teraz pytanie
bęǳie dotyczyło tego samego tematu, o którym właśnie rozprawiamy, గa i ty, a miano-
wicie ǳielności, tylko że przeniesiemy go na teren poezగi. To bęǳie గedyna różnica. Otóż
powiada gǳieś Simonides do Skopasa, syna Kreonta z Tesalii, że

ǲielnym zostać naprawdę: to tylko గest ciężko i trudno nad wyraz;
Ręce i nogi mieć గak się należy i głos nosić na karku bez przygany.

Ty znasz tę pieśń, czy mam ci całą przepowieǳieć?
A గa powiadam, że nie potrzeba; గa గą znam i właśnie tą pieśnią barǳo się intereso-

wałem.
— Dobrze mówisz — powiada. — A zatem czy wydaగe ci się, że ta pieśń గest zrobiona

pięknie i trafnie czy nie?
— Barǳo — powiadam — pięknie i trafnie.
— A czy wydaగe ci się, że to pięknie zrobione, గeżeli poeta zaprzecza sam sobie?
— Niepięknie — powiadam.
— Otóż, przypatrz się lepieగ.
— Móగ drogi, గuż గa się przyగrzałem dobrze.
— Więc wiesz — powiada — że w poprzednim ustępie pieśni mówi w గednym mieగ-

scu poeta:

Ani mi się ów zwrot nie podoba, choć to powieǳenie Pittaka⁸¹:
Pittakos mędrzec powiada: Być ǳielnym to ciężka robota.

Otóż uważasz, że on, గeden i ten sam, i to mówi, i tamto przedtem?
— Wiem — powieǳiałem.
— A wydaగe ci się, że to się z tamtym zgaǳa?
— Wydaగe mi się.
Ale równocześnie strach mnie zebrał, że może przecież coś గest w tym, co Protagoras

mówił. Więc powiadam:

⁸¹Pittakos z Mityleny (ok. –ok.  p.n.e.) — mędrzec grecki, władca miasta Mitylena na wyspie Lesbos,
w tradycగi klasyczneగ zaliczany do tzw. siedmiu mędrców. [przypis edytorski]

 Protagoras 



— A tobie się tak nie wydaగe?
— No, గakże mi się może wydawać wolnym od sprzeczności wewnętrzneగ ktoś, kto to

గedno i to drugie mówi? Przecież sam naగpierw przyగął, że to గest trudna rzecz: ǳielnym
człowiekiem zostać naprawdę, a posunąwszy się nieco naprzód w poemacie, zapomniał
o tym i kiedy Pittakos mówi to samo, co i on, że być ǳielnym to ciężka robota, on go
gani i nie chce u niego przyగąć swego własnego zdania. Toż గeżeli gani kogoś, kto mówi
to samo, co on, to గasna rzecz, że gani i siebie samego tak, że albo przedtem, albo późnieగ
mówi niesłusznie.

Kiedy to powieǳiał, odezwały się z wielu stron głośne pochwały obecnych. A mnie
zrazu, గakby mnie dobry pięściarz uderzył, tak mnie zaćmiło i zawróciło mi się w głowie,
kiedy ten to mówi, a oni chwalą z wielkim hałasem.

Więc — żeby ci prawdę powieǳieć — chcąc zyskać na czasie i zorientować się, co
właściwie mówi poeta, zwracam się do Prodikosa i wołam go:

— Prodikosie — powiadam — toż Simonides to twóగ rodak. Powinieneś stanąć
w obronie tego człowieka. Ja cię chyba tak wezwę na pomoc, గak u Homera Skamander,
kiedy go Achilles gnębi, Simoenta woła na pomoc, mówiąc:

Bracie móగ drogi, wspólnymi siłami tę przemoc człowieka
Wstrzymaగmy!⁸²

Tak i గa ciebie wzywam, żeby nam Protagoras nie zdobył i nie zburzył Simonidesa.
Tym barǳieగ że Simonidesa potrafi na nogi postawić గedynie tylko twoగa muza, ǳięki
któreగ rozróżniasz „chcieć” i „pożądać” i mówisz, że to nie గedno i to samo, i teraz dopiero
co powieǳiałeś tyle pięknych rzeczy. I teraz zobacz, czy ci się tak samo wydaగe గak mnie:
mnie się wiǳi, że Simonides nie zaprzecza sam sobie. Ale ty, Prodikosie, obగaw naprzód
swoగe zdanie. Wydaగe ci się గednym i tym samym „zostać” i „być”, czy też czymś innym?

— Czymś innym, na Zeusa — powiada Prodikos.
— A nieprawdaż — powiadam — że w pierwszym ustępie Simonides sam obగawił

swoగe zdanie, że zostać mężem ǳielnym naprawdę గest rzecz trudna?
— Prawdę mówisz — powiada Prodikos.
— A Pittakosa — powiadam — gani nie, గak sąǳi Protagoras, za to, że mówi to

samo, co on, tylko za coś innego. Bo Pittakos nie powieǳiał tego, że ciężka robota zostać
ǳielnym, tak గak Simonides, tylko „być”. A to nie గest గedno i to samo, Protagorasie, గak
twierǳi nasz Prodikos: być i stać się. Więc గeżeli to nie గest గedno i to samo: być i stać
się, to Simonides nie sprzeciwia się samemu sobie. I może być, że Prodikos nasz i wielu
innych zechce powieǳieć z Hezగodem, że stać się ǳielnym to rzecz ciężka, bo na droǳe
do ǳielności bogowie znóగ położyli. Ale skoroś గeగ szczyt raz osiągnął, potem గuż łatwo
ci stąpać గeగ ścieżką, choć ciężko గą było zdobywać⁸³.

XXVII. Otóż Prodikos, usłyszawszy to, pochwalił mnie. A Protagoras powiada:
— W teగ twoగeగ poprawce, Sokratesie, గest większy błąd niż w tym, co poprawiasz.
A గa powiadam:
— To, widać, nie udała mi się robota, Protagorasie, i śmieszny lekarz ze mnie: le-

karstwem pogarszam chorobę.
— Ale tak గest — powiada.
— Jakże to? — mówię.
— Bo to by wielka była głupota ze strony poety, గeżeli powiada, że posiadanie ǳiel-

ności గest czymś tak łatwym, co przecież గest rzeczą naగcięższą ze wszystkich, గak wszyscy
luǳie uważaగą.

A గa powieǳiałem:
— Na Zeusa, గaki to szczęśliwy traf, że nasz Prodikos గest przy rozmowie. Kto wie,

Protagorasie, czy mądrość Prodikosa też nie pochoǳi gǳieś od bogów, z dawnych czasów

⁸²Bracie mój drogi, wspólnymi siłami tę przemoc człowieka / Wstrzymajmy! — Homer, Iliada XXI  (słowa
boga rzeki Skamander zmagaగącego się z Achillesem, którego usiłuగe powstrzymać przed gromieniem Troగan
i wdarciem się do miasta, skierowane do Simoenta, boga rzeczki stanowiąceగ dopływ Skamandra). [przypis
edytorski]

⁸³na droǳe do ǳielności bogowie znój położyli. Ale skoroś jej szczyt raz osiągnął, potem już łatwo ci stąpać jej
ścieżką, choć ciężko ją było zdobywać — por. Hezగod, Prace i dnie –. [przypis edytorski]

 Protagoras 



i albo się od Simonidesa nie zaczęła, albo i గeszcze dawnieగ. Ty wiele innych mądrości
masz w małym palcu, a teగ గakbyś nie znał z doświadczenia; nie tak గak గa przez to, że
గestem uczniem naszego Prodikosa. I teraz mam wrażenie, nie wiesz, że tę „ciężką rzecz”
Simonides bierze być może nie tak, గak ty przypuszczasz, tylko tak, గak to Prodikos mi
zawsze uwagi robi o słowo „straszny”; kiedy గa chwalę ciebie albo kogoś innego i mówię,
że Protagoras to strasznie mądry człowiek, on mnie pyta wtedy, czy గa się nie wstyǳę
nazywać tego, co dobre, strasznym. Bo to, co straszne, powiada, to złe. Toteż nikt nie
mówi o strasznym bogactwie ani o strasznym spokoగu, ani o strasznym zdrowiu, tylko
się mówi: straszna choroba i straszna woగna, i straszna bieda, bo co straszne, to złe. Więc
może i mieszkańcy wyspy Kos, a z nimi Simonides, mówiąc „ciężka rzecz”, maగą na myśli
coś złego albo coś innego, czego ty nie wiesz. Ano, zapytaగmy Prodikosa. Przecież wypada
o zwrot Simonidesa గego właśnie pytać. Prodikosie, గak to Simonides rozumiał słowo:
„ciężko”?

— Tyle co: źle — powiada.
— A, to może i dlatego — mówię — Prodikosie, dlatego on i gani Pittakosa, kiedy

ten powiada: „być ǳielnym ciężka robota”, bo గemu to tak, గak by słyszał, że być ǳielnym
to zła robota?

— A cóż myślisz, Sokratesie, cóż innego mówi Simonides, గak nie to właśnie, i łaగe
Pittakosa, że nie umiał dość subtelnie rozróżniać słów i dobierać, bo się uroǳił na Lesbos,
a wychowywał się w niecywilizowanym dialekcie.

— Słyszysz, Protagorasie — powiadam — co nasz Prodikos mówi? Masz coś przeciw
temu?

A Protagoras:
— Ależ nic podobnego, Prodikosie. Ja dobrze wiem, że Simonides rozumiał „to, co

ciężkie” tak samo గak my wszyscy: wcale nie గako coś złego, tylko: coś, co nie గest łatwe,
ale przychoǳi dopiero po wielu trudach.

— Ja też myślę, Protagorasie — powieǳiałem — że Simonides to ma na myśli i nasz
Prodikos to wie; tylko żartuగe sobie i ciebie bierze na spytki, czy też potrafisz przeprzeć
swoగe stanowisko. A że u Simonidesa ciężki nie znaczy wcale zły, o tym doskonale świad-
czy zaraz następny zwrot. Powiada bowiem:

Bóg గeden tylko posiada ten dar,

a więc oczywiście nie ma na myśli tego: być ǳielnym to rzecz zła. Przecież potem
mówi, że to గedynie tylko Bóg może posiadać i samemu tylko bogu ten dar przyznaగe.
Więc może Prodikos mówi o గakimś rozpustniku Simonidesie, a zgoła nie o tym z wyspy
Kos.

A co, moim zdaniem, ma na myśli Simonides w teగ pieśni, mam ochotę ci powie-
ǳieć, గeżeli chcesz się przekonać, గak się przedstawia moగa, గak ty powiadasz, orientacగa
w ǳieǳinie utworów poetyckich. Jeśli zaś wolisz, będę słuchał ciebie.

Protagoras, usłyszawszy te słowa, powiada:
— Owszem, mów, గeśli chcesz, Sokratesie.
A Prodikos i Hippiasz nastawali barǳo, a inni również.
XXVIII. — Więc గa spróbuగę — tak zacząłem — przedstawić wam szerzeగ, గak się

mnie przynaగmnieగ ta pieśń wydaగe.
Otóż filozofia grecka naగstarsza i naగbarǳieగ rozpowszechniona గest na Krecie i w La-

cedemonie⁸⁴; i naగwięceగ na całym świecie sofistów గest tam właśnie. Tylko oni się tego
zapieraగą i udaగą głupich, aby się nie pokazało, że przewyższaగą Hellenów mądrością, po-
dobnie గak ci mędrcy, o których Protagoras mówił: chcą, by się wydawało, że oni sztuką
woగenną i odwagą nad innymi góruగą. Oni sobie myślą, że gdyby się to wydało, w czym
leży ich przewaga, wszyscy by to zaczęli uprawiać. A tak, oni się z tym kryగą i wywoǳą
w pole sympatyków Sparty po miastach. Ci sobie uszy rozbĳaగą, naśladuగąc ich zwyczaగe,
pięści sobie rzemieniami okręcaగą, gimnastykuగą się i noszą krótkie narzutki, గak gdyby
w tym leżała przewaga Spartan nad Hellenami. A Spartanie tymczasem, kiedy chcą bez

⁸⁴Lacedemon — Sparta. [przypis edytorski]

 Protagoras 



żenady obcować ze swoimi sofistami, a maగą గuż dość obcowania z nimi w sekrecie, urzę-
dowo wypęǳaగą wszystkich obcych i tych sympatyków swoich pomięǳy nimi i innych
obcokraగowców, గeżeli tam który bawi, i choǳą do sofistów w taగemnicy przed obcymi
i nikomu z młoǳieży nie pozwalaగą na wyగazd za granicę, podobnie గak i Kreteńczycy,
aby się tam młoǳi luǳie nie oduczyli tego, czego ich oni sami uczą w domu. W tych
dwóch państwach są nie tylko mężczyźni barǳo dumni ze swoగeగ kultury, ale i kobiety.

Że గa tu prawdę mówię i że kultura filozoficzna i kultura słowa stoi w Sparcie barǳo
wysoko, możecie poznać po tym: Jeżeli się ktoś zechce spotkać z గakimś ostatnim nawet
Lacedemończykiem, zauważy zwykle, że ten గakoś barǳo licho mówi, potem, gǳiekol-
wiek bądź w rozmowie, on wypali taki zwrot, że గest czego posłuchać: krótko i węzłowato,
గakby tęgi chłop z łuku wystrzelił; uczestnik rozmowy wcale się przy nim lepieగ nie wyda
niźli małe ǳiecko.

Otóż to i ǳisieగsi niektórzy zauważyli, i dawni, że pierwiastek lakoński⁸⁵ to przede
wszystkim filozofia, a nie filogimnastyka; wieǳą, że chcąc umieć takie zwroty rzucać,
potrzeba stać u szczytu kultury. Do takich należał i Tales z Miletu⁸⁶, i Pittakos z My-
tileny, i Bias z Prieny⁸⁷, i nasz Solon⁸⁸, i Kleobulos z Lindos, i Myson z Chen, a గako
siódmego wyliczano pomięǳy nimi Lacedemończyka Chilona⁸⁹. Oni wszyscy byli za-
zdrosnymi miłośnikami i uczniami kultury lakońskieగ, a że ich mądrość była właśnie te-
go roǳaగu, przekona się każdy, kto pozna zwroty zwięzłe a pamiętne, które każdy z nich
wypowieǳiał. Oni to kiedyś zeszli się razem i z pierwocin swoగeగ mądrości ofiarę złożyli
Apollinowi⁹⁰, wypisuగąc w świątyni delfickieగ to, co przecież wszyscy śpiewaగą: „Poznaగ
siebie samego” i „Niczego nad miarę”.

A czemu to mówię? Bo to był sposób filozofowania u dawnych: pewna zwięzłość
lakońska. I tak też był w obiegu ów zwrot Pittakosa, który mądrzy luǳie chwalą, to:
„Być ǳielnym ciężka robota”.

Otóż Simonides, ambitny na punkcie swoగeగ mądrości, poznał, że గeśli obali ten zwrot
niby sławnego atletę i weźmie nad nim górę, wtedy sam sobie sławę zdobęǳie pomięǳy
współczesnymi. Więc to przez ten zwrot i dla niego, chcąc go podstępnie zbić i powalić,
zrobił całą tę pieśń, గak mi się zdaగe.

XXIX. Dlatego rozpatrzmy గą wspólnie wszyscy, czy też గa mówię prawdę. Już za-
raz sam początek pieśni musiałby się wydać bez sensu, gdyby poeta, chcąc powieǳieć,
że każdemu stać się ǳielnym గest trudno, wstawiał tam późnieగ wyraz „tylko”. Przecież
ono tam naగwidocznieగ do żadnego słowa nieprzyczepione, గeśli się nie przyగmie, że Si-
monides mówi to przeciwko zwrotowi Pittaka, nieగako w tonie sporu. Kiedy Pittakos
powiada, że być ǳielnym to ciężka robota, ten się spiera i powiada: wcale nie; tylko stać
się ǳielnym człowiekiem ciężko గest, Pittakosie, naprawdę. Nie: „ǳielnym naprawdę”.
Nie dlatego mówi „naprawdę”, గakoby istnieli గacyś luǳie naprawdę ǳielni i inni ǳielni
też, ale nie naprawdę. To by wyglądało na naiwność, nie na robotę Simonidesa. Akcent
w tym mieగscu spoczywa na słowie „naprawdę”: toteż należy గe położyć na samym końcu
zdania, a dopowieǳieć sobie zwrot Pittakosa, గak gdybyśmy zakładali, że on mówi, a Si-
monides mu odpowiada od siebie. Luǳie, ciężka to robota być ǳielnym człowiekiem!
A ten odpowiada: Pittakosie; mówisz nieprawdę; przecież nie: być, tylko stać się; to tyl-
ko: zostać ǳielnym człowiekiem, ręce i nogi mieć గak się należy i głowę nosić na karku
bez przygany — to ciężka robota, naprawdę.

⁸⁵lakoński — właściwy Lakonii, krainie, która stanowiła główną część państwa spartańskiego; spartański.
[przypis edytorski]

⁸⁶Tales z Miletu (VII/VI w. p.n.e.) — filozof i matematyk grecki, przedstawiciel గońskieగ filozofii przyro-
dy, pionier racగonalnego podeగścia do badań przyrodniczych, uznawany za inicగatora nauki greckieగ. [przypis
edytorski]

⁸⁷Bias z Prieny (VI w. p.n.e.) — mędrzec grecki, w tradycగi klasyczneగ zaliczany do tzw. siedmiu mędrców,
żyగących w VII i VI w. p.n.e. [przypis edytorski]

⁸⁸Solon (ok. –ok.  p.n.e.) — ateński polityk, reformator i poeta; wprowaǳone przez niego zmiany
położyły fundamenty pod rozwóగ ustroగu demokratycznego. [przypis edytorski]

⁸⁹Tales z Miletu, Pittakos z Mytileny, Bias z Prieny, Solon z Aten, Kleobulos z Lindos, Myson z Chen, Chilon ze
Sparty (VII–VI w. p.n.e.) — do siedmiu mędrców w tradycగi antyczneగ powszechnie zaliczano pierwszą czwórkę
z nich; w innych źródłach starożytnych zamiast Kleobulosa, Mysona oraz Chilona wymienia się inne postacie.
[przypis edytorski]

⁹⁰Apollo (mit. gr.) — bóg słońca, sztuki, wróżbiarstwa i gwałtowneగ śmierci, przewodnik ǳiewięciu muz;
opiekun świątyni w Delfach, ze słynną wyrocznią. [przypis edytorski]

 Protagoras 



W ten sposób widać, że i wyraz „tylko” గest do rzeczy, i to „naprawdę” słusznie poło-
żone na końcu. Cały dalszy ciąg świadczy, że to గest tak pomyślane. Można by się szeroko
rozwoǳić nad pięknem każdego szczegółu teగ pieśni. Jest barǳo miła i opracowana tro-
skliwie, ale to by nas za daleko zaprowaǳiło; więc rozpatrzymy tylko గeగ ogólny zarys
i tendencగę, którą గest polemika z aforyzmem Pittaka, przebĳaగąca się w każdym słowie
tego poematu.

XXX. Otóż po tym ustępie mówi poeta o kilka wierszy daleగ, గak gdyby prozą, że
zostać ǳielnym człowiekiem ciężko గest naprawdę, ale można గednak — na గakiś czas.
Kiedy się zaś ten stan osiągnie, to pozostać w nim i być ǳielnym człowiekiem tak, గak
ty mówisz, Pittaku, to rzecz niemożliwa i ponad luǳkie siły; chyba tylko bóg sam గeden
posiada ten dar:

Człowiek zaś nie może nie popadać w zło,
Kiedy go nieporadna zwali z nóg goǳina.

A kogóż to nieporadna⁹¹ zwala z nóg goǳina, gdy choǳi o kierowanie statkiem?
Jasna rzecz, że nie tego, który poగęcia nie ma o rzeczy, bo taki w ogóle nigdy na nogach
nie stoi. Więc tak, గak nie można powalić kogoś, kto leży, a można tego tylko powalić,
kto stoi, i spowodować to, żeby leżał, a leżącemu tego zrobić nie można, podobnie i tego,
który sobie raǳić umie, może kiedyś nieporadna goǳina powalić, a który sobie i tak
nigdy rady dać nie potrafi — tego nie.

I na tęgiego sternika, kiedy wielki mróz nastanie, nieporadna może przyగść goǳina,
i na dobrego rolnika, kiedy zła pogoda przyగǳie, nie poraǳi rolnik pogoǳie, a tak samo
i lekarz. Bo tylko to, co szlachetne, może swoగą wartość tracić, గak o tym i inny poeta
świadczy, który powieǳiał:

ǲielny człek bywa szlachetny, a bywa i zły, గak wypadnie.

A kto గest zły, temu nie sposób dopiero stawać się złym; on గuż koniecznie i zawsze
గest taki. Tak że గeśli na człowieka inteligentnego, mądrego i dobrego nieporadna goǳina
przyగǳie i z nóg go zwali, on nie może nie popaść w zło. Ty natomiast mówisz, Pittaku, że
ciężko గest być szlachetnym, a to znaczy, że zostać nim గest ciężko, choć to rzecz możliwa;
tylko być nim stale to rzecz niemożliwa.

Komu się dobrze powieǳie, ten ǳielny,
A lichy ten, komu źle.

A na czymże polega powoǳenie w zakresie pisania i గakie robi człowieka dobrym pi-
sarzem? Jasna rzecz, że to wieǳa dotycząca pisma. A గakie powoǳenie stanowi o ǳiel-
ności lekarza? Jasna rzecz, że wieǳa o tym, గak choǳić koło chorych. A lichy ten —
komu źle. A któż może stać się lichym lekarzem? Oczywista, że ktoś, komu naగpierw
dane było w ogóle być lekarzem, a potem dobrym lekarzem. Bo taki może zostać i złym.
A my, którzy stoimy z dala od zawodu lekarskiego, nie możemy mieć niepowoǳeń le-
karskich tak samo గak architektonicznych, ciesielskich ani innych tego roǳaగu. A kto by
w ogóle nie mógł zostać lekarzem, tego żadne niepowoǳenie nie zrobi złym lekarzem.
Zatem గedynie tylko człowiek dobry, ǳielny może się niekiedy stawać i złym; czy to pod
wpływem czasu, czy trudu, czy choroby, czy inneగ గakieగ przypadłości. Bo to గest గedno
గedyne niepowoǳenie: utrata wieǳy.

A గuż zły człowiek nie może nigdy dopiero stać się złym. Jest zły zawsze. Jeśli się ma
stać złym, musi naprzód zostać dobrym. Zatem i to mieగsce pieśni do tego zmierza, że być
ǳielnym człowiekiem nie można, i to być trwale ǳielnym, ale stać się ǳielnym można,
a potem stać się złym również.

Wytrwać w ǳielności i szczyt గeగ osiągnąć kto zdoła?
Bogów kochanek.

⁹¹nieporadna goǳina (daw.) — nieszczęście, kłopot, z którym nie można sobie poraǳić. [przypis edytorski]

 Protagoras 



XXXI. Otóż to wszystko గest powieǳiane do Pittakosa, a z dalszeగ części pieśni widać
to tym wyraźnieగ.

Ona mówi:

Toteż గa nigdy nie szukam — tego, co istnieć nie może;
Złudna naǳieగa mnie uwieść nie zdoła; wszak życia mi szkoda na mrzonki;
Wiem, że człowieka bez wady nie znaగdę, choćbym świat zeszedł szeroki.
Jeśli go spotkam, obwieszczę.

Tak mocno i tak przez całą pieśń atakuగe ów zwrot Pittakosa.

Każdego chwalę rad i kocham też każdego
Z własneగ woli i chęci,
Kto rąk czynem haniebnym nie splamił;
Konieczność rzecz inna — z nią walka daremna,
Jeగ nawet sam bóg się nie oprze.

To znowu odnosi się do tego samego zwrotu. Przecież taki niewykształcony nie był
Simonides, żeby miał na myśli pochwałę dla kogoś, kto z własneగ woli i chęci nicze-
go złego nie zrobi. Jak gdyby istnieli luǳie, którzy z własneగ woli i chęci robią źle. Ja
przynaగmnieగ sąǳę, że żaden mądry człowiek nie wierzy, గakoby ktokolwiek grzeszył do-
browolnie albo się haniebnych, podłych czynów dopuszczał umyślnie; mądrzy doskonale
wieǳą, że każdy, kto się hańbą okrywa i zbrodnie popełnia, postępuగe mimo własneగ woli.
Toteż i Simonides nie mówi, że chwali tego, który by zrobił źle umyślnie, tylko te słowa:
„z własneగ woli i chęci” odnosi do siebie samego. Wieǳiał, że człowiek doskonały nieraz Miłość
się zmuszać musi do tego, żeby kogoś kochał albo chwalił — గak to się nieraz komuś trafi
matka albo oగciec niesamowity, albo oగczyzna, albo coś innego w tym roǳaగu. Liche
గednostki, kiedy im się coś takiego zdarzy, wiǳą to prawie że chętnie, głośno ganią, ob-
noszą i gorszą się wadami roǳiców, czy oగczyzny; udaగą, że ich to interesuగe; inaczeగ by
im luǳie za złe brali oboగętność i przyganiali, że ich to nic nie obchoǳi. Dlatego ci się
gorszą గeszcze więceగ i do niechęci, i tak nieuniknioneగ, dodaగą drugą: dobrowolną. A po-
czciwi pokrywaగą takie rzeczy i zmuszaగą się, aby kochać to, co swoగe, i chwalić. Nieraz,
przypuszczam, musiał Simonides albo tyrana గakiegoś czy kogoś innego z takich chwalić
i panegiryki dla nich układać nie z własneగ woli i chęci, tylko z musu. Toteż Pittakowi
powiada, że: „Ja, Pittaku, nie dlatego cię ganię, żebym był do nagany skory”.

Już to wystarczy mi, by nie był całkiem zły,
Zbyt nie opuszczał rąk i miał poczucie praw.
Tym stoi oగców gród, a słucha go, kto zdrów.
Takiego గa ganić nie będę;
Jam do nagany nieskory,
Wszak błaznów ród nie wygasa.

Tak że గeśli ktoś lubi przyganiać, bęǳie miał pod dostatkiem tematów do nagany.

Wszak wszystko piękne గest, czego nie plami brud.

To przecież nie znaczy, గak gdyby powieǳiał, że wszystko గest białe, co nie zawiera
domieszki czarnego. To by przecież śmieszne było z wielu względów, tylko to powiada,
że zadowoli się i przeciętną miarą, i ganić గeగ nie bęǳie. Ja nie szukam, powiada, czło-
wieka wolnego od wszelkich wad, bo go nie ma, గak świat długi i szeroki. Jeśli go znaగdę,
obwieszczę. Toteż za to właśnie nikogo chwalić nie będę. Mnie wystarczy i człowiek po-
średnieగ miary, byle nic złego nie robił. Toteż గa każdego kocham i każdego chwalę rad
— tu గest użyty zwrot lokalny, tak mówią w Mytilenie. Bo on do Pittakosa to mówi:
Każdego chwalę rad i kocham też każdego z własneగ woli i chęci (tu trzeba w czytaniu
zrobić przecinek po wyrazie chęci), kto nie splamił rąk żadnym haniebnym czynem, bo

 Protagoras 



są i tacy, których గa i wbrew własneగ woli i chęci chwalę i kocham. Więc i ciebie, Pitta-
kosie, nigdy bym nie był ganił, gdybyś był mówił rzeczy przeciętnie słuszne i przeciętnie
prawǳiwe. Tymczasem ty się barǳo grubo mylisz w kwestiach naగwiększeగ wagi, a masz
niby to mówić prawdę; za to też గa ciebie ganię.

XXXII. — W teగ myśli, Prodikosie i Protagorasie — powieǳiałem — sąǳę, że w teగ
myśli Simonides napisał tę pieśń.

A Hippiasz powiada:
— Dobrze, zdaగe mi się, Sokratesie, dobrze i tyś ten utwór omówił. Właściwie i గa

mam dobrze ułożoną mowę na temat teగ pieśni, którą wam przedstawię, గeżeli zechcecie.
A na to Alkibiades:
— Tak — powiada — Hippiaszu, na drugi raz, serio. A teraz należy się głos, wedle

poprzednieగ umowy, Protagorasowi i Sokratesowi. Jeżeli Protagoras chce గeszcze zadawać
pytania, niech Sokrates odpowiada, a గeżeli raczeగ woli odpowiadać Sokratesowi, to niech
on znowu zadaగe pytania.

A గa powieǳiałem:
— Co do mnie, to zostawiam to Protagorasowi; niech wybiera, co woli. Ale, గeżeli

łaska, to tym pieśniom i wierszom daగmy pokóగ; natomiast tę kwestię, o którą naprzód cię
pytałem, Protagorasie, barǳo chętnie bym do końca z tobą rozpatrzył. Mam wrażenie,
że dyskusగe o utworach poetyckich to zupełnie గak zabawy przy kieliszku w gorszych
towarzystwach mieszczańskich. Ci luǳie także nie umieగą nic sobie nawzaగem dać z siebie
w towarzystwie, przy winie, ani mówić własnym głosem i własnymi myślami, bo im brak
kultury; więc cenią i przepłacaగą flecistki, wynaగmuగą sobie obcy głos, dźwięki fletów i tym
dopiero głosem obcuగą గedni z drugimi.

Ale tam, gǳie pĳą luǳie pełni, o wysokieగ kulturze, tam nie zobaczysz flecistek ani
tancerek, ani kitarzystek; ich stać na to, żeby sami z sobą obcowali; bez tych błazeństw
i zabawek; wystarcza im własny głos: każdy sam potrafi raz mówić, raz słuchać drugiego
— w porządku — choćby i barǳo dużo wina pili.

Tak samo i takie zebrania, గak nasze; గeśli się zbiorą luǳie, za గakich się wielu z nas
uważa, tam nie potrzeba obcego głosu ani poetów, których nawet zapytać niepodobna,
o czym mówią właściwie, a z tych, którzy się nieraz na nich powołuగą w przemówieniach,
గedni mówią, że poeta to miał na myśli, druǳy, że co innego, i rozmowa schoǳi na teren,
na którym niczego dowieść nie potrafią. Więc takie rozprawy chętnie zostawiaగą innym,
a każdy sam od siebie obcuగe z drugimi; każdy własnymi słowami doświadcza drugiego
i siebie samego próbować pozwala.

Zdaగe mi się, że takich luǳi raczeగ powinniśmy naśladować, గa i ty, a odłożyć na
bok poetów; każdy sam od siebie niech do drugiego mówi, co myśli; warto spróbować
doświadczeń nad prawdą i nad nami samymi.

Więc గeśli tylko chcesz గeszcze zadawać pytania, to proszę: gotów ci గestem służyć
odpowieǳiami. A గeśli wolisz mnie się oddać na próby, to pozwól: może doprowaǳimy
do końca tę kwestię, którąśmy w środku przerwali!

Otóż, kiedy గa te i tym podobne rzeczy mówię, Protagoras nie obగawiał గasno swego
zdania, co właściwie wolałby zrobić. Więc Alkibiades powieǳiał, spoగrzawszy na Kalliasa:

— Kalliasie — powiada — czy ty uważasz, że Protagoras i teraz ładnie postępuగe,
kiedy nie chce wyraźnie obగawić swego zdania, czy bęǳie dawał odpowieǳi, czy nie? Bo
గa wcale nie uważam. Przecież niech albo staగe do rozmowy, albo niech powie, że nie chce
rozmawiać, abyśmy to గuż o nim wieǳieli, a Sokrates może rozmawiać z kimś innym albo
ktoś drugi z kim bądź, kto ma ochotę.

Protagoras zawstyǳił się, tak się przynaగmnieగ mnie wydawało, tych słów Alkibiadesa,
a że i Kallias go prosić zaczął i inni, prawie wszyscy z obecnych, więc z trudem zdecydował
się na rozmowę i kazał zadawać sobie pytania, a on bęǳie odpowiadał.

XXXIII. Zatem గa powieǳiałem:
— Protagorasie, bądź przekonany, że gdy rozmawiam z tobą, wtedy do niczego innego

nie zmierzam, tylko zawsze chcę to rozpatrzyć, co mi samemu sprawia trudność i kłopot.
Mam to przekonanie, że Homer ma słuszność, kiedy mówi:

 Protagoras 



Dwóch గeśli póగǳie na zwiady, గeden myśli, a drugi dostrzega.⁹²

We dwóగkę గakoś łatwieగ nam luǳiom iǳie każda robota i słowo, i myśl, i poszuki- Wieǳa, Prawda
wanie, a człowiek sam, kiedy co wymyśli, zaraz choǳi i szuka, póki nie znaగǳie, komu
by to pokazać i z kim by się utwierǳić w przekonaniu. Toteż i గa dlatego chętnie z tobą
rozmawiam i z tobą raczeగ niż z kim innym, bo sąǳę, że tyś się pewnie naగlepieగ rozeగrzał
w naగrozmaitszych sprawach, w których się orientować powinien człowiek myślący, więc
naturalnie i w kwestii ǳielności. Któż by inny, గak nie ty? Ty nie tylko sam się uważasz za
typ doskonały, గak to i niektórzy inni sami są zupełnie do rzeczy, ale drugich nie umieగą
do tego poziomu podnosić. A ty i sam ǳielny człowiek గesteś, i z innych potrafisz robić
ǳielnych luǳi, a taką masz wiarę w siebie, że kiedy inni kryగą się z tą sztuką, ty się pu-
blicznie ogłaszasz po całeగ Hellaǳie, przybrałeś tytuł sofisty, podaగesz się za nauczyciela
kultury i ǳielności i pierwszy uważasz za właściwe przyగmować za to honoraria. Więc
గakże nie mam ciebie wzywać na pomoc do rozważania tych tematów, ciebie się pytać
i raǳić? Jakże nie⁈

Otóż i teraz గa bym rad wrócić do tego, o co poprzednio cię pytałem w teగ kwestii:
గedno byś mi przypomniał, a drugie byśmy razem rozpatrzyli. A pytanie było, zdaగe mi się,
takie. Choǳiło o mądrość, rozsądek, odwagę, sprawiedliwość i pobożność, o to, czy to గest
pięć nazw, które dotyczą గedneగ i teగ sameగ sprawy, czy też pod każdą z tych nazw kryగe się
గakaś swego roǳaగu istota, గakaś sprawa wyposażona w swoistą zdolność w każdym z pięciu
wypadków i żadna z nich nie గest taka గak druga. Otóż ty mówiłeś, że to nie są różne nazwy
గedneగ i teగ sameగ rzeczy, tylko każda z tych nazw ma pod sobą inną sprawę osobliwego
roǳaగu; są to mianowicie cząstki ǳielności; nie takie, గak części złota: podobne do siebie
nawzaగem i do całości, któreగ są częściami, tylko takie, గak części twarzy: niepodobne ani
do całości, ani do siebie nawzaగem, a każda wyposażona w sobie tylko właściwą zdolność.
Jeżeli ci się to గeszcze i teraz przedstawia tak samo గak wtedy, powieǳ, że tak; a గeżeli
గakoś inaczeగ, określ to; గa ci nie będę tego liczył, గeżeli teraz powiesz గakkolwiek inaczeగ.
Ja bym się nie ǳiwił, gdybyś to przedtem był mówił tylko tak, żeby mnie wypróbować.

XXXIV. — Ależ గa ci — powiada — mówię, Sokratesie, że to wszystko są cząstki
ǳielności i cztery z nich są wcale bliskie siebie, tylko odwaga barǳo mocno się różni
od nich wszystkich. A stąd poznasz, że prawdę mówię. Spotkasz wielu luǳi naగniespra-
wiedliwszych w świecie i naగskraగnieగ bezbożnych, i bez śladu rozsądnego panowania nad
sobą, i bez krzty mądrości, a oǳnaczaగących się niebywałą odwagą.

— Poczekaగże — powieǳiałem. — Toż ci wypada rozpatrzyć to, co mówisz. Czy ty
przez odważnych rozumiesz tyle, co śmiałych, czy coś innego?

— Takich, co to gotowi póగść na to, na co się wielu innych boi iść.
— Pozwólże; ǳielność to, powiadasz, coś pięknego i ty się poświęcasz nauczaniu గeగ

గako czegoś pięknego?
— No, przecież to rzecz naగpięknieగsza, గeżeli nie గestem z rozumu obrany.
— A czy — powiadam — coś w nieగ గest szpetnego i coś pięknego, czy też cała గest

piękna?
— Całość przecież గest piękna; naగbarǳieగ గak tylko być może.
— A wiesz, że niektórzy daగą nurka w studnie barǳo śmiało?
— Wiem; nurkowie.
— Dlatego że znaగą się na tym, czy dla czegoś innego?
— Dlatego że się znaగą.
— A którzy to śmiało walczą z koni na woగnie? Kawalerzyści czy też ci, co nie umieగą

గeźǳić?
— Kawalerzyści.
— A którzy z małymi tarczami? Ci z lekkieగ piechoty czy inni?
— Z lekkieగ piechoty. I w ogóle, wszęǳie tak గest przecież, గeżeli do tego zmierzasz

— powiada — że ci, którzy się znaగą na rzeczy, są śmielsi od nieznaగących się na rzeczy
i od siebie samych, kiedy się czegoś nauczą, w porównaniu do siebie wtedy, kiedy się
గeszcze nie byli nauczyli.

⁹²Dwóch jeśli pójǳie na zwiady, jeden myśli, a drugi dostrzega — Homer, Iliada X  (słowa Diomedesa do
Nestora). [przypis edytorski]

 Protagoras 



— A czy గużeś kiedy wiǳiał takich, którzy się wcale nie znali na niczym z tych rzeczy,
a śmiało się brali do każdeగ z nich?

— Wiǳiałem; nawet i barǳo śmiało.
— Nieprawdaż więc, tacy śmiali są i odważni?
— W takim razie odwaga byłaby czymś brzydkim; bo to przecież luǳie niespełna

rozumu.
— Więc co myślisz — powiadam — o tych odważnych? Czyż oni nie są śmiali?
— Owszem i teraz to myślę — powiada.
— Nieprawdaż గednak — powieǳiałem — ci, którzy w ten sposób są śmiali, wyglą-

daగą nie na odważnych, tylko na obranych z rozumu? A przedtem tam znowu naగmądrzeగsi
byli i naగśmielsi, a przez to i naగodważnieగsi. Wedle tego toku myśli mądrość stanowiłaby
odwagę.

— Niedobrze, Sokratesie, pamiętasz, com mówił, odpowiadaగąc ci przedtem. Tyś
mnie pytał, czy luǳie odważni są śmiali, i గa się zgoǳiłem, że tak. Ale czy i śmiali są
odważni, o to nie byłem pytany. Gdybyś mnie był wtedy o to zapytał, byłbym odpowie-
ǳiał, że nie wszyscy. A co do odważnych, że nie są śmiali, to గa się właśnie zgoǳiłem, że
są, a tyś nigǳie nie wykazał, żebym się mylił.

Potem: ty uważasz, że ci, którzy się znaగą na rzeczy, są śmielsi od siebie samych
w poprzednim okresie i od innych, nieznaగących się na rzeczy, i stąd wnosisz, że odwaga
i mądrość wychoǳi na గedno i to samo. W ten sposób postępuగąc, mógłbyś myśleć, że
i siła to mądrość. Bo tą samą metodą gdybyś mnie naprzód był zapytał, czy luǳie silni są
mocni, powieǳiałbym, że tak. Potem, czy znaగący się na walce na pięści są mocnieగsi od
nieznaగących tego sportu i od siebie samych, skoro się walki nauczą, w porównaniu do
okresu, w którym się bić nie umieli, powieǳiałbym, że tak. A gdybym to przyznał, wolno
by ci było, powołuగąc się na te same świadectwa, powieǳieć, że wedle mego przyznania
siła గest tym samym, co mądrość.

Tymczasem గa nigdy, ani teraz nawet nie zgoǳę się na to, żeby wszyscy mocni byli
silni, a wszyscy silni mocni. Bo moc i siła to nie గest గedno i to samo, tylko moc może
pochoǳić i z wieǳy, i z szaleństwa, i z afektu, a siła od natury pochoǳi i dobrego
odżywienia ciała. Tak samo i tam nie na గedno wychoǳi śmiałość i odwaga. Wypada Odwaga
więc, że odważni są śmiali, ale wcale nie wszyscy śmiali są odważni. Bo śmiałość daగe
człowiekowi czasem i sztuka, i afekt, i szał, podobnie గak moc, a odwaga pochoǳi od
natury i od dobrego odżywienia dusz.

XXXV. — A ty powiadasz, Protagorasie, że niektórzy luǳie dobrze żyగą, a niektórzy
źle?

Przyznał.
— A czy wydaగe ci się, że człowiek żyłby dobrze, gdyby żył w zgryzocie i cierpieniu?
— Nie — powiada.
— Więc cóż? Gdyby przyగemnie życie przeżył i umarł, czy nie wydawałoby ci się, że

żył dobrze?
— Owszem — powiada.
— Więc może przyగemnie żyć to dobrze, a nieprzyగemnie to źle.
— Pewnie, byle tylko to, co piękne, było człowiekowi w życiu przyగemne.
— Cóż, Protagorasie, a czy ty, podobnie గak wielu innych luǳi, nie nazywasz nie-

których rzeczy przyగemnych złymi, a niektórych cierpień dobrymi? Bo గa powiadam, że
o ile coś గest przyగemne, to czyż przez to samo nie గest i dobre, byle tylko z niego nic
innego nie wynikało? A z cierpieniami tak samo: o ile coś గest cierpieniem, czyż przez to
samo nie గest czymś złym?

— Nie wiem, Sokratesie, czy mam odpowieǳieć tak po prostu, గak ty pytasz, że
wszystko, co przyగemne, గest dobre, a każde cierpienie złe. Wydaగe mi się, że bezpiecznieగ
bęǳie, nie tylko na teraz, ale i na całe może życie, odpowieǳieć, że bywaగą przyగemności,
które nie są dobre, i bywaగą z drugieగ strony cierpienia, które nie są złe, choć są i takie,
co są, a bywaగą i trzeciego roǳaగu: ani złe, ani dobre.

— A przyగemnymi rzeczami nazywasz te, w których గest rozkosz, albo te, które daగą
rozkosz?

— Tak గest — powiada.

 Protagoras 



— Otóż గa tak mówię: o ile coś గest przyగemne, czyż nie గest dobre, bo choǳi mi
o rozkosz samą, czy ona nie గest dobrem.

— Zobaczmyż to — powiada — tak గak ty zawsze mówisz, Sokratesie: przyగrzyగmy
się i గeżeli to przyగrzenie się wypadnie po myśli i wyda się nam గednym i tym samym to,
co przyగemne, i to, co dobre, zgoǳimy się. A గeśli nie, wtedy się గuż bęǳiemy spierali.

— Więc czy ty — powiadam — chcesz być przewodnikiem przy tym przyglądaniu
się, czy też గa mam prowaǳić?

— Tyś powinien prowaǳić — powiada. — Tyś zaczął tę kwestię.
— Więc może — powieǳiałem — tym sposobem గakoś nam się to obగawić zechce.

To tak, గak by ktoś miał człowieka zbadać z weగrzenia, czyby to o zdrowie szło, czy o గa-
kąkolwiek inną zdolność ciała, i wiǳiałby tylko twarz i końce rąk, zaraz by powieǳiał:
Proszę cię, odsłońże mi గeszcze i pierś, i plecy, i pokaż, abym się mógł przyగrzeć lepieగ.
Czegoś w tym roǳaగu pragnę i గa dla naszego rozważania. Kiedym zobaczył, że taki గest
twóగ stosunek do dobra i do rozkoszy, గak powiadasz, mam ochotę powieǳieć tak mnieగ
więceగ: Proszę cię, Protagorasie, odsłońże mi గeszcze i ten punkt swego intelektu: గaki
గest twóగ stosunek do wieǳy? Czy i ona przedstawia ci się tak గak wielu luǳiom czy
inaczeగ? A szerokie koła maగą taki mnieగ więceగ pogląd na wieǳę, że to nie గest w nas
pierwiastek siły, to nie గest to, co nas prowaǳi i co panuగe, i rząǳi. Luǳie zupełnie tak
nie myślą o nieగ, tylko, że wieǳa nieraz bywa w człowieku, ale mimo to wieǳa człowie-
kiem nie rząǳi, tylko coś innego: raz afekt, raz rozkosz, raz ból, nieraz miłość, czasem
strach, po prostu: uważaగą wieǳę za roǳaగ niewolnika, którego wloką za sobą te wszyst-
kie inne czynniki. Więc czy tobie ona się też గakoś tak przedstawia, czy też ci się wydaగe
czymś pięknym, czymś, co potrafi władać człowiekiem i byle tylko człowiek miał pozna-
nie tego, co dobre i co złe, wówczas nie potrafi ulec niczemu ani robić nic innego, tylko
to, co mu wieǳa dyktuగe, bo rozum wystarczy człowiekowi zawsze do obrony w walce
wewnętrzneగ?

— Wydaగe mi się — powiada — tak గak ty mówisz, Sokratesie. Tym barǳieగ że
గeśli komu, to mnie wstyd i hańba nie uważać mądrości i wieǳy za naగwiększą potęgę
w człowieku.

— Ładnie — powiadam — mówisz i prawdę szczerą. Wiesz గednak, że barǳo wielu
luǳi nie poǳiela twoగego i moగego zdania, tylko powiadaగą, że wielu wie, co గest naగlepsze
w danym wypadku, ale nie chcą tego robić, choćby mogli, tylko robią coś całkiem innego.
A kogom się tylko pytał, గaka by też była tego przyczyna, każdy mówi, że to pokusom
rozkoszy człowiek ulega albo bólowi, albo innemu któremuś z tych czynników, గakiem
dopiero co wymieniał. Co bądź z tych rzeczy człowieka opanuగe i dlatego człowiek robi
to, co robi.

— Wiǳisz, Sokratesie, గa mam wrażenie, że luǳie mówią i wiele innych niesłusznych
rzeczy.

— No to chodź, spróbuగ razem ze mną luǳi nakłaniać i pouczać, co też to za stan
u nich to tak zwane uleganie pokusom i nierobienie przez to tego, co naగlepsze, mimo
że się గe zna doskonale. Bo może być, że gdybyśmy tak powieǳieli: Luǳie, nie macie
słuszności, గesteście w błęǳie — zapytano by nas: Protagorasie i Sokratesie, గeżeli ten
stan to nie గest uleganie pokusom, to co też to గest i co właściwie wy o nim powiecie?
Tak by się do nas odezwali.

— Co tam, Sokratesie, mamy zważać na opinię szerokich kół; ci luǳie mówią, co im
ślina na గęzyk przyniesie.

— Ja mam wrażenie — powiadam — że nam coś z tego przyగǳie; łatwieగ doగǳiemy,
గak to గest, z odwagą i z innymi cząstkami ǳielności. Więc గeżeli zostaగesz przy naszym
proగekcie sprzed chwili, żebym గa prowaǳił rozważanie w kierunku, w którym, గa przy-
naగmnieగ, naగładnieగszego spoǳiewam się światła, chodź za mną. Jeżeli nie chcesz, to
mnieగsza o to; గak wolisz.

— Nie, nie — powiada. — Dobrze mówisz. Jedź daleగ, గakeś zaczął.
XXXVI. — Więc znowu — powiadam — gdyby nas zapytali: Więc cóż wy mówicie

o tym, co myśmy nazwali uleganiem pokusom rozkoszy, powieǳiałbym im, గa przynaగ-
mnieగ, tak: Słuchaగcież luǳie, bo గa i Protagoras spróbuగemy wam pokazać, co to గest.
Przyznaగecie, że w takich razach nie ǳieగe się z wami nic innego niż gdy, గak to nie-

 Protagoras 



raz pokarm గakiś czy napóగ, czy Aodyta⁹³ kogoś opanuగe (bo to przyగemne rzeczy są)
i człowiek rozumie, że to rzeczy złe; a గednak to robi?

Zgoǳiliby się.
— Nieprawdaż, zapytalibyśmy ich, గa i ty, znowu: A wy mówicie, że to rzeczy złe?

Czy dlatego, że każda z nich daగe rozkosz: taką doraźną, w daneగ chwili, i każda గest
przyగemna, czy też dlatego, że w przyszłości powoduగe choroby i niedostatki, i inne tym
podobne skutki za sobą pociąga? Czy też, గeśli która z tych rzeczy niczym w przyszłości
nie grozi, tylko raduగe serce na razie, to గednak byłaby zła dlatego, że doznaగąc గeగ, cieszy
się człowiek i byle czym, i bez wyboru? Cóż myślisz, Protagorasie? Cóż by oni innego
odpowieǳieli, గak nie to: że te rzeczy nie są złe dlatego, że wyrabiaగą rozkosz na razie,
tylko dlatego, co po nich przychoǳi, przez te choroby i tam daleగ.

— Ja myślę — powiada Protagoras — że luǳie by właśnie tak powieǳieli.
— A nieprawdaż, że co choroby przynosi, to przynosi cierpienie, a co niedostatki

przynosi, przynosi też cierpienie. Przyznaliby, గak sąǳę.
Zgoǳił się Protagoras.
— A czy nie wydaగe się wam, moi luǳie, że tak, గakeśmy mówili, గa i Protagoras,

przez nic innego te rzeczy nie będą złe, tylko przez to, że prowaǳą w końcu do cierpienia
i pozbawiaగą człowieka innych rozkoszy? Zgoǳiliby się?

Tak się wydało nam obu.
— Nieprawdaż; potem znowu byśmy ich na odwrót zapytali: słuchaగcie luǳie, wy,

którzy mówicie, że rzeczy dobre bywaగą nieznośne. Czy wy znowu nie macie na myśli
rzeczy tego roǳaగu, గak szkoły gimnastyczne i wyprawy woగenne, i zabiegi lekarskie, గak
wypalanie i wycinanie, i lekarstwa, i głodowe diety. To niby są rzeczy dobre, ale nieznośne?
Przyznaliby?

Wydało się, że tak; గednemu z nas i drugiemu.
— A czy wy to dlatego nazywacie dobrem, że na razie rzeczy te daగą męki naగokrop-

nieగsze i boleści, czy też dlatego, że w przyszłości zdrowie za nimi przychoǳi i dobry
stan fizyczny, i ocalenie państwa, i panowanie nad innymi, i bogactwo? Przyznaliby, గak
przypuszczam?

Zgoda była na to obopólna.
— Więc te rzeczy są dobre przez coś innego czy przez to, że kończą się wreszcie

rozkoszą i usunięciem bólu, i odwróceniem? Czy też możecie wskazać గakiś inny cel, ku
któremu spoglądaగąc, nazywacie te rzeczy dobrymi? Inny niż rozkosz i ból? Myślę, żeby
nie znaleźli.

— I గa myślę, że nie — powiada Protagoras.
— Nieprawdaż, do rozkoszy dążycie, bo to dobre, a bólu unikacie, bo to złe?
Zgoǳiliśmy się obaగ.
— Zatem uważacie za zło: ból, a za dobro: rozkosz? Skoro nawet samo radowanie Dobro, Zło, Rozkosz,

Cierpieniesię wtedy nazywacie złym, kiedy nas większych rozkoszy pozbawia, niż గe samo w sobie
zawiera, albo większy ból przynosi niźli rozkosz, którą samo ma w sobie. Jeżeli z గakie-
gokolwiek innego względu radość nazywacie złem i గakiś inny cel macie na oku, to może
byście to mogli i nam powieǳieć? Ale nie potraficie.

— Ja też myślę, że nie potrafią — powiada Protagoras.
— A czyż znowu i z cierpieniem samym nie taka sama sprawa? Wtedy nazywacie Dobro, Zło, Rozkosz,

Cierpieniesamo doznawanie bólu czymś dobrym, kiedy ono bądź to usuwa bóle większe od danych
w nim samym, bądź też pociąga za sobą rozkosze większe od bólów? Jeśli inny గakiś wzgląd
macie na oku, kiedy samo doznawanie bólu nazywacie dobrem, aniżeli ten, o którym గa
mówię, to czy możecie go i nam wskazać? Nie potraficie.

— Prawdę mówisz — rzecze Protagoras.
— Kiedy tedy — powieǳiałem — gdybyście mnie, luǳie, zapytali: Ale dlaczego ty

właściwie tyle o tym mówisz i w takie rozmaite sposoby? Daruగcie mi, powieǳiałbym;
గa przynaగmnieగ. Naprzód bowiem nie గest łatwo pokazać, co to właściwie గest to, co wy
nazywacie „uleganiem rozkoszy”. A potem tu właśnie leży klucz całego powoǳenia. Więc
గeszcze i teraz wolno odwołać to czy owo, గeżeli może potraficie nazwać గakieś dobro inne
niż rozkosz albo zło గakieś inne niż ból. Czy też wystarcza wam przeżyć życie bez bólów?

⁹³Afrodyta (mit. gr.) — bogini miłości. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Jeśli wystarcza i nie umiecie wymienić żadnego innego dobra ani zła, które by w końcu
na te dwa nie wychoǳiło, to posłuchaగcie, co daleగ. Bo గeżeli tak się rzeczy maగą, to గa
twierǳę, że wasze zdanie staగe się śmieszne, ilekroć mówicie, że człowiek nieraz zna zło,
wie, że coś గest złe, a గednak to złe robi, choćby go mógł nie robić; bo ulega ponętom
rozkoszy i daగe się zbić z tropu. I znowu mówicie, że z drugieగ strony nieraz człowiek wie,
co dobre, a robić go nie chce pod urokiem doraźnych rozkoszy, które go z tropu zbĳaగą.

XXXVII. Że to గest śmieszne stanowisko, wyగaśni się zaraz, గeżeli nie bęǳiemy się
posługiwali wieloma wyrazami: przyగemny i nieznośny, i dobry i zły, ale ponieważ tu
się dwa czynniki znalazły, więc nazwiemy గe też dwoma wyrazami; naprzód weźmiemy:
dobro i zło. Potem dopiero rozkosz i ból. Założywszy to, powieǳmy że: Człowiek, który
zna zło i wie, że coś గest złe, గednak గe popełnia — గeżeliby ktoś nas zapytał: Dlaczego?
odpowiemy: Dlatego, że ulega.

Czemu ulega? — zapyta nas ktoś.
Nam గuż nie wolno odpowieǳieć, że ulega rozkoszy. Bo dobro przybrało teraz inną

nazwę zamiast rozkoszy, nazwę: dobra. Zatem temu, który pyta, odpowiemy, że człowiek
ulega. Ale on zapyta: komu, czemu? Dobru ulega, odpowiemy. Na Zeusa! Jeżeli się ten
pytaగący nas trafi szelma, gotów się śmiać i powie: To wy naprawdę śmieszne rzczy mó-
wicie: że ktoś robi źle, choć wie, że to coś złego, i że tego robić nie powinien, ale గednak
robi, bo ulega dobru? A czyż (tak on powie) dobro w nas nie గest zdolne przezwyciężyć
zła, czy గest zdolne?

My odpowiemy: గasna rzecz, że nie గest zdolne. Bo inaczeగ by przecież nie był upadł
ten, o którym mówiliśmy, że uległ pokusom rozkoszy.

No tak — powie może ten człowiek — ale dlaczego to niekiedy dobro przezwyciężyć
nie może zła albo zło dobra? Czy przez coś innego, czy też przez to, że గedno bywa większe
lub mnieగsze niż drugie? Albo గednego bywa więceగ lub mnieగ niż drugiego? Nie potrafimy
podać innego powodu — tylko ten.

Więc to గasna rzecz, on powie, że wy przez to uleganie rozumiecie wybieranie więk-
szego zła zamiast mnieగszego dobra. No — więc to tak.

A znowu teraz zmieńmy nazwy tych samych rzeczy na przyగemność i ból i powieǳmy,
że గakiś człowiek robi — przedtem mówiliśmy: coś złego, a teraz powieǳmy, że: coś
bolesnego — wieǳąc, że to bolesne, ale ulegaగąc temu, co przyగemne i co, oczywista,
nie było zdolne zwyciężyć. Ale czymże innym może rozkosz zwyciężać ból i na odwrót,
గak nie przewyżką గednego w stosunku do drugiego lub niedomiarem? To znaczy tym,
że గedno może być większe lub mnieగsze od drugiego i może go być więceగ lub mnieగ,
i barǳieగ, i nie tak barǳo. A గeśliby ktoś mówił, że: To przecież wielka różnica, Sokratesie,
czy rozkosz గest natychmiastowa, czy maగąca dopiero późnieగ przyగść, a tak samo i ból,
powieǳiałbym, że i to గest różnica o nic innego, tylko o గakiś ból i o గakąś rozkosz. Przecież
nie może być, żeby o coś innego. Więc గako człowiek, który umie ważyć, zestawisz strony
rozkoszne i zestawisz strony bolesne, i to, co bliskie, i to, co późnieగsze, postawisz na waǳe
i powieǳ, po któreగ stronie więceగ⁈ Jeżeli bęǳiesz miał na obu szalach strony rozkoszne,
należy zawsze wybrać większe i te, których గest więceగ. Jeżeli zaś na obu bolesne, wtedy
mnieగsze i te, których mnieగ. Jeśli na గedneగ szali rozkosz, a na drugieగ ból, wtedy czy to
przyగemność przewyższy przykrość, czy też to, co ma przyగść, przeważy to, co bliskie, czy
też to, co bliskie, przeważy przyszłość, taki czyn należy wykonać, w którym się znaగǳie
nadwyżka przyగemności. A గeśliby doza przykrości przewyższała przyగemność, czynu nie
należy wykonywać.

Przecież tak się te rzeczy maగą, a nie inaczeగ, nieprawdaż, moi luǳie? Wiem, że nie
potrafiliby powieǳieć, że గest గakkolwiek inaczeగ.

Tak się i గemu zdawało.
— A skoro tak się rzeczy maగą naprawdę — గa powiem — to odpowieǳcie mi na

takie pytanie: Prawda, że waszemu wzrokowi గedna i ta sama wielkość z bliska wydaగe się
większa, a z daleka mnieగsza; czy też nie?

— Owszem — przyznaగą.
— A grubość i ilość tak samo? I głosy గednakie z bliska wydaగą się większe, a z daleka

mnieగsze?
Przyznaliby.

 Protagoras 



Więc గeśli w tym leży nasze powoǳenie i szczęście, żeby wielkie długości wybierać
i w czyn wprowaǳać, a małych unikać i wedle nich nie ǳiałać, to co stanowi nasze
zbawienie w życiu? Umieగętność mierzenia czy potęga pozoru? Czy też ta musiałaby nas
uwoǳić tędy i owędy i człowiek by wciąż zmieniać musiał kierunek i raz to, raz tamto
i znowu to samo chwytać i żałować własnych czynów i tego, że wybrał to, co mnieగsze,
zamiast dobra większego? Natomiast umieగętność mierzenia potrafiłaby odగąć wszelką
moc tym pozorom, a obగawiaగąc to, co prawǳiwe, zapewnić spokóగ duszy na łonie prawdy
i przynieść ocalenie życiu? Cóż, zgoǳiliby się luǳie, że od tego by nas zbawiła umieగętność
miernicza, czy też inna గakaś?

— Umieగętność miernicza — zgoǳił się Protagoras.
— No, cóż? A gdyby zbawienie naszego życia leżało w trafnym wyborze pomięǳy

tym, co parzyste i nieparzyste, i trzeba by wieǳieć, kiedy wybrać zbiór większy, a kiedy
mnieగszy, czy byłyby గednakie zbiory do wyboru, czy też różne, czy to bliższe czy dalsze
— co by wtedy było dla nas zbawieniem w życiu? Czyż znowu niepewna wieǳa? I może
గuż nie miernicza, bo ta umieగętność dotyczy nadmiaru i niedomiaru? Ale skoro teraz by
szło o parzyste i nieparzyste, to czyż గakakolwiek inna, గeśli nie arytmetyka? Zgoǳiliby
się luǳie z nami? Czy nie?

Zdawało się Protagorasowi, że by się zgoǳili.
— No, dobrze, moi luǳie! A skorośmy zbawienie życia zobaczyli w trafnym wyborze

mięǳy rozkoszą i bólem, mięǳy tym, co większe, i tym, co mnieగsze, i tym, czego
więceగ, i tym, czego mnieగ, i tym, co dalsze, a tym, co bliższe, to czyż przede wszystkim
to rozpatrywanie i ocena nadmiaru i niedomiaru, i równości wzaగemneగ nie wygląda na
pewnego roǳaగu miernictwo? Koniecznie przecież. A గeśli miernictwo, to przecież to,
oczywiście, umieగętność i wieǳa.

Zgoǳą się.
Jaka to గest ta umieగętność i wieǳa, to na drugi raz rozpatrzymy, ale గuż i to teraz

wystarczy గako dowód, że to గest wieǳa, a było tego dowodu potrzeba i mnie, i Prota-
gorasowi w odpowieǳi na wasze pytanie.

Wyście pytali, గeżeli pamiętacie, kiedy myśmy się zgoǳili, że nie ma większeగ potęgi Pokusa, Rozkosz, Dobro,
Zło, Wieǳa, Głupotaniż wieǳa i że ona wszęǳie, gǳie się tylko zగawi, zwycięstwo odnosi i nad rozkoszą,

i nad wszystkim innym, wyście wtedy powieǳieli, że rozkosz zwycięża nieraz nawet i ta-
kiego człowieka, który ma wieǳę, a gdy myśmy się nie zgaǳali, wtedy wyście nam zadali
pytanie: Protagorasie i Sokratesie, గeżeli nie na tym polega uleganie pokusom, to cóż to
గest w takim razie i co wy o tym stanie powiecie? Takeście mówili. Otóż, gdybyśmy wam
zaraz wtedy byli powieǳieli, że to గest brak wieǳy, głupota, bylibyście się z nas śmiali.
A teraz గeżeli byście się śmiali z nas, bęǳiecie się śmiali z siebie samych. Bo i wyście
się zgoǳili, że przez brak wieǳy błąǳą w wyborze rozkoszy i bólów ci, którzy błąǳą.
Rozkosz i ból to dobro i zło. I nie tylko wieǳy, ale potem గeszcze zgoǳiliście się, że wie-
ǳy mierniczeగ. A że czyny błędne przez brak wieǳy dokonuగą się z głupoty, to przecież
i wy sami wiecie. A więc co to గest uleganie pokusom: głupota naగwiększa w świecie. Nasz
Protagoras powiada, że గest lekarzem, specగalistą od nieగ, a tak samo Prodikos i Hippiasz.

Wam wydaగe się, że to గest coś innego niż głupota i dlatego ani sami nie iǳiecie,
ani waszych synów nie posyłacie do luǳi, którzy గeగ oduczaగą, do sofistów, గak gdyby się
tego oduczyć nie można; natomiast, troszcząc się o pieniąǳe, a nie daగąc ich tym oto,
wyrząǳacie szkodę i sobie samym, i państwu.

XXXVIII. Taką byśmy dali szerokim kołom odpowiedź. Ale గa was pytam wraz z Pro-
tagorasem, was, Hippiaszu i Prodikosie — weźcie przecież i wy uǳiał w rozmowie —
czy wydaగe się wam, że mówię prawdę, czy się mylę?

Naǳwyczaగnie prawǳiwe wydawało się wszystkim to, com powieǳiał.
— Więc wy się zgaǳacie — powiadam — że rozkosz గest dobrem, a ból złem? Tylko గa

barǳo naszego Prodikosa proszę, niech zanadto nie rozróżnia wyrazów. Bo czy powiesz
rozkosz, czy przyగemność, czy radość, czy గak tam sobie zechcesz to nazwać, kochany
Prodiku, odpowieǳ mi tylko na to, o co mi choǳi.

Roześmiał się Prodikos i zgoǳił się ze mną, a inni też.
— Więc proszę obywateli — powiadam — weźmy coś takiego: wszystkie czyny,

które do tego zmierzaగą, do tego, żeby bez bólów żyć i przyగemnie, czyż one nie piękne?
A piękny czyn గest dobry i pożyteczny?

 Protagoras 



Zgoǳili się ze mną.
— Więc గeżeli — powiadam — to, co przyగemne, i to, co dobre, గest గednym i tym Dobro, Pokusa, Zło,

Mądrość, Głupotasamym, to nikt, గeśli bądź to wie, bądź to myśli, że coś innego గest lepsze niż to, co on robi,
i ono గest mu dostępne, nie bęǳie robił źle, mogąc robić to, co lepsze. Ulegać pokusom
i nie móc opanować siebie to przecież nic innego గak głupota, a panować nad sobą to nic
innego, tylko mądrość.

Zgoǳili się ze mną wszyscy.
— Cóż więc daleగ? Głupotą nazywacie może coś w tym roǳaగu: żywić błędne mnie-

manie i mieć mylny sąd o rzeczach wielkieగ wagi?
I na to się wszyscy zgoǳili.
— Więc గa powiadam: Na to, co złe, nikt z własneగ woli i chęci nie póగǳie ani na

to, co uważa za złe. To, zdaగe się, nawet nie leży w naturze człowieka. I żeby chciał iść
w kierunku, który uważa za zły, zamiast w dobrym. A gdyby trzeba koniecznie z dwoగga
złego wybierać గedno, nikt chyba nie wybierze zła większego, గeśli mu wolno wybrać
mnieగsze?

Na to wszystko zgoǳiliśmy się wszyscy razem.
— Więc cóż? — powiadam — Wy nazywacie coś obawą, strachem? Ciekawym, czy to

samo, co గa. Ja to do ciebie mówię, Prodikosie. Otóż dla mnie to గest pewne oczekiwanie
zła, czy to strachem zechcecie nazwać, czy obawą.

Otóż Protagoras i Hippiasz uważali, że to గest i strach, i obawa, a Prodikos, że to tylko
obawa, ale strach nie.

— No, mnieగsza o to, Prodikosie. Choǳi o to, czy prawdą గest to przedtem: czy zechce
ktokolwiek z luǳi póగść na to, czego się boi, maగąc iść w kierunku, skąd się niczego nie
obawia. Czy też to niemożliwe wedle tego, na cośmy się zgoǳili. Bo czego się człowiek
boi, to, zgoǳiliśmy się, uważa za złe. A co ktoś uważa za złe, na to nikt ani nie póగǳie,
ani nie weźmie tego z własneగ woli i chęci.

I to zdanie poǳielali wszyscy.
XXXIX. — Kiedy takie mamy założenia, Prodikosie i Hippiaszu — powieǳiałem

— to niech nam teraz Protagoras broni swoగeగ dawneగ odpowieǳi, niech pokaże, że miał
słuszność. Nie choǳi o odpowiedź pierwszą w ogóle. W teగ on utrzymywał, że z pięciu
cząstek ǳielności żadna nie గest taka గak druga, ale każda ma zdolność sobie tylko wła-
ściwą. Ja nie o teగ myślę, tylko o późnieగszeగ. On późnieగ powieǳiał, że cztery cząstki są
dość podobne గedna do drugieగ, a tylko గedna barǳo mocno się różni od innych: odwaga.
I mówił, że గa to poznam po takim świadectwie: „Spotkasz, Sokratesie, powieǳiał, wielu
luǳi naగniesprawiedliwszych w świecie i naగskraగnieగ bezbożnych, i bez śladu rozsądnego
panowania nad sobą, i bez krzty mądrości, a oǳnaczaగących się niebywałą odwagą. Stąd
poznasz, że barǳo się różni odwaga od innych cząstek ǳielności”. Ja się zaraz wtedy
barǳo ǳiwiłem teగ odpowieǳi, a గeszcze więceగ teraz, kiedym z wami przeszedł to roz-
ważanie. Pytałem go więc, czy on odważnych nazywa śmiałymi. A on powiada, że tak,
bo gotowi iść na wiele strasznych rzeczy. Czy pamiętasz — powiadam — Protagorasie,
żeś tak odpowiadał?

Przyznał.
— Więc, proszę cię — powieǳiałem — powieǳ nam, na co to gotowi się rzucać

luǳie odważni? Czy na to samo, co i boగaźliwi?
— Nie — powiada.
— Nieprawdaż, więc na coś innego?
— Tak — powiada.
— A może boగaźliwi gotowi iść na coś, czego się nie ma co bać, a odważni na to, co

straszne?
— No, tak przecież powiadaగą luǳie, Sokratesie.
— Słusznie, ale గa się nie o to pytam, tylko ty sam powieǳ, na co to gotowi iść luǳie

odważni? Czy na to, co straszne, i to iść w mniemaniu, że to straszne, czy też na to, co
nie?

— Ależ to — powiada — zostało wykazane w twoim wywoǳie przed chwilą, że to
niemożliwe.

— Masz i tu racగę — powieǳiałem. — Jeżeli to zostało wykazane słusznie, to znaczy,
że nikt się nie rzuca na coś, co sam uważa za straszne.

 Protagoras 



Zgoǳił się.
— A prawda, że గedni i druǳy gotowi są iść na to, czego się nie boగą, i boగaźliwi,

i odważni. W tych warunkach గedni i druǳy gotowi iść na to samo.
— Ale gǳież tam, Sokratesie — powiada. — Przecież to właśnie wprost przeciwne

గedno drugiemu: to, na co gotowi się rzucać odważni, i to, na co póగść potrafią boగaźliwi.
Ot, గuż na woగnę గedni chcą iść, a druǳy nie chcą.

— A czy to rzecz piękna: iść na woగnę, czy szpetna?
— Piękna — powieǳiał.
— Nieprawdaż; గeśli piękna, to i dobra, గakeśmy się przedtem zgoǳili?
— Prawdę mówisz, i mnie się też zawsze tak samo wydaగe.
— To słusznie — powiadam. — Ale którzy to, mówisz, nie chcą iść na woగnę, choć

to rzecz piękna i dobra?
— Boగaźliwi — powiada.
— A przecież — powieǳiałem — గeśli to piękne i dobre, to i przyగemne?
— No, myśmy się tak zgoǳili — powiada.
— Więc boగaźliwi świadomie, przy pełneగ wieǳy, nie chcą iść w kierunku tego, co

pięknieగsze i lepsze, i przyగemnieగsze?
— Jeżeli się — powiada — na to zgoǳimy, popsuగemy nasze poprzednie stanowisko.
— A cóż człowiek odważny? Czyż on się też nie zwraca do tego, co pięknieగsze i lepsze,

i przyగemnieగsze?
— Trzeba się zgoǳić — powiada.
— W ogóle odważni nigdy nie żywią obaw haniebnych, ilekroć się boగą, ani też ich

otucha nie bywa haniebna?
— Tak గest — powieǳiał.
— A గeżeli nie haniebna, to może piękna?
Zgoǳił się.
— A గeśli piękna, to i dobra?
— Tak.
— A prawda, że znowu boగaźliwi i zuchwali, i szaleni wprost przeciwnie: żywią obawy

haniebne i haniebna bywa ich otucha?
Zgoǳił się.
— A oni maగą otuchę do tego, co haniebne i złe, przez coś innego czy przez nieświa-

domość, brak wieǳy, głupotę?
— Tak గest — powieǳiał.
— A to, przez co boగaźliwi są boగaźliwi, nazywasz tchórzostwem czy odwagą?
— Tchórzostwem — powieǳiał.
— A czy nie pokazało się, że luǳie bywaగą boగaźliwi przez to, że nie wieǳą, co గest

naprawdę straszne?
— Tak గest — powieǳiał.
— I przez tę niewieǳę są boగaźliwi?
Zgoǳił się.
— A zgoǳiłeś się గuż, że to, przez co oni są boగaźliwi, to గest tchórzostwo?
Przytaknął.
— Zatem głupota, brak wieǳy o tym, co straszne i co niestraszne, to byłoby tchó-

rzostwo?
Skinął głową.
— A గa powiadam: Odwaga గest przeciwieństwem tchórzostwa?
Przystał na to.
— A nieprawdaż, że wieǳa o tym, co straszne i co niestraszne, to przeciwieństwo

głupoty na tym punkcie?
I tu గeszcze kiwał głową.
— A głupota na tym punkcie to tchórzostwo?
Z wielkim trudem zdobył się na kiwnięcie głową.
— A zatem mądrość dotycząca tego, co straszne i co niestraszne, to గest odwaga;

zupełne przeciwieństwo głupoty na tym punkcie?
Tu గuż całkiem nie chciał kiwać głową, tylko milczał.

 Protagoras 



— Więc గa powiadam: Cóż to, Protagorasie? Ani nie przytakuగesz temu, o co pytam,
ani nie zaprzeczasz?

— Sam — powiada — గedź daleగ.
— O గedno tylko గeszcze — powieǳiałem — chciałbym cię zapytać: czy ci się గeszcze,

tak గak zrazu, wydaగą niektórzy luǳie skraగnie głupi i skraగnie odważni zarazem?
— Ty się lubisz sprzeczać i upierać, Sokratesie — powiada — żebym koniecznie గa

odpowiadał. Zrobię ci tę przyగemność i powiem, że moim zdaniem, wobec tego, na cośmy
się zgoǳili, గest to rzecz niemożliwa.

XL. — Stanowczo — powieǳiałem — z żadnego innego powodu nie zadaగę ci pytań
o to wszystko, tylko pragnę się przyగrzeć, గak to właściwie గest z tą ǳielnością i co to
właściwie గest ta ǳielność.

Wiem dobrze, że gdyby się nam to obగawiło, to zupełnie byłoby గasne to, o czym każdy
z nas taką długą mowę powieǳiał: గa, twierǳąc, że ǳielności nauczyć nie można, a ty,
że można. Ten koniec naszeగ rozmowy wygląda mi గak człowiek, który nam zarzuty robi
i obśmiewa nas, a gdyby miał głos luǳki, powieǳiałby: ǲiwni wy గesteście, Sokratesie
i Protagorasie. Tyś zrazu mówił, że ǳielności nie można nauczyć, a teraz sprzeciwiasz się
sam sobie, dowoǳąc na gwałt, że wszystko, co kto chce, to wieǳa, bo i sprawiedliwość,
i rozsądek, i odwaga, wobec czego ǳielność byłaby ze wszech miar czymś, czego można
uczyć. Gdyby ǳielność była czymś innym niż wieǳą, గak usiłował twierǳić Protagoras,
గasna rzecz, że wtedy uczyć by గeగ nie można. Teraz గednak, గeśli się pokaże, że ona గest
wieǳą, గak ty dowoǳisz, Sokratesie, to trudno poగąć, dlaczego by గeగ uczyć nie można.

Protagoras zaś przeciwnie: założywszy zrazu, że ǳielności można uczyć, teraz గakby się
do przeciwnego stanowiska przechylał; ǳielność raczeగ mu się wszystkim innym wydaగe
niźli wieǳą. Jeżeli tak, to by znaczyło, że zgoła గeగ uczyć nie można. Więc గa, Protagorasie,
kiedy tak patrzę na to z góry i wiǳę, గak to się strasznie chwieగe wszystko, ogromnie bym
pragnął, żeby się to గednak wyగaśniło i chciałbym, żebyśmy potem przeszli do rozpatrzenia
sameగ ǳielności, co to właściwie గest, a dopiero wtedy wrócili do rozważań nad tym, czy
గeగ można uczyć, czy nie można. Aby nas nieraz Epimeteusz, ten, co to za późno myśli,
w roztrząsaniach w błąd nie wprowaǳił i w pole nie wywiódł tak, గak nas zaniedbał przy
poǳiale dóbr, గak ty twierǳisz.

Mnie గuż i w przypowieści więceగ się podobał Prometeusz-Przedmysław od Epimetu-
sza-Pomysława. Ja za nim idę i, przed życiem myśląc nad życiem moim całym, wszystkim
tym się zaగmuగę. Gdybyś zechciał, to, గak i na początku mówiłem, naగchętnieగ bym razem
z tobą te rzeczy rozpatrywał.

A Protagoras na to:
— Ja, powiada, barǳo pochwalam, Sokratesie, twoగe dobre chęci i twóగ sposób pro-

waǳenia rozważań. Zresztą mam wrażenie, że ty i poza tym nie గesteś zły człowiek,
a గuż zazdrości to nie masz w sobie za grosz. Ja o tobie గuż do nieగednego mówiłem,
że z tych, których spotykam spośród rówieśników twoich, ciebie lubię naగwięceగ. I po-
wiadam wprost, że nie ǳiwiłbym się, gdybyś kiedyś został mężem sławnym z mądrości.

A o tych sprawach to kiedyś innym razem pomówimy, గeżeli wola; teraz గuż pora zaగąć
się i czymś innym.

— No tak — powiadam. — Trzeba tak zrobić, గak uważasz. Mnie też గuż dawno czas
iść tam, dokąd mówiłem, a zostałem tylko ǳięki uprzeగmości naszego pięknego Kalliasa.

To powieǳiawszy i usłyszawszy, poszliśmy do domu.

 Protagoras 



OBJAŚNIENIA TŁUMACZA
Forma dialogu

Dialog nasz ma formę diegematyczną, to znaczy, że rozmowę całą i akcగę z nią zwią-
zaną poznaగemy z ust osoby opowiadaగąceగ. Stąd płynie niedogodne i może niekiedy mę-
czące użycie słówek: powiada, mówię, powieǳiał. Za to łatwieగ w teగ formie o scenariusz
i komentarz samego opowiadaగącego.

Znaగomy, zupełnie bliżeగ nieokreślony, służy tylko do nawiązania dialogu i przestaగe
istnieć po pierwszym rozǳiale. Ton znaగomego lekko zaznacza pewne rysy głównych
figur. Zaraz poznać, że Protagoras to osobistość popularna, ciesząca się naǳwyczaగną sławą
i buǳąca zainteresowanie w szerszych kołach, a Sokrates to człowiek skromny i nieco
zabawny zewnętrznie ze swoimi pozorami sylena⁹⁴, w które się chętnie owĳa.

Nocny napad

II. Sokrates opowiada z właściwą sobie flegmą i humorem, naśladuగąc styl, a z pew-
nością i głos tych, o których mówi. Roztargnione opowiadanie Hippokratesa i గego za-
chowanie się całe charakteryzuగą młoǳieńca i daగą miarę rozgłosu Protagorasa. Młody
człowiek powinien się był zaanonsować przez służącego, który mu drzwi otworzył — zapał
nie dał mu zachować konwenansu.

Sokrates గest గeszcze nieżonaty, mieszka skromnie i nie przywiązuగe wagi do pory wi-
zyt, గakkolwiek i współczesny mu słuchacz wiǳiał w tym napaǳie nocnym rysy komicz-
ne. Scena cała rozgrywa się w zupełneగ ciemności. Hippokrates musiał dopiero namacać
stołek, chcąc usiąść.

Sofista, co to jest

III. Hippokrates oświadcza, że zna nazwę zawodu Protagorasa i sam chce się teగ spe-
cగalności wyuczyć dla swego wykształcenia ogólnego. Choǳi o zawód mędrca lub, గak-
byśmy ǳiś raczeగ powieǳieli, zawód uczonego, bo to znaczenie miał pierwotnie wyraz
sofistes. W czasach, które dla Sokratesa były starożytnością, nie przychoǳiło Grekom na
myśl, żeby można sobie z pracy naukoweగ i nauczycielskieగ zrobić płatny zawód. To wła-
śnie było nowością w czasach Sokratesa. Tytuł i zawód mędrca został wtedy rozpowszech-
niony, a oprócz tego zdyskredytowany. W wielkieగ części przyczyniły się do tego pisma
Platona. Od tego czasu przyzwyczaగono się w Europie przez wyraz sofista rozumieć tyle
co: blagier i krętacz, który nic nie umie, a świadomie drugich w błąd wprowaǳa pozor-
nymi dowodami. Dla młodego Hippokratesa ten wyraz nie miał గeszcze tego znaczenia.
On, గeśli się wstyǳi zostać kiedyś zawodowym mędrcem, to prawdopodobnie dlatego,
że wstyǳiłby się również zostać zawodowym kowalem, cieślą, szewcem czy గakimkol-
wiek zarobnikiem — praca zarobkowa nie uchoǳiła za zaszczyt w kołach towarzyskich,
w których się wychował Platon i గego Hippokrates. Tym mnieగ uśmiechał mu się zawód
coraz to więceగ przypominaగący rolę wygadanego pasożyta i na scenie, i w życiu.

Hippokrates z Kos to rówieśnik Sokratesa, sławny ze sweగ umieగętności lekarskieగ
i z pism (aforyzmów) medycznych, które się częściowo przechowały do ǳiś dnia.

Polykleగtos z Sykionu, ur. w , to wielki autor kanonu proporcగi ciała luǳkiego.
Pracował w Argos, tam stworzył szkołę i zostawił గeగ na wzór swego włócznika (Doryforos),
atletę z przepaską (Diadumenos), Amazonkę i inne. Jego Hera w Argos miała dorównywać
Zeusowi Olimpĳskiemu Fidiasza. Szereg pytań zwróconych do Hippokratesa przypomina
początkowy ustęp z Gorgiasza.

⁹⁴syleni (mit. gr.) — towarzysze Dionizosa, boga wegetacగi i wina, przedstawiani początkowo గako brodaci
mężczyźni z końskimi uszami, kopytami i ogonem; w epoce klasyczneగ sylenów wyobrażano గako łysych starców
z grubymi wargami, płaskim zadartym nosem i luǳkimi nogami; na czele sylenów stał Sylen, stary mądry
wychowawca Dionizosa. Do wydrążoneగ figurki sylena, w któreగ przechowywano posążki bogów, o brzydkieగ
powierzchowności skrywaగąceగ wewnętrzne piękno porównuగe Sokratesa Alkibiades w Uczcie Platona. [przypis
edytorski]

 Protagoras 



IV. Pytania Sokratesowe zmierzaగą teraz, podobnie గak w Gorgiaszu, Ionie i w wielu
innych, do wykazania braku wieǳy rzeczoweగ u zawodowych mędrców współczesnych.
Jednakże to nie wydaగe się głównym celem autora w tym ustępie. Przede wszystkim choǳi
o zawstyǳenie młodego człowieka, który uległ urokowi nazwiska i tytułu mędrca, choć
nie wieǳiał dobrze, czym się właściwie zachwyca i za czym goni.

Program dialogu

V. Tu, zdaగe się, znaగduగemy program dialogu. Sokrates porównywa uczonych współ-
czesnych utrzymuగących się z przemysłu nauczycielskiego — bo to są sofiści, mówiąc po
naszemu — do wielkich i małych handlarzy środków spożywczych. Jeżeli słowa Sokratesa
rozebrać z alegorii, to usłyszymy od niego w tym rozǳiale pogląd następuగący: Nauka
Protagorasa i innych sofistów zawiera barǳo wiele twierǳeń prawǳiwych i teorii cen-
nych obok bezwartościowych zabawek. Oni sami nie posiadaగą tyle krytycyzmu, żeby od-
różnić mogli u siebie samych to, co podaగą cennego, od tego, co nie ma żadneగ wartości.
Kto od nich czerpie naukę, potrafi wiele skorzystać, గeżeli się zdoła zdobyć na krytycyzm
i odróżnić u nich ziarno od plewy. Inaczeగ naraża się intelektualnie i moralnie.

Zadaniem dialogu bęǳie tedy⁹⁵ pokazać, że sofiści uprawiaగą bezkrytyczną autorekla-
mę, nie rozumieగą się na tym, co podaగą cennego i słusznego, i podać z ich nauki próbki
cenne i próbki liche. Przewodnikiem w tym przegląǳie krytycznym bęǳie Sokrates,
który na żart udaగe równego wiekiem i naiwnością Hippokratesowi.

Na tym kończy się część wstępna, programowa dialogu, a następuగe wraz ze zmianą
mieగsca akcగi część główna, zawieraగąca zapowieǳiany przegląd.

Przygoda pod bramą

VI. Komiczna scena roǳaగowa z odźwiernym rysuగe doskonale rolę towarzyską za-
wodowych uczonych w owym czasie. Nie ǳiwimy się, że Hippokrates nie miał ochoty
zostać takim w przyszłości. Rzecz naturalna, że podobna scena nie mogła spotkać oso-
bistości tak szanowaneగ i świetneగ, గak Protagoras albo Gorgiasz. Tu szło naగwidocznieగ
o గakieś pokątne typy uczonych pasożytów. Sokrates ma przecież na sobie wytarty płaszcz
i గest prawdopodobnie bosy, bo kiedy raz wǳiał buty na uroczyste przyగęcie do Agatona,
fakt ten zwracał powszechną uwagę. Widać więc, że nie wszystkim uczonym powoǳiło
się wówczas tak dobrze గak Protagorasowi.

VII. Sokrates z mocno ironicznym uśmieszkiem podaగe opis towarzystwa, wtrącaగąc tu
i ówǳie oboగętne zresztą słówka z homeryckiego opisu poǳiemia, czyli z państwa cieni,
wiǳiadeł, pozorów, a nie ze świata rzeczywistego bytu i prawdy. Towarzystwo to kwiat
arystokracగi ateńskieగ, otaczaగący naǳwyczaగną, widać, czcią uroczą i szanowną postać
Protagorasa. Sokrates bawi się tym widokiem i ma wrażenie, że chór błaznów ogląda na
scenie, w komedii. ǲieli się tym wrażeniem naǳwyczaగ dyskretnie. Mnieగ dyskretnie
robi plotki o stosunku mięǳy Pauzaniaszem a Agatonem. Zupełnie గakby czyగaś zazdrość
przez niego mówiła.

Skąd ród sofistów pochoǳi

VIII. Sokrates widocznie choǳi sobie czas గakiś tędy i owędy, bo wszystkich grup,
które opisuగe, nie można wiǳieć z గednego punktu, a w końcu przedstawia Hippokrate-
sa mistrzowi. Protagoras గest wǳięczny za gotowość do dyskretnego omówienia sprawy
wpisu i honorarium ze względu na zawiść, która ścigać zwykła zawodowych mędrców
uprawiaగących ǳiałalność wychowawczą na wielką skalę.

Protagoras గakby przeczuwał swóగ los. Platon wieǳiał, że i los Sokratesa nie był inny.
Protagoras wie, że wyraz sofistes, mędrzec, uczony przysługiwał w dawneగ greczyźnie

naprawdę także i poetom wybitnym. Wnosi z tego, że były to właściwie dusze bratnie
Hippiaszów i tym podobnych. Chce swoగemu fachowi dodać blasku przez rodowód sta-
rożytny a świetny i siebie przedstawić గako lepszego technika życiowego niż గego sławni
poprzednicy.

⁹⁵tedy (daw.) — więc, zatem. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Hezగod to poeta ósmego wieku przed Chrystusem, a więc barǳo starożytny dla Pro-
tagorasa, autor teogonii i poematów pouczaగących. Sławne były గego Prace i dni. Orfeusz
to mityczny śpiewak tracki, a Muzaగos eleuzyński. Przypisywano im hymny święte, pod-
czas misteriów śpiewane.

Ikkos z Tarentu żył około  przed Chrystusem. Zwyciężył w pięcioboగu w Olimpii
i poświęcił się gimnastyce. Sformułował przepisy umiarkowanego sposobu życia dla osób
oddaగących się ćwiczeniom cielesnym. Podobny przedmiot obok gimnastyki leczniczeగ
opracował i Herodikos z Megary, pracuగący późnieగ w Selymbrii.

Agatokles, dawny muzyk attycki, miał być mistrzem Damona, który pisał o uszla-
chetniaగącym ǳiałaniu muzyki i wraz z Pytokleగdesem kształcił Peryklesa w muzyce.
Protagoras daగe w teగ chwili podmiotową, na niczym zresztą nieopartą interpretacగę psy-
chologiczną starożytnych. Wygląda to na pewną ostrzegawczą wskazówkę ze strony Pla-
tona. Inną, równie nieuzasadnioną interpretacగę psychiki Spartan poda w drugieగ części
Sokrates na zupełne ośmieszenie teగ, nie tylko w owych czasach modneగ, metody.

Po reklamowym przemówieniu Protagorasa towarzystwo tak się śpieszy do dyskusగi,
że nie czekaగą na służbę, tylko sami zesuwaగą meble గak potrzeba.

IX. Protagoras obiecuగe swemu przyszłemu wychowankowi stały postęp na droǳe
do ǳiałalności obywatelskieగ. Nie dostrzega poprawki w pierwszym dodatkowym pyta-
niu Sokratesa — przeciwnie: chwali go za sposób pytania, który mu niedługo obrzydnie
całkowicie. Obietnica Protagorasa dana młodemu człowiekowi: zrobię z ciebie przez na-
uczanie ǳielnego człowieka, a tym samym dobrego obywatela, opiera się na założeniu,
że Hippokratesa można nauczyć ǳielności, a to znowu na ogólnieగszym twierǳeniu, że
ǳielności można uczyć. Twierǳenie to było wyrazem wspólnych przekonań Protagorasa
i Sokratesa. Obaగ uczyli ǳielności.

Co mówi, a co myśli Sokrates?

X. Mimo to Sokrates głośno wątpi w గego słuszność. Spróbuగmy గego rozumowanie
uగąć w sylogizmy⁹⁶, bo może wtedy łatwieగ doగǳiemy, ile w nim szczerości, a ile figlów
i satyry.

Sokrates niewątpliwie sąǳi, że

. Każdy mądry lud wymaga od swych prawodawców i rządców kwalifi-
kacగi, które, గego zdaniem, można sobie zdobyć nauką.

Głośno zaś oświadcza, że:

. Ateńczycy to mądry lud.

Z czego wynika, że:

. Ateńczycy również wymagaగą od swych prawodawców i rządców kwa-
lifikacగi, które, ich zdaniem, można sobie zdobyć nauką.

To rozumowanie wedle pierwszeగ figury, trybu Barbara⁹⁷. Sokrates dowolnie odwraca
గego wniosek () i opiera na tym odwróceniu nowy sylogizm, tak mnieగ więceగ: Came-
stres⁹⁸:

. Wszystkie kwalifikacగe, które, zdaniem Ateńczyków, można sobie
zdobyć nauką, są wymagane od prawodawców i rządców w Atenach.

. ǲielności obywatelskieగ nie wymagaగą od prawodawców i rządców
w Atenach.

Z czego wynika, że

⁹⁶sylogizm — schemat wnioskowania na podstawie dwóch przesłanek, które zawieraగą wspólny element,
a każdy element wniosku zawarty గest w dokładnie గedneగ przesłance. [przypis edytorski]

⁹⁷tryb Barbara — tradycyగna nazwa sylogizmu (schematu wnioskowania) maగącego postać: „Każde M గest P,
każde S గest M, więc każde S గest P”. [przypis edytorski]

⁹⁸Camestres — tradycyగna nazwa sylogizmu (schematu wnioskowania) maగącego postać: „Każde P గest M,
żadne S nie గest M, więc żadne S nie గest P”. [przypis edytorski]

 Protagoras 



. ǲielność obywatelska nie గest kwalifikacగą, którą by, zdaniem Ateń-
czyków, można sobie zdobyć nauką.

A że niby to:

. Sokrates poǳiela wszystkie zdania luǳi, których uważa za mądrych,
a wedle () Ateńczyków też uważa za mądrych, przeto poǳiela i to ich zdanie,
zawarte we wniosku (), i sąǳi wraz z Ateńczykami, że:

. ǲielności obywatelskieగ nie można zdobyć nauką.
Q.E.D.⁹⁹

Zdaగe się, że tak można i że tak potrzeba wiernie sformułować myśli Sokratesa, wy-
powieǳiane w luźneగ formie w pierwszeగ części rozǳiału X. A గednak, kiedy się patrzy
na ponumerowane tutaగ twierǳenia i przypomina sobie to, co Sokrates Platoński w tylu
innych dialogach stale z silnym akcentem uczuciowym głosi i Ateńczykom przed oczy
kłaǳie bezskutecznie, wiǳi się, że to, co tu mamy przed sobą, to nie są గego przekonania.
Z wyగątkiem pierwszego.

Sokrates wie, że lud, który by zasługiwał na nazwę mądrego, powinien od swych
prawodawców i rządców wymagać zawodowego przygotowania do teగ pracy i to przy-
gotowanie można sobie zdobyć nauką. Wie, że Ateńczycy tego nie wymagaగą — గak
wszelkie demokracగe, do ǳiś dnia — toteż on wcale Ateńczyków nie uważa za mądry lud
ani ustroగu Aten za taki, గaki być powinien. Nie raz i nie dwa wypowiadał to aż nazbyt
głośno, a Platon dopiero na Sycylii próbował urząǳić państwo tak, గak uważał, że byłoby
mądrze.

Wnioskowi z pierwszego sylogizmu odpowiada wobec tego w rzeczywistych prze-
konaniach Sokratesa to tylko, że: Ateńczycy gdyby byli mądrym ludem, wymagaliby
od swych prawodawców i rządców kwalifikacగi zawodowych do teగ roli i wieǳieliby, że
można గe sobie zdobyć nauką.

Sokrates wie o tym i nieraz na to wskazuగe, że Ateńczycy są niekonsekwentni: głos
w sprawach dotyczących naగpospolitszych nawet umieగętności oddaగą tylko zawodowcom,
wymagaగąc bezwzględnie przygotowania fachowego od tych, którzy maగą w sprawach
tych decydować lub choćby tylko o nich raǳić — głos przy wyborach i uchwalaniu ustaw
naగdoniośleగszych oddaగą byle komu, kto tylko pewnych lat doszedł, గak gdyby rząǳe-
nie państwem nie było trudną umieగętnością, do któreగ również potrzeba przygotowania
zawodowego. Tym samym Sokrates nie uznaగe za prawǳiwe twierǳenia czwartego.

Sidła dialektyczne

Zdanie piąte గest గawną, gorzką satyrą. Wynik . wynika z poprzednich przesłanek.
Ktokolwiek spróbuగe mu zaprzeczyć i wykaże, że on గest mylny, dowieǳie tym samym, że
mylna గest choćby గedna z przesłanek. Zgoǳi się wtedy z tym, co Sokrates myśli w głębi
duszy, obalaగąc to, co wbrew przekonaniu głośno wypowiadał na próbę. Jest to więc z గego
strony figiel obliczony na schwycenie Protagorasa w sieć własnych przekonań Sokratesa.

Podobnie wygląda ukryta w గego rozumowaniu pokorna przesłanka ., ożeniona z iro-
niczną ., ażeby uroǳić tezę, któreగ pozornie Sokrates oprzeć się nie może: „ǲielności
obywatelskieగ nauczyć się nie można”. Sokrates zatem stawia to twierǳenie tylko na
próbę.

Argument wzięty z życia prywatnego zdaగe się wyglądać:

. Czego luǳie uchoǳący za naగǳielnieగszych nie mogą nauczyć wła-
snych ǳieci, tego w ogóle nikogo nauczyć nie można.

. Obywatele uchoǳący za naగǳielnieగszych nie mogą nieraz nauczyć
własnych synów ǳielności.

Widocznie więc

. ǲielności nikogo w ogóle nauczyć nie można.

⁹⁹q.e.d. — skrót od łacińskiego zwrotu quod erat demonstrandum (co było do udowodnienia), używanego
గako znak zakończenia wyprowaǳonego dowodu. [przypis edytorski]

 Protagoras 



W tym rozumowaniu mylna przesłanka pierwsza i Sokrates chyba dobrze wie o tym,
że ǳielność i dobre chęci, i czas nauczyciela nie wystarczaగą do postępu ucznia. Przecież
i ze strony odbiorcy potrzeba do tego celu zdolności i chęci, a naగǳielnieగszym luǳiom
trafiaగą się ǳieci, którym tego braknie. Sokrates to dobrze wie; ale zależało widać Plato-
nowi na tym, żeby nieగedno z twierǳeń charakterystycznych dla Sokratesa wychoǳiło
nie z గego ust w tym dialogu, tylko z ust Protagorasa. Tak గest i z tym twierǳeniem
w dalszym ciągu, w rozǳiale XVI.

XI. Protagoras posługuగe się teraz, podobnie గak to często robi Sokrates, mitem,
który ma w formie alegoryczneగ przedstawić pewne stanowisko teoretyczne i poddać గe
słuchaczom. Ponieważ zaś Platon wie, że tzw. „nauczanie przez podobieństwo” to nie గest
żadne w ogóle nauczanie, tylko sugerowanie słuchacza wieloznacznymi wyrazami, które
ǳięki sweగ formie przenośneగ i nieścisłeగ stoగą poniżeగ poziomu prawdy i fałszu, i ponie-
waż zdaగe się o tym wieǳieć także i Protagoras, więc spróbuగe po alegorii użyć గeszcze
wywodu, który nazwie ścisłym.

Przypowieść za usprawiedliwienie demokracji, ale idealnej

Mit ma uzasadniać twierǳenie . z przesłanek Sokratesa. Ma dowoǳić, że: Słusz-
nie demokraci sąǳą, że ǳielność obywatelska nie గest taką kwalifikacగą do decydowania
o sprawach państwa, którą by sobie zdobywać można nauką.

Krótki sens rozǳiału గedenastego, po usunięciu szaty alegoryczneగ, wychoǳi na to:
Rozum గest dla człowieka takim samym środkiem utrzymania się w walce o byt, గak
wszelkie inne obగawy przystosowania do warunków życia, nie wiadomo skąd pochoǳące.
On człowiekowi pozwolił opanować przyrodę martwą przy pomocy ognia.

XII. Człowiek znalazł w samym sobie pierwowzór do stworzenia bogów na obraz i po-
dobieństwo własne. Nawiasem mówiąc, wieǳiał o tym గuż Ksenofanes¹⁰⁰. Pierwotny stan
luǳkości to nie złoty wiek, odpowiadaగący raగowi z mitu żydowskiego, tylko stan ǳiko-
ści, w któreగ człowiek dla człowieka wilkiem. Ten stan zawiera w sobie warunki zagłady
rodu luǳkiego w walce z ǳikimi zwierzętami i w walce wzaగemneగ. Ratuగe tu człowie-
ka znowu naturalny instynkt samozachowawczy, który się obగawia wstydem i poczuciem
prawa w pożyciu gromadnym. To są naturalne warunki życia społecznego. Gdyby wszyscy
luǳie nie posiadali tego instynktu społecznego, wroǳoneగ każdemu z osobna skłonności
do tworzenia i pilnowania porządku społecznego, nie mogłyby powstać społeczeństwa.
A skoro powstały i istnieగą, widocznie wszyscy luǳie, bez osobneగ nauki, maగą wroǳone
główne elementy ǳielności obywatelskieగ: wstyd i poczucie prawa. To usprawiedliwia
demokracగę. Do rządów i roli społeczneగ kwalifikuగe nie nauka niektórych, tylko natura
każdego.

Protagoras grzeszy szczerym lub udanym optymizmem w odniesieniu do rzeczywi-
stych społeczeństw. Wydaగe się bowiem, że gdyby istotnie wszyscy posiadali wroǳony
wstyd i poczucie prawa, wroǳone zarodki ǳielności obywatelskich, społeczeństwa były-
by idealne; nie istnieliby w nich ci, o których sam mówi przy końcu i w toku rozǳiału:
te parszywe owce, te niewyrzucone wyrzutki społeczeństw oraz luǳie, którzy bądź to
otwarcie się do braku instynktów społecznych przyznaగą, bądź też posiadanie ich tylko
przed drugimi czy przed sobą udaగą.

Stąd w idealnym społeczeństwie, złożonym z idealnych luǳi, zasady demokracగi ateń-
skieగ byłyby słuszne — w rzeczywistym są niesłuszne. I to niewątpliwie ma na myśli
Platon, kiedy Protagorasowi ten ciekawy mit w usta kłaǳie.

XIII. Jeżeli Protagoras nie popełnia గaskraweగ sprzeczności w tym momencie w po-
równaniu do rozǳiału poprzedniego, to chyba powie, że wstyd i poczucie prawa uważał
w poprzednim rozǳiale nie za składniki, tylko za zarodki, pierwiastki, konieczne i naగ-
prostsze warunki ǳielności obywatelskieగ, które natura daగe bez nauki każdemu — ale
osiągnięcie na teగ podstawie ǳielności sameగ wymaga pracy i nauki. Tę myśl poǳieliłby
z Protagorasem i sam Platon z pewnym zastrzeżeniem.

¹⁰⁰Ksenofanes z Kolofonu (ok.– p.n.e.) — grecki poeta, filozof i myśliciel religĳny; krytykował tradycyగ-
ną wizగę bogów podobnych do luǳi: przypisywanie bogom luǳkich cech, motywów postępowania, a szczegól-
nie występków; stworzył pierwszą monoteistyczną ideę bezosobowego, niezmiennego bóstwa przenikaగącego
cały świat. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Jedynie rozumna teoria kary

Że tak myślą szerokie koła, świadczy fakt nagan etycznych i kar, które stosuగą po-
wszechnie luǳie rozumni wyłącznie tylko గako czynnik odstraszaగący i poprawczy, a więc
గako środek zmierzaగący do wyuczenia ǳielności.

Znowu trudno się oprzeć wrażeniu, że się tu Platon z Protagorasem zgaǳa, choć ta
teoria kary, tak barǳo nowoczesna i słuszna, గest wprost przeciwna ekspiacyగneగ¹⁰¹ teorii
kary z Gorgiasza.

XIV. Dbanie o ǳielność synów okazuగe się naturalnym, oczywistym interesem każde-
go obywatela w społeczeństwie funkcగonuగącym należycie. W lichym odpada ta potrzeba,
ale takie społeczeństwo zmierza do zatraty, wedle rozǳiałów poprzednich.

Wpływy kształtujące charakter

XV. Klasyczny obraz wychowania ateńskiego, w którym Protagoras wymienia środ-
ki zmierzaగące do wyrobienia ǳielności. Wśród nich lektura poetów i wyuczanie się
panegiryków celem rozbuǳenia szlachetneగ ambicగi. To గest towar, zdaniem Sokratesa,
podeగrzaneగ wartości. Że modni uczeni nie znaగą się na tym towarze i operuగą nim bez-
krytycznie, to pokaże Sokrates w drugieగ części dialogu. Poza tym zgaǳa się z każdym
słowem Protagorasa, bo to są przecież szczere słowa i myśli samego Platona. To గest ten
zdrowy pokarm dla dusz.

XVI. Doగście do ǳielności wymaga danych wroǳonych. Ponieważ zaś te dane w róż-
nym stopniu różnym luǳiom przysługuగą, zatem nie wszyscy się potrafią wznieść na
równie wysoki poziom etyczny — wszyscy గednak, wychowani w atmosferze kultury
obywatelskieగ od ǳiecka, nawet Eurybatos i Frynondas, przysłowiowi złoǳieగe ostatnie-
go rzędu, nabywaగą mimo woli skłonności moralnych, które ich stawiaగą wyżeగ od luǳi
niecywilizowanych. Opinie wiszące w powietrzu, duch społeczeństwa, atmosfera moralna
— to గest wielka szkoła ǳielności obywatelskieగ. To znowu wspólna myśl i Protagrasa,
i Sokratesa. Sokrates, గak to wiǳimy choćby w Gorgiaszu i Hippiaszach, czerpie większe
przesłanki dla swych wywodów etycznych i estetycznych z tego samego skarbca: wiszą-
cych w powietrzu i przeగawiaగących się w గęzyku i గego zwrotach opinii, mniemań, poczuć,
do którego stale apeluగe także i Protagoras, i గego szkoła. Tylko inne z nich wybiera do
swoich celów.

Oprócz danych wroǳonych, atmosfery moralneగ środowiska, oprócz zwykłeగ szkoły,
powagi praw i wpływu egzekutywy¹⁰² sprawiedliwości publiczneగ, ważnym czynnikiem
na droǳe do zdobycia ǳielności గest osobisty wpływ wybitneగ గednostki, któreగ się za to
słusznie należy nagroda.

Kiedy się chce mieć obiektywny sąd o tym, co powieǳiał Protagoras i co o tym
myślał Platon, trzeba się wyzwolić od uprzeǳenia, że to గest przemowa „sofisty”, a więc
musi zawierać గakieś kruczki, గakieś pozory mądrości, coś tu musi być, గednym słowem,
fałszywego, co dopiero Sokrates pokaże, a zwykły śmiertelnik się w tym nie połapie.
Nie గest tak źle. Protagoras, sprowokowany udanym stanowiskiem Sokratesa z rozǳiału
ǳiesiątego, powieǳiał wiele barǳo słusznych rzeczy, które i Sokrates uznaగe za słuszne
i dobre. Platon próbuగe tylko pokazać, że się na tych dobrych rzeczach rozumie lepieగ
od swoich towarzyszów w dyskusగi, łatwieగ się obraca w tych kwestiach, ale na treść
wywodów Protagorasa zgaǳaగą się wszyscy obecni w krużganku Kalliasa. I nie tylko oni
przecież.

XVII. Komiczne miny Sokratesa i wielkie słowa pochwały zwrócone do Protagorasa,
w których zwyczaగnie uprzeǳony czytelnik gotów wiǳieć więceగ ironii, niż గeగ tam గest
naprawdę. Sokrates zawsze kiedy chwali, wygląda, గakby kpił, ale tym razem nie ma do
tego powodu. Jego figiel గest inny. On się cieszy, że od Protagorasa słyszy myśli, które
sam wyznaగe, a uzyskał గe od swego przeciwnika bez walki, tylko przez figlarną prowo-
kacగę. Stwierǳa గednak, że to nie గest prywatna własność żadnego z nich dwóch, tylko

¹⁰¹ekspiacja — pokuta, zadośćuczynienie, odkupienie winy. [przypis edytorski]
¹⁰²egzekutywa — właǳa wykonawcza. [przypis edytorski]

 Protagoras 



pogląd wiszący w powietrzu, który wszyscy myślący poǳielaగą. Choǳi teraz o analizę,
o krytyczny rozbiór zaznaczonego stanowiska.

Próba rozbioru ǳielności

Teraz pole otwarte dla Sokratesa i w związku z tym otwiera się żywy dialog zamiast
długiego wywodu. Choǳi o stosunek poszczególnych zalet obywatela do siebie nawzaగem
i do ǳielności obywatelskieగ. Naprzód więc, czy sprawiedliwość, rozsądek i pobożność to
są trzy różne części ǳielności, czy też గeగ trzy różne nazwy.

Pytanie to nie గest błahe. Jeśliby prawǳiwa była ewentualność druga, a do teగ ciągnie
Sokrates wszelkimi sposobami, to znaczyłoby, że istnieగe గakiś గeden czynnik, który od-
różnia lepsze గednostki luǳkie od gorszych, గeden గakiś warunek doskonałości człowieka,
który się może rozmaicie przeగawiać i rozmaicie nazywać, zależnie od tego, w గakich się
okolicznościach obగawia, w stosunku do kogo i do czego człowiek go w czyn wprowaǳa.
Sokrates, a z nim Platon wierzą, że tym czynnikiem గest rozum człowieka: గego zdolność
do stwierǳania rzeczywistych podobieństw i różnic, zdolność do uogólniania trafnego
i do wysnuwania wniosków słusznych z danych uogólnień. Ta zdolność pozwoliła czło-
wiekowi opanować przyrodę i ta stanowi o całeగ wartości człowieka. Rozumem opanować
potrafi człowiek i to, co poza nim, i opanuగe siebie samego. A to właśnie గest człowiek
ǳielny.

Ta myśl, że istotną cechą człowieka గest గego rozum, nie గest obca nowoczesnemu,
przyrodniczemu poglądowi na świat. Przyrodnicy wieǳą, గakie znaczenie maగą dla czło-
wieka czynności kory mózgoweగ w walce o byt z przyrodą martwą, z istotami, które
గeగ nie posiadaగą tak rozwinięteగ గak człowiek, i w walce z odruchami własnego rǳenia
pacierzowego i centrów podkorowych.

Jak poగąć doskonałość człowieka గako wyższą sprawność biologiczną, nad tym sobie
nieraz łamał głowę Platon. W końcu rozszerzył zakres życia poza grób. Ale o tym więceగ
i bliżeగ w Gorgiaszu.

XVIII. Protagoras, opieraగąc się na pospoliteగ, trafneగ obserwacగi, uగęteగ w wyrazy użyte
w ich pospolitym znaczeniu, twierǳi, że ǳielność ma pięć części, różnych od siebie
nawzaగem i od całości i mogących przysługiwać człowiekowi z osobna. Żadna nie గest
do drugieగ podobna i nie pociąga za sobą drugieగ z koniecznością. Te części to przede
wszystkim mądrość, a po nieగ odwaga, rozsądek, sprawiedliwość i pobożność.

Sokrates przyగmuగe ten poǳiał. W Eutyfronie sprowaǳi pobożność do sprawiedli-
wości i w Platońskim Państwie będą również uznawane గuż tylko cztery ǳielności, skąd
wielu, nawiasem mówiąc, wnioskuగe, że Protagoras గest naగwcześnieగszym z tych trzech
dialogów i గest pierwszą w ogóle większą pracą Platona. Być może.

Sokrates chce dowieść, że ǳielność ma గakąś గedną istotę, która się tylko w kilku
różnych sposobach obగawia i stąd rozmaicie nazywa. Bęǳie musiał w wypadkach odwagi
i pobożności, i sprawiedliwości itd. znaleźć గakiś wspólny czynnik dla ǳielności charakte-
rystyczny i bęǳie go musiał pokazać Protagorasowi, który na razie zna luǳi odważnych
a niesprawiedliwych i sprawiedliwych a niemądrych i nie wiǳi charakterystycznego po-
dobieństwa pomięǳy różnymi ǳielnościami człowieka.

Sokrates sąǳi, że łatwieగ mu dowód póగǳie, గeżeli naగpierw sprowaǳi sprawiedliwość
do „tego, co sprawiedliwe”, a pobożność do „tego, co pobożne”, గakkolwiek గest to operacగa
czysto słowna i robi wrażenie barǳo młodociane.

XIX. Sokrates zdaగe się przyగmować zasadę: cokolwiek nie గest pobożne, గest bezboż-
ne. Zasady teగ nie przyగąłby na serio, bo niewątpliwie zna rzeczy oboగętne: ani pobożne,
ani bezbożne. Tu గednak ustami fikcyగnego interlokutora dołącza do teగ zasady nie tyle
myśl, ile zdanie, które rad by uchylić u Protagorasa, a mianowicie: sprawiedliwość nie గest
czymś pobożnym, i wiǳi wynik, który powinien Protagorasa przerazić: sprawiedliwość
గest czymś bezbożnym! W taki sam sposób miga mu przed oczyma ewentualną niespra-
wiedliwością pobożności, która nieuchronnie wyskoczy z zaprzeczenia tezy, że pobożność
గest sprawiedliwa, i nie czekaగąc odpowieǳi — Protagoras gotów się zorientować, że i tu
dysగunkcగa¹⁰³ na sprawiedliwość i niesprawiedliwość była z powietrza wzięta i dowolnie

¹⁰³dysjunkcja (z łac.) — rozłączenie. [przypis edytorski]

 Protagoras 



pomĳała czynności oboగętne — proponuగe mu sam od siebie przyగąć coś wspólnego,
stosunek prawie że zamienności mięǳy poగęciami sprawiedliwości i pobożności.

Komu właściwie niejasno?

Stosunek to barǳo nieగasno uగęty. Coś niby podobieństwo — ale i to nie wiadomo
dobrze, gǳie się zaczyna i gǳie kończy, గak słusznie podniesie Protagoras przy końcu
rozǳiału. Jeżeli Protagoras w teగ chwili powiada, że nie wydaగe mu się ta rzecz taka pro-
sta, i czuగe గakąś różnicę mięǳy sprawiedliwością a pobożnością, ale గeగ nie umie uగąć
dość గasno — to గest to niewątpliwie własna spowiedź Platona włożona w usta Protago-
rasa. Jest rzeczą niewątpliwą, że Platon nie umiał, pisząc Protagorasa, గasno tego stosunku
przedstawić — inaczeగ wypadłby గaśnieగ ten ustęp teraz i Platon nie byłby wracał do teగ
kwestii w Eutyfronie i nie przedstawiałby గeగ inaczeగ w Rzeczypospolitej. Widać więc, że
on i tutaగ, podobnie గak w Gorgiaszu i Hippiaszu, własne myśli rozǳiela mięǳy osoby
mówiące, i kiedy dyskutuగe sam ze sobą, czytelnika w pole wywoǳi, poddaగąc mu, గako-
by to Sokrates dysputował z Protagorasem czy z kim tam innym. Tym się też tłumaczy,
dlaczego oponenci Sokratesa tak często mówią do rzeczy. Warto z tego punktu wiǳe-
nia spoగrzeć na dialog, a zobaczymy, że w wielu mieగscach dyskusగa, trudna do poగęcia
గako walka dwóch indywiduów, doskonale się tłumaczy గako monolog rozbity, గuż tylko
scenicznie, na dwie osoby.

W pewnym momencie więc Platon sam siebie upewnia, że kwestia nie గest błaha
i nie może w nieగ decydować గego własna ochota i గego własne mniemanie, niedosta-
tecznie uzasadnione. Dlatego Sokrates tak energicznie usuwa czynnik dowolneగ opinii
z dyskusగi, a wymaga od samego siebie dowodów, które by każdy inny musiał uznać —
nawet pomyślany Protagoras. To znaczy ustęp: usuńmy zupełnie to „గeśli”. Kończy się
na tym, że podobieństwo గest stosunkiem zbyt mało określonym, żeby mogło wyznaczać
mieగsce wzaగemne pobożności i sprawiedliwości, ale w każdym razie గakieś tam podobień-
stwo గest mięǳy tymi dwiema ǳielnościami, tylko nie wiadomo na razie, czy wielkie,
czy małe. Kiedyś, w Eutyfronie, może się to bliżeగ wyగaśni, a tymczasem rozdrażnienie
dawno nieżywego Protagorasa zdaగe się pokrywać doraźny kłopot piszącego Platona.

Poszukiwanie jądra, które stanowi ǳielność człowieka

XX. W dosyć mozolnym i rozwlekłym dialogu dowoǳi Sokrates, że rozsądek i mą-
drość to గedno i to samo, ponieważ zarówno rozsądek, గak i mądrość są przeciwstawieniem
nierozsądku, a przyగął wraz z Protagorasem na podstawie czterech przykładów zasadę
ogólną, że గedno tylko istnieగe przeciwstawienie każdeగ rzeczy. Dowód wydaగe się sztucz-
ką dokonaną prawidłowo na słowach, a nie przekonaniem kogokolwiek przez odkrycie
związku mięǳy rzeczami lub poగęciami. Sokrates przecież nie porównywa wypadków,
które nazywa rozsądnym postępowaniem, z wypadkami, które nazywa mądrym postę-
powaniem, i nie odkrywa w nich czegoś wspólnego i charakterystycznego, tylko stwier-
ǳa, że kto chce zawsze గedną tylko rzecz nazywać przeciwieństwem czegokolwiek i kto
zarówno rozsądek, గak i mądrość chce równocześnie nazywać przeciwieństwem nieroz-
sądku, ten albo musi odstąpić od drugiego zamiaru i tylko గedną z dwóch zalet nazywać
przeciwieństwem nierozsądku, względnie obie zalety uważać za గedno i to samo, albo
odstąpić od zasady i mówić o większeగ ilości przeciwieństw గedneగ i teగ sameగ rzeczy.

Słusznie robi Protagoras, że się na to zgaǳa. Niechęć గego przy teగ zgoǳie poǳieli
w teగ chwili każdy, kto woli rozpatrywać związki mięǳy faktami, przedmiotami my-
śli i mięǳy myślami o faktach niż związki mięǳy słowami, symbolami myśli. Kwaśna
zgoda Protagorasa wystarcza Sokratesowi గako przyznanie, że గuż dwie pary ǳielności
rozróżnianych w mowie pospoliteగ zlały się w గedno. Sprawiedliwość i pobożność wyszła
na prawie że గedno i to samo, a teraz mądrość i rozsądek. Przychoǳi koleగ na stosunek
rozsądku do sprawiedliwości.

XXI. Sokrates chce widocznie prowaǳić do tego, żeby rozsądek i sprawiedliwość
przedstawić గako blisko ze sobą związane dobra. Dobrem zaś chciał nazywać wszystko, co
pożyteczne. Jednakże Protagoras zwraca energicznie uwagę na względność poగęcia pożyt-
ku, pożyteczności, tego, co pożyteczne, i stąd urasta trudność. Nie ze względu na konie,

 Protagoras 



woły, liście, korzenie i włosy, o których mowa, tylko ze względu na tak samo różne,
a nieraz sprzeczne potrzeby i interesy luǳkie. Przez to przecież గedna i ta sama rzecz
bęǳie i pożyteczna, i niepożyteczna zarazem, zależnie od tego, ze względu na czyగ inte-
res zechcielibyśmy గą nazwać pożyteczną. To samo bęǳie z rozsądnym i sprawiedliwym
postępowaniem, గeżeli byśmy గe sprowaǳić chcieli do postępowania pożytecznego. Był-
by to relatywizm etyczny Protagorasa, a na to stanowisko Platon nie chce się zgoǳić.
Na tym trudnym rozdrożu filozoficznym ratuగe się Platon swym talentem komediopi-
sarskim, a równocześnie daగe czytelnikowi wytchnienie po nieco za długich i suchych
roztrząsaniach.

Intermezzo i typy charakterystyczne

XXII. Scena częsta u Platona. Sokrates zniecierpliwił przeciwnika, który nie chce
dać sobie narzucić w dyskusగi metody గedynie właściweగ, ale trudneగ, nużąceగ, niedaగąceగ
pola do popisu, a narażaగąceగ na publiczną kompromitacగę wobec towarzystwa, które గeśli
samo nie bierze czynnego uǳiału w dyskusగi, zawsze stwarza koło nieగ atmosferę zapasów,
wyścigów, turnieగów: czeka tylko, kto kogo na łopatki położy, aby klaskać i nagraǳać
uśmiechem tego, który chwilowo na wierzchu, choćby przez to prawda była i na dole.

Sokrates stwierǳa, że Protagoras nie podobał się sam sobie w poprzednich odpo-
wieǳiach. On గednak sam także nie miał wielkiego powodu do radości. W barǳo ży-
weగ, charakterystyczneగ scenie roǳaగoweగ Sokrates nalega na zwięzłość w odpowieǳiach.
Kalliasowi mnieగ zależy na metoǳie dyskusగi, więceగ na zabawie miłych gości. Proponuగe
więc każdemu zachowanie własnych upodobań, గak gdyby nie wiǳiał, że się te upodoba-
nia i potrzeby wykluczaగą.

XXIII. Charakterystyczne głosy otoczenia. Alkibiades patrzy na dyskusగę ze stanowi-
ska turnieగu — wszystko గedno, o co choǳi w rozmowie. Rad by oglądał pognębienie
Protagorasa w dyskusగi.

Kritias chciałby uniknąć niemiłeగ sceny i apeluగe do poczucia towarzyskiego taktu.
Prodikos popiera గego stanowisko stylem nie wiadomo: umyślnie czy mimo woli ko-
micznym, popisuగąc się szeregiem rozróżnień, które śmieszą, choć గedne są trafne i po-
trzebne, a drugie, గeśli nie również takie, to w każdym razie wypadaగą w duchu Sokratesa.
W szczególności rozróżnienie ostatnie: mięǳy uradowaniem a przyగemnością.

XXIV. Pełne oratorskiego rozmachu przemówienie Hippiasza, zdobne w stopniowa-
nia, powtórzenia, przeciwstawienia, przenośnie, równowagę ustępów i okresów, które się
kończą drobnym rytmem i małymi zwrotami, గak motywy królewskie z Offenbacha¹⁰⁴.

W teగ formie spotykamy zupełnie, zdawałoby się, niepotrzebną na tym mieగscu myśl
Kaliklesową o prawie i o naturze oraz niepsychologiczne i przez to zabawne admonicగe¹⁰⁵,
które zachęcaగą Sokratesa do efektów retorycznych, a Protagorasa do ścisłości i zwięzłości.
W końcu propozycగę niemożliwych wzaగemnych ustępstw, pośrednieగ drogi i wyboru
przewodniczącego. Oto Hippiasz, wróg prawa, a czciciel natury, chce, wbrew własnym
słowom, wprowaǳić do dyskusగi czynnik prawa, aby tyranizował dyskutuగących i gwałt
zadawał naturalnemu గeగ biegowi. Już to do Hippiasza miał Platon szczególnieగszą słabość:
każe mu się tutaగ oǳywać podobnie గak w dialogach, które ochrzcił గego imieniem.

XXV. Hippiasz sprzeciwił się sobie samemu, nie wieǳąc o tym. Sokrates, wielki
nieprzyగaciel rządów demokratycznych, gǳie wszyscy decyduగą bez względu na kwalifi-
kacగe, przemawia teraz గednak za demokratycznym ustroగem posieǳenia, czuగąc, że na
to naగlepieగ zwabi uczestników, a sam obeగmie i tak kierunek dyskusగi, choćby głos od-
dał samemu Protagorasowi. Schlebiaగąc towarzystwu, uzyskuగe nad nim rząd. Cel ma
naగlepszy. Zresztą గest to i tak humorystyczna część dialogu.

Interpretacja na żart

XXVI. Sokrates w teగ części rozmowy, poświęconeగ rozbiorowi pieśni Simonidesa,
figluగe i przedrzeźnia modne metody krytyki literackieగ. Sposobem, który nie tylko nie

¹⁰⁴Offenbach, Jacques (–) — ancuski wiolonczelista i kompozytor, specగalizuగący się w operetkach.
[przypis edytorski]

¹⁰⁵admonicja — upomnienie, przygana. [przypis edytorski]

 Protagoras 



wywołuగe zarzutów, ale nawet zdobywa sobie poklask u otoczenia, pozwala sobie Sokra-
tes na oczywiście fałszywe, dowolne interpretacగe tekstu i podsuwa Simonidesowi swoగe
własne myśli, od których poeta był całkiem na pewno daleki. Wszystko to na to, żeby
odsłonić śmieszność modneగ metody wychowania i pokazać, గak naiwnie i bezkrytycznie
robią to naగbarǳieగ cenieni mistrzowie ówczesneగ pedagogii wyższeగ. Podobne figle robił
Sokrates, interpretuగąc Homera w Hippiaszu Mniejszym.

Nie wszystko, co గest w tekście greckim pieśni, można oddać po polsku, stąd i w గeగ
interpretacగi nie dość గaskrawo wychoǳą wszystkie opaczne dowolności Sokratesa.

Protagoras natrafia u Simonidesa na dwa zwroty, które się widocznie sprzeczaగą. So-
krates z lekka daగe do zrozumienia, że coś w tym గest గednak, co mówił Protagoras,
urząǳa గednak zapasy i pokazuగe, że metodą modnych uczonych potrafi się utrzymać na
wierzchu, గeżeli tylko zechce; wszystko గedno, gǳie wtedy bęǳie prawda.

W tym wypadku ratuగe się Sokrates metodą Prodikosa: rozróżnieniem słowa „być”
i „stać się”, choć one w grece bywaగą używane zamiennie i tak też niewątpliwie zostały
użyte i w teగ pieśni. Efektownym cytatem z Hezగoda popiera Sokrates swą interpretacగę
i zdobywa sobie pochwałę z ust Prodikosa.

XXVII. W nagrodę za to ośmieszy zaraz Prodikosa i గego rozróżnienia, i గego znaw-
stwo గęzyka. Parodiuగe przy teగ sposobności mimochodem mityczną genealogię sofistów,
którą Protagoras podawał w rozǳiale గedenastym, i uzyskuగe od Prodikosa, który za-
pomniał, o czym właściwie mowa, fałszywą interpretacగę wyrazów: ciężko, ciężki, rzecz
ciężka. Stosuగe గą od razu bez ładu i składu do pieśni Simonidesa, maగąc przy tym minę
„z głupia ant”, i dopiero, gdy Protagoras zżymać się zaczyna na Prodikosa za tego ro-
ǳaగu bezsensowne interpretacగe, Sokrates daగe mu do ręki łatwy i słuszny argument na
zupełne pognębienie subtelnego znawcy గęzyka, dla którego dialekt eolski గest „barba-
rzyński”, గak gdyby nie było Grecగi poza Atenami i wyspą Keos. Sam oświadcza gotowość
do przeprowaǳenia analizy Simonidesa i towarzystwo bierze గego zapowiedź poważnie.

Spartański rodowód filozofii

XXVIII. Trzeba pamiętać, że Sokrates గest w domu konsula spartańskiego i ma dobry
humor. Spróbuగe współzawodniczyć w długich wywodach z Protagorasem i na żart, któ-
rego towarzystwo గednak nie odczuగe, zaczyna wzorem Protagorasa z rozǳiału XI szukać
początków swoగeగ sztuki: filozofii. Ma zupełnie poważną minę, kiedy గą wywoǳi z Krety
i ze Sparty, znaneగ notorycznie w całeగ Grecగi z braku kultury duchoweగ. To udawanie,
powiada Sokrates, przedrzeźniaగąc Protagorasa i śmieగąc się z tych zagorzałych spartofilów
ateńskich, którzy w naśladowaniu zwyczaగów lacedemońskich przeszli pierwowzory. Po-
gniecione uszy to ślady boksu, który właśnie w Sparcie był zakazany. Spartanie, chociaż
grubych obyczaగów i wyłącznie militarneగ kultury — గednak nie znosili tego ordynar-
nego, barbarzyńskiego sportu, który pielęgnuగą ǳisieగsi demokraci wzorem narwańców
ateńskich.

Usuwanie obcych poddanych z granic państwa to naprawdę zwyczaగ spartański, osła-
wiony w całeగ Grecగi. Perykles szczycił się tym, że Ateny zwyczaగu tego nie znały. Toż
samo zakaz wyగazdów za granicę, do czego w Sparcie potrzeba było osobnego pozwole-
nia naగwyższeగ właǳy albo osobliweగ misగi państwoweగ. Sokrates podaగe humorystyczne
interpretacగe obu tych zwyczaగów, nie pozbawione గednak momentu poważnego. Zada-
niem tych praktyk spartańskich było pielęgnowanie odrębności plemienneగ. Ta polega
u Spartan, zdaniem Sokratesa, na prostocie, dosadności i zwięzłości słowa, które świad-
czą o wysokieగ kulturze intelektualneగ. Każdy wieǳiał i wie, że u Spartan one świadczyły
o czymś wprost przeciwnym. Jednakże Sokrates ma słuszność, kiedy sąǳi, że tylko zu-
pełne opanowanie గakiegoś przedmiotu umożliwia krótkie a గasne i dokładne గego uగęcie.
To prawda. Stąd przecież wartość dobrych definicగi, stąd piękno epigramów¹⁰⁶ zręcznych,
w tym słaba strona popisów retorycznych. O to też Platonowi choǳi.

Z powieǳeń siedmiu mędrców wymienia Sokrates trzy, a pośród nich to Pittakoso-
we: „Być ǳielnym ciężka robota”. Zwrot ten miał wypowieǳieć Pittakos, dowieǳiawszy
się, że Periander, tyran Koryntu, za młodu sprawiedliwy i luǳki, miał na starość popaść

¹⁰⁶epigramat a. epigram (lit.) — krótki, przeważnie dwuwierszowy utwór poetycki z dobitną puentą; gatunek
pochoǳący z poezగi starożytneగ. [przypis edytorski]

 Protagoras 



w okrucieństwo. Zwrot ten przypomina owo powieǳenie znane Rochefoucaulda¹⁰⁷ o ko-
bietach cnotliwych: mało która nie czuగe się zmęczona swoim fachem.

Dowolnie zakłada Sokrates intencగę polemiczną గako podkład całeగ pieśni Simonidesa
i uparcie tę myśl przeprowaǳa per fas et nefas¹⁰⁸. Zabawne podsunięcie autoreklamiarskich
pobudek u czcigodnego przodka i rodaka Prodikosów.

Polski wyraz „tylko”, na którym się Sokrates opiera, mówi zbyt wiele — nie mamy
గednak słówka tak lekkiego గak greckie men, które może znaczyć, a może i nic nie zna-
czyć, może wypełniać lukę w rytmie, może znaczyć: zaiste, na pewno, prawda, w części,
nie tylko — lecz i: గuż to, tak, więc, nie, owszem, raczeగ i wiele innych odcieni potrafi
przyగmować. O zamiarze polemicznym wcale nie świadczy.

XXIX. Słówko „naprawdę” w tekście pieśni należy bez żadneగ wątpliwości do wyra-
zu „ǳielny”, a nie do „ciężko గest”, గak chce Sokrates. I nie గest to osobliwa naiwność
mówić o luǳiach naprawdę ǳielnych w przeciwstawieniu do pozornie ǳielnych, tylko
powszechna swoboda గęzykowa. Ciąg dalszy pieśni świadczy, że Sokrates nabiera towa-
rzystwo, గak gdyby mówił: Mnie గeszcze więceగ stać niż was na elukubracగe¹⁰⁹, które wy
nazywacie studium nad literaturą piękną, ale wstyd robić takie rzeczy na serio. Bo proszę
— można i tak, గak గa teraz — i co mi kto zrobi⁈ Cóż by dopiero powieǳiał Sokrates
o tzw. podmiotoweగ krytyce literackieగ!

Przez żarty przebłyskuje powaga

XXX. Przy teగ ǳikieగ interpretacగi Simonidesa Sokrates przemyca swoగe własne my-
śli, odnalezione గakoby w utworze poety. ǲielność, గedyny warunek powoǳenia, to nic
innego, tylko wieǳa. Jedyne niepowoǳenie — to utrata wieǳy. Simonides barǳo by
się zǳiwił, wiǳąc, że u niego znaగduగą taką niewątpliwą własność Sokratesa.

XXXI. Bez naగmnieగszego skrupułu Sokrates łączy wiersz: „z własneగ woli i chęci” ze
słowami „chwalę” i „kocham”, kładąc przecinek tam, gǳie go antyteza całkiem oczywista
w pieśni kłaść nie pozwala, i udaగe, że Simonides wyznawał również ową sławną zasadę
Sokratesowską: Nikt źle nie robi umyślnie.

Zabawnie wygląda to rzekome „chwalenie nie z własneగ woli” i z własneగ woli. Simo-
nides przedstawiony గako గeden z tych i ǳiś doskonale znanych utrzymanków literackich,
którzy swóగ dar słowa wynaగmuగą za pieniąǳe redakcగom i stronnictwom, mało sobie ro-
biąc z pogardy, która lepnie do ich nazwisk. Któż wie, może być, że przodkiem ich był
Simonides.

Jeszcze zabawnieగ ta „miłość nie z własneగ chęci” i z własneగ chęci. Czyżby Sokrates nie
wieǳiał, że „nie z własneగ chęci” można tylko udawać miłość przed drugimi albo przed
sobą — ale „kochać nie z własneగ chęci” to głupstwo barǳo గaskrawe.

Sokrates naగwidocznieగ drwi. Simonides, గego zdaniem, do Pittakosa ma zwracać po-
błażliwe słowa: „గam do nagany nieskory”, poparte tą okolicznością, że błaznów గest dość
do nagany i poza tym. Dodaగe గeszcze dla okrasy uwagę గęzykową w stylu Prodikosa —
bo nie tylko w Mytilenie tak mówiono — choǳi o zwrot pospolity u liryków dawnych,
i kończy, zwracaగąc się do Prodikosa i Protagorasa.

XXXII. Ci గednak za mądrzy na to, żeby go poważnie chwalić. Z całego towarzystwa
గeden Hippiasz nie szczęǳi szczerego uznania. Widać, że గest przeprowaǳony konse-
kwentnie i w tym mieగscu. Kiedy Alkibiades, uspokoiwszy komiczne zapędy popisowe
Hippiasza, nastaగe na dalszy ciąg turnieగu, Sokrates zaczyna mówić poważnie. Platon
rzuca గego ustami gorzkie słowa i mocne w stronę poetów i krytyki subiektywneగ, i lite-
rackich rozmów.

Szarpanie własnego serca

To wypożyczony dźwięk fletów, to błazeństwa i zabawki. Luǳie piszący wiersze za-
wodowo przedstawiaగą mu się గak tancerki i muzykantki, które się wynaగmuగą na czas po

¹⁰⁷La Rochefoucauld, François de (–) — ancuski książę, pisarz i filozof, znany ze swoich pesymi-
stycznych aforyzmów. [przypis edytorski]

¹⁰⁸per fas et nefas (łac.) — goǳiwymi i niegoǳiwymi sposobami; nie przebieraగąc w środkach. [przypis
edytorski]

¹⁰⁹elukubracja — lichy utwór, wypracowany mozolnie przez osobę pozbawioną talentu. [przypis edytorski]

 Protagoras 



kolacగi. ǲiwnie głęboko brzmią słowa Sokratesa. Słyszymy, czym są dla Platona dialogi
గego i żywe rozmowy z żywymi ludźmi myślącymi: to eksperymenty nad prawdą i nad
duszami luǳkimi. Określenie po lakońsku zwięzłe a గasne.

Następuగe parę rysów roǳaగowych: Protagorasa i Alkibiadesa, które na nowo ożywiaగą
scenę i rozmowa przerwana w trudnym punkcie w rozǳiale XXI zacznie się toczyć na
nowo.

XXXIII. Sokrates zastrzega się, że nie kieruగą nim w dyskusగi pobudki ambicగi osobi-
steగ — on w towarzystwie Protagorasa czy innego człowieka myślącego choǳi na zwiady
w te ǳieǳiny myśli, w których się z trudnością obraca, przy czym ten drugi myśli, a So-
krates niekiedy dostrzega wyగście z bezdroża. Pochlebne słowa zwrócone do Protagorasa,
podszyte widoczną ironią. Choǳi Sokratesowi wcale nie o czynną pomoc w doświadcze-
niach nad prawdą, tylko o królika do eksperymentów. Protagoras nie ma mu pomagać,
tylko ma zdawać egzamin zapowieǳiany w rozǳiale V. Sokrates streszcza stanowisko
Protagorasa z rozǳiału XVIII w sprawie poǳiału ǳielności i stosunku wzaగemnego pię-
ciu zalet człowieka.

Rozum a męstwo

XXXIV. Dialog గest teraz tak prowaǳony, że Sokrates tylko pyta, potrąca, zaczepia,
a Protagoras odpowiada słowami zupełnie Sokratesowymi, choć się na swego towarzy-
sza rozmowy dąsa i niecierpliwi. Naprzód Protagoras o tyle zmienia swoగe stanowisko
z pierwszeగ części dialogu, że nie podaగąc żadneగ zresztą racగi po temu, cztery zalety czło-
wieka uważa teraz za wcale bliskie siebie, a nie za zgoła różne గak przedtem; tylko odwagę
ma za coś od nich wszystkich różnego, ponieważ ona może występować odǳielnie. Stąd
dyskusగa bęǳie się teraz toczyć około odwagi.

Sokrates stara się i odwagę sprowaǳić do mianownika wspólnego z innymi czterema
zaletami.

Naprzód więc ustala, że odwaga, గako zaleta przecież, గako cząstka ǳielności, గest
czymś pięknym. Od nieగ odróżnia się wcale niepiękna śmiałość, zuchwałość, గunakieria,
„odwaga szaleńców”. Odwaga గest cechą tych, którzy się znaగą na pewnym niebezpieczeń-
stwie i na pewneగ obronie właściweగ w danym wypadku — śmiałość przysługuగe i tym,
którzy się na గednym i drugim nie znaగą. Dialog wydaగe się w tym mieగscu tak nieగasny,
że nie wiadomo dobrze, czy Platon woli pomięǳy śmiałością i odwagą ustalić stosunek
wykluczania się, czy też raczeగ — za drugą ewentualnością przemawia więceగ — stosunek
podporządkowania: Każdy odważny śmiały, a niektórzy śmiali są odważni.

Sokrates na podstawie kilku przykładów, w których odwaga iǳie w parze z wieǳą,
znaగomością rzeczy, próbuగe twierǳić, że odwaga i mądrość — w tym mieగscu to samo,
co wieǳa, znaగomość rzeczy — గest గednym i tym samym. Protagoras go słusznie reflek-
tuగe, zwracaగąc uwagę, że „iść w parze” to nie to samo, co: być గednym i tym samym,
zatem twierǳi, że warunkiem odwagi గest natura człowieka i గego wieǳa (to znaczy do-
bre odżywienie dusz wedle rozǳiału V), podczas gdy warunki śmiałości mogą być, oprócz
tych, గeszcze inne.

XXXV. Chcąc గednak i odwagę sprowaǳić do wieǳy, nie poprzestaగe Sokrates na
przyznaniu, że wieǳa గest warunkiem odwagi. Ale chce naగpierw powieǳieć kilka słów
o tym, గak rozumie dobro.

W rozǳiale XXI próbował గe zidentyfikować z pożytkiem, pożytecznością i urwał, aby
uniknąć relatywizmu Protagorasa. Teraz zrobi rzecz zupełnie ǳiwną. Zaగmie stanowisko,
którego można by się właśnie u Protagorasa spoǳiewać, podczas gdy Protagoras bęǳie
mówił zupełnie గak Sokrates.

Hedonizm Sokratesa skrajny, a Protagorasa umiarkowany

Oto Sokrates twierǳi, że dobro to nic innego, tylko przyగemność, rozkosz, a zło —
to przykrość, ból. W Gorgiaszu bęǳie to stanowisko zwalczał, గak tylko potrafi; tutaగ robi
relatywistyczny eksperyment nad prawdą i nad sobą samym, గak zapowieǳiał w rozǳiale
XXXII.

 Protagoras 



Protagoras zaగmuగe stanowisko nieskraగne i ǳieli przyగemności, a tak samo przykro-
ści, na dobre, złe i oboగętne. Mimo teగ różnicy w poగmowaniu zakresu dobra ustalaగą obaగ
rozmawiaగący, że wieǳa, mądrość గest czynnikiem decyduగącym o postępowaniu czło-
wieka. Kto ma wieǳę o tym, co dobre, w గakieగkolwiek sferze ǳiałania i wyboru, ten się
nie ulęknie niczego i niczemu nie ulegnie.

Stanowisko to nie గest powszechnie przyగęte. Przeciwnie, luǳie powszechnie przyta-
czaగą wypadki ulegania ponętom rozkoszy wbrew lepszeగ wieǳy o tym, co dobre, i uwa-
żaగą w związku z tym intelekt nie za czynnik dominuగący w człowieku, tylko za coś, co
zostaగe na służbie pobudek uczuciowych.

Żeby odwagę, męstwo, móc sprowaǳić గednak do wieǳy, musi się Sokrates załatwić
z wypadkami ulegania, a więc braku męstwa, braku mocy nad czymś, co się w upadkach
moralnych wydaగe silnieగsze niż intelekt.

Dla rozrywki słyszymy, గak Protagoras wygłasza zwrot గakby żywcem wyగęty z ust
Sokratesa wKritonie: „Co tam mamy zważać na opinię szerokich kół?”. To figiel Platoński.
Nie choǳi w teగ chwili o liczenie się z opinią. Choǳi గednak o to, że analiza potocznych,
powszechnie przyగętych ocen dodatnich i uగemnych గest punktem wyగścia cennym dla
Protagorasa zarówno, గak i dla Platona. Obaగ lubią czerpać większe przesłanki dla swych
wniosków z zapasu wiszących w powietrzu, powszechnie przyగmowanych opinii etycznych
i estetycznych. Zrobią tak i teraz.

XXXVI. Jeżeli stanąć na stanowisku powszechnie przyగętym, które zaగął teraz Sokrates
identyfikuగący dobro i przyగemność oraz ból i zło, to pokaże się, że owe przyగemności
moralnie złe, które przyగmuగe Protagoras, zgodnie z inną również dość pospolitą opinią,
to nic innego, గak przyగemność o przykrych następstwach, a owe గego przykrości moralnie
dobre — to nic innego, గak przykrości o przyగemnych następstwach. Miernikiem dobra,
wartości moralneగ గakiegoś czynu గest miara przyగemności, గaką on w skutkach za sobą
pociąga, i miara przykrości, గakie on potrafi usunąć. Pobudki złe to będą pobudki grożące
wielką przykrością. Pobudki dobre to pobudki pociągaగące za sobą wielką przyగemność.
Jakże się w tym świetle przedstawi uleganie pobudkom złym w walce z rozumem, który
dobrą drogę wskazuగe?

Słabość woli słabością intelektualną

XXXVII. Przedstawi się గako nieumieగętność oceny, గako brak odpowieǳi na py-
tania, która z pobudek przyniesie większą przyగemność, czyli większe dobro, a usunie
większe zło. Ponieważ pobudki to są pewne przyగemności i przykrości, a przyగemności
i przykrości przemagać się i zwalczać, i zwyciężać mogą tylko swą wielkością i siłą, więc
zawsze silnieగsza pobudka powinna w nas zwyciężać. I zwycięża naprawdę, o ile nie prze-
szkoǳi wynikowi walki nasz mylnie ǳiałaగący intelekt. Mądry człowiek wybiera zawsze
większą przyగemność, a mnieగszą przykrość, i gotów గest doraźną przykrością okupywać
wszystkie przyszłe większe przyగemności. Kto wybiera doraźną przyగemność narażaగącą
go na przyszłe większe przykrości — a tak postępuగe każdy ulegaగący ponętom rozko-
szy i taki గest mechanizm każdego upadku moralnego — ten గest po prostu głupi: nie
umie ważyć, mierzyć, nie umie oceniać różnicy mięǳy przyగemnościami i przykrościami.
Uleganie pobudkom złym w walce z rozumem, który dobrą drogę wskazuగe, to ze sta-
nowiska hedonizmu¹¹⁰ nic innego, గak tylko głupota, brak wieǳy. Jedynym zbawieniem
w życiu, tym, co zapewnia trwałą przyగemność i nadaగe dodatnią wartość etyczną życiu —
గest wieǳa, teoria i systematyka wartości życiowych. Takimi teoretykami powinni być
uczeni nauczyciele młoǳieży. Ci, którzy się teగ roli podeగmuగą, powinni tę wieǳę po-
siadać, గeżeli maగą przynieść pożytek wychowankom i zasłużyć na wynagroǳenie, które
pobieraగą.

XXXVIII. Barǳo się ten wywód mętny co do formy, ale trafny co do intencగi podobał
całemu towarzystwu. Były w nim zawiązki determinizmu i hedonizmu, które rozwinąć

¹¹⁰hedonizm — pogląd uznaగący przyగemność za naగwyższe dobro i cel życia. [przypis edytorski]

 Protagoras 



miał dopiero epikureizm¹¹¹; na razie burzyło się గeszcze w głowie twórcy, fermentował
w nim intelektualizm Sokratesa.

Dążenie do przyగemności, a unikanie przykrości wydaగe się Sokratesowi naturalną
skłonnością człowieka, która na to samo w గego obecnym rozumieniu wychoǳi, co dą-
żenie do dobra i unikanie zła. Wybranie przykrości po prostu wydaగe mu się niemożliwe.

Ponieważ zaś strach wydaగe mu się oczekiwaniem zła, przeto mu się unikanie tego,
co złe, co straszne, wydaగe rzeczą naturalną, a ryzykowanie kroków strasznych, grożących
oczekiwanym złem, niemożliwe.

Odważny boi się mądrze i pięknie; tchórz głupio i brzydko

XXXIX. Nic ǳiwnego, że nie wierzy teraz, żeby się ktokolwiek ważył na coś, co sam
uważa za straszne.

Byłaby to sprzeczność nieగaka, bo w zrozumieniu Sokratesa uważać coś za straszne to
tyle, co bać się czegoś; zatem niepodobna nie bać się czegoś, czego się ktoś właśnie boi,
czyli niemożliwa గest odwaga w tym rozumieniu. Możliwe natomiast గest: nie doznawać
obawy, czyli mieć otuchę. Kto ma otuchę, to znaczy: nie boi się rzeczy haniebnych, czyli
złych, czyli w rezultacie గakimś przykrych — ten nie గest odważny, tylko szalony, zuchwa-
ły. Kto zaś ma otuchę, to znaczy nie boi się rzeczy pozornie złych, ale naprawdę pięknych,
szlachetnych, dobrych, a więc w rezultacie గakimś przyగemnych, ten గest odważny. Sza-
leństwo, śmiałość గest obగawem głupoty, odwaga obగawem mądrości. Odważny boi się
rzeczy haniebnych, złych, brzydkich, tchórzliwy boi się rzeczy pięknych, dobrych, szla-
chetnych. Tym samym odwaga przedstawia się Sokratesowi గako cecha wyłącznie luǳi
mądrych, czyli: zadanie swego wywodu uważa za spełnione.

Wywód był mętny. Nie opłaciłoby się wykazywać గego niedostatków, boć i tak czytel-
nik za przykładem Protagorasa kiwa głową przeważnie tylko dlatego, żeby przyగemność
zrobić Sokratesowi.

Całe to rozważanie o odwaǳe nie wydaగe się analizą pewneగ dyspozycగi psychiczneగ,
tylko rozpatrywaniem związków mięǳy zwrotami mowy potoczneగ, i to rozpatrywaniem
nieco dowolnym i na piasku postawionym.

Taniec stanowisk

XL. Całe szczęście, że i Platon nie bierze zbyt poważnie osiągniętych wyników. Bawi
go raczeగ odwrócenie stanowisk, które wiǳi u swoich bohaterów dialogu, kiedy porów-
nywa początek ich rozmowy z గeగ końcem. Sokrates, który zrazu nie wierzył w moż-
ność uczenia ǳielności, próbuగe teraz wykazać, że ona właściwie గest wieǳą, mądrością.
A uważa, że każdeగ mądrości można nauczyć. Dlatego sprzeciwiałby się sam sobie, myśli
Platon.

Ale może niezbyt gwałtownie. Bo to wcale nie గest pewne, że każdeగ mądrości można
nauczyć i każdą mądrość zdobyć, ucząc się.

Gdyby zaś ǳielność była czymś innym niż wieǳą, to może znowu Protagoras nie
byłby w takim fatalnym położeniu ze swoగą tezą i powołaniem, bo kto wie — czy nauczanie
to nic innego, గak tylko podawanie wieǳy? Wydaగe się, że wcale niekoniecznie. Można
przecież i psa nauczyć służyć, i konia skakać, i to są niewątpliwie zalety psa i konia, a mimo
to nikt nie powie, że podczas nauki i przez nią pies osiągał గakąkolwiek wieǳę o służeniu
albo koń nabywał wieǳy o braniu płotów i rowów. Kto wie, czy i ǳielność nie polega na
pewnym treningu?

Ma słuszność Platon, że patrząc na swóగ dialog z góry, wiǳi „గak to się strasznie
chwieగe wszystko”. Słusznie, pragnąc wyగaśnienia na tym polu, czuగe potrzebę pogłębienia
naprzód istoty ǳielności — nie wystarcza mu wcale to, cośmy właśnie przeszli — potem
dopiero bęǳie się mógł rozegrać, mięǳy zawodowym nauczycielem a wolnym amatorem
ǳielności i wieǳy, spór o legitymacగę zawodu.

¹¹¹epikureizm— kierunek filozoficzno-etyczny, zapoczątkowany ok.  p.n.e. przez Epikura, według którego
źródłem szczęścia గest przyగemność, a życie szczęśliwe to takie, w którym suma doznanych przyగemności గest
większa niż suma cierpienia. [przypis edytorski]

 Protagoras 



Apostrofa

Kiedy się spytamy, kto to właściwie w ostatnich słowach dialogu, za Prometeuszem
idąc, przed życiem — myśli nad życiem swoim całym, wbrew późnieగszeగ zasaǳie: primum
vivere, deinde philosophari¹¹², to nie wiadomo, czy to naprawdę Sokrates, który czterǳiestki
dobiega podczas akcగi dialogu, czy też może raczeగ ktoś młody గeszcze barǳo, kto staremu
przyగacielowi wieczny sen przerwał i zaprowaǳił go do domu Kalliasa, aby sobie samemu
zdać sprawę, ile właściwie warte to wino, które sprzedawała firma Protagoras i Towarzysze.
Pachniało mu niewątpliwie, ale go w siebie nie brał, tylko గe zlał do formy dialogu i na
naradę przyగaciół woła i krewnych: może z nim గakąś goǳinę na rozważaniach spęǳą, co
z tego pić, a czego nie i w గakich porcగach, i kiedy?

¹¹²primum vivere, deinde philosophari (łac.) — naగpierw żyć, potem filozofować. [przypis edytorski]

Wszystkie zasoby Wolnych Lektur możesz swobodnie wykorzystywać, publikować i rozpowszechniać pod wa-
runkiem zachowania warunków licencగi i zgodnie z Zasadami wykorzystania Wolnych Lektur.
Ten utwór గest w domenie publiczneగ.
Wszystkie materiały dodatkowe (przypisy, motywy literackie) są udostępnione na Licencగi Wolneగ Sztuki ..
Fundacగa Wolne Lektury zastrzega sobie prawa do wydania krytycznego zgodnie z art. Art.() Ustawy o
prawach autorskich i prawach pokrewnych. Wykorzystuగąc zasoby z Wolnych Lektur, należy pamiętać o zapisach
licencగi oraz zasadach, które spisaliśmy w Zasadach wykorzystania Wolnych Lektur. Zapoznaగ się z nimi, zanim
udostępnisz daleగ nasze książki.
E-book można pobrać ze strony: http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/platon-protagoras/
Tekst opracowany na podstawie: Platon, Dialogi t., Wydawnictwo Antyk, Kęty .
Wydawca: Fundacగa Wolne Lektury
Publikacగa zrealizowana w ramach proగektu Wolne Lektury (http://wolnelektury.pl).
Opracowanie redakcyగne i przypisy: Aleksandra Kopeć-Gryz, Paulina Choromańska, Woగciech Kotwica.
ISBN ----
Wesprzyj Wolne Lektury!
Wolne Lektury to proగekt fundacగi Wolne Lektury – organizacగi pożytku publicznego ǳiałaగąceగ na rzecz wol-
ności korzystania z dóbr kultury.
Co roku do domeny publiczneగ przechoǳi twórczość koleగnych autorów. ǲięki Twoగemu wsparciu bęǳiemy
గe mogli udostępnić wszystkim bezpłatnie.
Jak możesz pomóc?
Przekaż ,% podatku na rozwóగ Wolnych Lektur: Fundacగa Wolne Lektury, KRS .
Wspieraగ Wolne Lektury i pomóż nam rozwĳać bibliotekę.
Przekaż darowiznę na konto: szczegóły na stronie Fundacగi.

 Protagoras 

https://wolnelektury.pl/info/zasady-wykorzystania/
https://artlibre.org/licence/lal/pl/
https://wolnelektury.pl/info/zasady-wykorzystania/
http://wolnelektury.pl/katalog/lektura/platon-protagoras/
https://wolnelektury.pl/pomagam/
https://fundacja.wolnelektury.pl/pomoz-nam/darowizna/

	Wstęp tłumacza
	Protagoras
	Objaśnienia tłumacza

